


  



–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 
Fichte y el Estado 

 
 

Mariano Gaudio 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Buenos Aires 

RAGIF Ediciones 

2024 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

Disponible en www.ragifediciones.com.ar  

Primera edición: marzo 2024 

Buenos Aires, Argentina 

RAGIF Ediciones 

Editor: Gonzalo Santaya 

Diseño de tapa: Jairo Fiorotto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gaudio, Mariano Lucas 

   Fichte y el Estado / Mariano Lucas Gaudio. - 1a ed - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : RAGIF 

Ediciones, 2024. 

   Libro digital, PDF 

 

   Archivo Digital: descarga 

   ISBN 978-631-90455-0-5 

 

   1. Filosofía Política. 2. Filosofía Moderna. 3. Ontología. I. Título. 

   CDD 199.82 

 

 

Esta edición se realiza bajo la licencia de uso creativo compartido o 

Creative Commons: “Atribución-Compartir Igual 4.0 Internacional”. Está 

permitida la copia (y la copia de la copia), distribución, exhibición y 

utilización de la obra, sin fines comerciales, bajo las siguientes condiciones: 

Atribución: se debe mencionar la fuente (autores, título de la obra, ciudad, 

editorial, año), proporcionando un vínculo a la licencia e indicando si se 

realizaron cambios. 

Mantener estas condiciones para obras derivadas: sólo está autorizado 

el uso parcial de esta obra para la creación de obras derivadas siempre que 

estas condiciones de licencia se mantengan para la obra resultante. 

 

http://www.ragifediciones.com.ar/


 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 
Fichte y el Estado 

 
 

MARIANO GAUDIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Buenos Aires 

RAGIF Ediciones 

2024 



 



7 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Índice  

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 Abreviaturas y convenciones 13 

CAPÍTULO 1 Lo Uno, lo múltiple y el cómo 15 

 1.1) Por qué Fichte, por qué el Estado 15 

 1.2) Algunos presupuestos básicos 19 

 1.3) En torno del concepto de Estado en Fichte 22 

 1.4) Las teorías habituales sobre el Estado en Fichte 34 

 1.5) Delimitación y organización del tema 42 

 1.6) Sobre el espíritu y la letra. Una enseñanza 48 

CAPÍTULO 2 La polémica con el dogmatismo y con el 
despotismo 

53 

 2.1) Los términos de la polémica 54 

 2.2) El idealismo superior y completo 64 

 2.3) La legitimación de la unidad, el Yo y la 

comunidad 
69 

 2.4) La polémica con el despotismo 77 

 2.5) La política como conflicto: reformismo o 

revolución 
82 

 2.6) El sistema de la libertad 87 

CAPÍTULO 3 La concepción negativa del Estado 93 

 3.1) El espacio público y los “satélites del 

despotismo” 
94 

 3.2) La igualdad ante la verdad y los derechos 100 

 3.3) Ley moral, Yo puro y (no-)concordancia 105 

 3.4) La intersubjetividad: del intercambio al 

vínculo 
112 



Índice 

8 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 3.5) La superfluidad del Estado 117 

 3.6) La inversión de la concepción negativa 123 

CAPÍTULO 4 Los principios y la unidad en la Doctrina de 
la Ciencia 

129 

 4.1) Una primera aproximación 130 

 4.2) La unidad sistemática 135 

 4.3) La trama fundacional  141 

 4.4). La teoría 149 

 4.5) La práctica 155 

 4.6) La praxis 161 

 4.7) La primacía de la voluntad 169 

 4.8) El reino racional, la exhortación, el individuo 173 

 4.9) Del Yo al Nosotros comunitario 179 

CAPÍTULO 5 Concepto y realidad de la filosofía del 
derecho  

185 

 5.1) El derecho en el sistema 187 

 5.2) La referencia a la Doctrina de la Ciencia 192 

 5.3) La Yoidad y la unidad concepto-objeto 197 

 5.4) La “real” filosofía del derecho 202 

 5.5) La separación entre derecho y moral 205 

 5.6) Los “puntos principales”  208 

 5.7) La deducción y la división sistemática del 
Derecho natural 

213 

 5.8) El fundamento del Fundamento 220 

CAPÍTULO 6 Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio 
y voluntad  

225 

 6.1) La autoposición en el ser racional finito        
(GNR § 1) 

227 

 6.2) Deducción del mundo sensible (GNR § 2) 232 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 9 

 6.3) La libre acción recíproca (GNR § 3) 234 

 6.4) La relación jurídica: individuo y racionalidad 
(GNR § 4) 

240 

 6.5) Cuerpo propio e influencia (GNR §§ 5-6) 246 

 6.6) Los tipos de organicismo y la figura humana 
(GNR § 6) 

253 

 6.7) La voluntad como base de la comunidad        
(GNR § 7) 

258 

 6.8) La insuficiencia de la comunidad jurídica 262 

CAPÍTULO 7 El estado de naturaleza ficcional: derecho 
originario, coacción y Estado 

267 

 7.1) La aplicación del concepto de derecho  
(GNR § 8) 

270 

 7.2) El surgimiento del Estado: del árbitro a la 
voluntad común (GNR § 8) 

276 

 7.3) El derecho originario: causalidad, trabajo y 
propiedad (GNR §§ 9-11) 

283 

 7.4) Equilibrio del derecho y disolución del 
derecho originario (GNR § 12) 

288 

 7.5) El mecanismo de la coacción (GNR §§ 13-14) 293 

 7.6) La disolución del derecho de coacción           
(GNR § 15) 

295 

 7.7) El estado natural del hombre es el Estado      
(GNR § 15) 

297 

 7.8) Del conflicto aniquilador al orden incipiente 301 

CAPÍTULO 8 La concepción positiva del Estado  309 

 8.1) La deducción del Estado 
  

309 

 8.2) El problema del enlace injusto: despotismo y 
democracia directa 

313 

 8.3) La crítica a la división de poderes 318 

 8.4) Las formas de gobierno 321 

 8.5) La elección del ejecutivo 323 

 8.6) El momento revolucionario. Los éforos 327 

 8.7) La Constitución 336 



Índice 

10 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––

– 

 8.8) La concepción positiva del Estado 339 

CAPÍTULO 9 El organicismo social-estatal  345 

 9.1) Los contratos de propiedad y de protección 
(GNR § 17)  

347 

 9.2) La estabilidad del producto natural 
organizado (GNR § 17) 

351 

 9.3) La conciliación en el organicismo social-estatal 
(GNR § 17) 

355 

 9.4) El significado de la seguridad o justicia         
(GNR § 18) 

362 

 9.5) Organización y acciones del Estado (GNR § 
19) 

367 

 9.6) La pena y la coacción (GNR § 20) 371 

 9.7) El poder de policía. Lo esencial y lo accesorio 
(GNR § 21) 

374 

 9.8) El Estado orgánico 380 

CAPÍTULO 10 La organización político-económica  387 

 10.1) El ámbito de la política 389 

 10.2) El Estado racional 396 

 10.3) El espacio comercial como espacio público 401 

 10.4) La concepción fichteana de la propiedad 405 

 10.5) La génesis histórica del Estado moderno 409 

 10.6) El comercio (desregulado) como guerra 412 

 10.7) Delimitación, autonomía e identidad cultural 
del Estado 

416 

 10.8) La política económica del Estado 422 

CAPÍTULO 11 La centralidad del Estado  429 

 11.1) Reflexión sobre los presupuestos iniciales 431 

 11.2) La ponderación de las perspectivas sobre el 
Estado 

441 

 11.3) La centralidad del concepto de Estado 448 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 11 

 11.4) El devenir de la Doctrina de la Ciencia en 
1800 

455 

 11.5) El Estado después de El Estado 460 

 11.6) El legado de Fichte 464 

 Bibliografía  471 

 1) Obras completas 471 

 2) Obras particulares de Fichte 471 

 3) Traducciones de Fichte 473 

 4) Otras fuentes 475 

 5) Bibliografía 476 

 Agradecimientos  497 

 





13 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 
Abreviaturas 

y convenciones 
 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Utilizamos las abreviaturas que se especifican a continuación para las 

obras más citadas de Fichte, como es habitual en la literatura especializada. 

Para el resto de las obras, utilizamos los modos de citado convencionales. 

Todas las referencias completas se hallan en el apartado final, “Bibliografía”. 

En el cuerpo principal del texto intercalamos referencias internas a este libro, 

colocando entre paréntesis el capítulo y el apartado remitido, separados por 

un punto; por ejemplo: (1.1). 

 

OBRAS COMPLETAS:  

FSW = J. G. Fichtes sämmtliches Werke, Hrsg. I. H. Fichte, Berlín, W. de 

Gruyter, reed. 1971, compilado en Fichte im Kontext-Werke auf CD-

ROM, Berlín, Karsten Worm, segunda edición: 1999. Indicamos el to-

mo en números romanos y en arábigos directamente el número de pá-

gina. 

GA = Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Hrsg. 

R. Lauth, H. Jacob, M. Zahn, y otros, Stuttgart-Bad Cannstatt, 

Fromman-Holzboog, 1962-2012. Indicamos: serie / tomo, en romanos 

y arábigos, respectivamente, seguido del número de página.  

 

OBRAS ESPECÍFICAS DE FICHTE: 

EE = Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), en GA I/4 183-208. 

GHS = Der geschlossene Handelsstaat (1800), en FSW III 387-513. 

GNR = Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre 

(1796-7), en GA I/3 313-460; GA I/4 5-165. 



Abreviaturas 

14  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

GWL = Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794-5), en GA I/2 

249-451. 

WLnm-H = Wissenschaftslehre nova methodo – Halle (1796 ss.), en GA 

IV/2 17-266.  

ZE = Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), GA I/4 209-269. 

 

TRADUCCIONES: 

DCnm = Doctrina de la Ciencia nova methodo, trad. J. Villacañas – M. 

Ramos, Valencia, Natán, 1987. 

ECC = El Estado comercial cerrado, trad. J. Franco Barrio, Madrid, Tecnos, 

1991. 

FDC = Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia. trad. J. Cruz Cruz, 

Buenos Aires, Aguilar, 1975. 

FDN = Fundamento del derecho natural según los principios de la Doctrina 

de la Ciencia, trad. J. Villacañas, F. Oncina y M. Ramos, Madrid, Cen-

tro de Estudios Constitucionales, 1994. 

IntroDC = Primera y segunda introducción a la teoría de la Ciencia, trad. J. 

Gaos, Madrid, Revista de Occidente, 1934, reed. Sarpe, 1984. 



15 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 1 

 
Lo Uno, lo múltiple y el cómo 

 

 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

1.1) POR QUÉ FICHTE, POR QUÉ EL ESTADO 

 

En una reciente serie de prólogos en colaboración1 hemos insistido en la 

actualidad, relevancia, potencia y vitalidad que el idealismo clásico en gene-

ral y que la filosofía de Fichte en particular condensan para nuestro contexto 

presente, no sólo desde el punto de vista histórico sino también en relación 

con una perspectiva situada. Quizás a modo de eco del pasaje probablemente 

más citado de la filosofía de Fichte –el que refiere a que la filosofía que se 

elige depende del tipo de persona que se es, puesto que una filosofía no 

constituye un ajuar indiferente, sino que se refrenda en y tiene que condecirse 

con la vida misma, con la praxis–,2 sucede entonces que este filósofo y su 

propuesta cobran para nosotros la significatividad de una interpelación que 

vuelve, de una instancia que brota para reactualizarse. 

Más allá de la elucidación de los motivos de época que podrían explicar 

esta interpelación en nuestro contexto espacio-temporal, emerge otro hito 

que también podría parecer desfasado, en retirada o cooptado por racionali-

dades instrumentales, represivas o corporativistas; nos referimos al concepto 

de Estado. En verdad, la recuperación de un filósofo bastante eclipsado o 

periférico en la tradición moderna occidental, como es el caso de Fichte, se 

conecta estrechamente con la reivindicación de un concepto fundacional y 

vertebrador como el de Estado, que también goza de cierto desprestigio y 

                                                           
1 “Prólogo” (en colaboración con D. M. López), en López, D. M. – Gaudio, M. (comps.), 

Variaciones sobre temas del idealismo, Bs. As., RAGIF Ediciones, 2018, pp. 7-17; 

“Prólogo” (en colaboración con M. J. Solé y D. J. Ferreyra), en Gaudio, M. – Solé, M. J. 

– Ferreyra, D. J. (eds.), Los caminos cruzados de Spinoza, Fichte y Deleuze, Buenos Ai-

res, RAGIF Ediciones, 2018, pp. 6-11; “Presentación” (en colaboración con M. J. Solé), 

en Solé, M. J. – Gaudio, M. (eds.), Fichte en el laberinto del idealismo, Buenos Aires, 

RAGIF Ediciones, 2019, pp. I-IV; “Presentación” (en colaboración con S. Palermo), en 

Palermo, S. – Gaudio M. (eds.), El idealismo en debate: teoría y práctica, Buenos Aires, 

RAGIF Ediciones, 2021, pp. 9-13; “Prólogo” (en colaboración con S. V. Palermo y M. J. 

Solé), en Gaudio, M. – Palermo, S. V. – Solé, M. J. (eds.), Fichte en las Américas, Buenos 

Aires, RAGIF Ediciones, 2021, pp. 9-12. 
2 EE § 5, GA I/4 195, IntroDC 46. Sobre este tema volveremos en 2.1. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

16  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

desplazamiento. Ambas visibilizaciones dicen mucho más de lo que se sos-

pecharía en principio, no sólo para entender la época contemporánea cuya 

globalización y decantación neoliberal no hubieran sido posibles sin la con-

solidación del mercado interno y, por ende, sin un Estado comercial relati-

vamente cerrado o, lo que es lo mismo, sin un Estado que asuma la dimensión 

política de lo económico, sino también para repensar la relevancia del Estado 

desde un lugar de debilidad, surcado por la conquista, las colonizaciones y 

la extracción de materias primas, hasta la aplicación sumisa y reverente de 

fórmulas abstractas emanadas de organismos internacionales que funcionan 

geopolíticamente –en coordinación con agentes locales– en beneficio de los 

grandes centros de poder y en contra de las soberanías periféricas.  

El drama de la época de Fichte, el liberalismo desatado de cualquier com-

promiso social, político y quizás incluso ético, se reactualiza en nuestro tiem-

po y en una región como Latinoamérica bajo nuevas máscaras y engaños, 

pero desempolvando problemas de larga data como la marginación, la injus-

ticia, la desigualdad o el simple poder vivir del propio trabajo. Mientras que 

el drama de la época de Fichte consiste en que la institución Estado no 

refrenda la organización social-comunitaria que lo nutre y a la cual nutre, 

sino que se desgarra de ella sustentando a un determinado sector y atentando 

contra la igualdad plena del conjunto, en nuestra época, y con todas las 

mediaciones y matices que haya que trazar, ese desgarramiento del cuerpo 

social se recrea de múltiples maneras y se nos presenta como sumamente 

significativo, teniendo que incorporar muchos otros desafíos a las diferentes 

dimensiones del Estado orgánico u organicista. Pero en más de dos siglos de 

experiencia histórica los dramas no se han afrontado sin sacudir la raciona-

lidad inherente al funcionamiento y al sentido profundo del Estado. De ahí 

que la cuestión sea no sólo repensar el concepto, sino también toda la urdim-

bre metafísica y filosófica que se entrevera con la facticidad y que, a la vez, 

la sitúa, la demarca y permite ir más allá, explicitando lo presupuesto. 

Ahora bien, esta exploración que bordea y excede los temas de la pre-

sente investigación nos conduciría a un abanico de reflexiones que dejamos 

para otros trabajos. Preguntarse lo más obvio, en este caso por qué Fichte y 

por qué el Estado, abre muchas dimensiones y aristas, y una vez instalados 

en la tarea, esa pregunta pasa a una suerte de segundo plano. No obstante, 

cabe señalar genéticamente que ya desde hace varias décadas Fichte ha sali-

do del eclipse, o del ostracismo, o de la caricatura deformada. También éste 

es un planteo necesario para la historia de la filosofía: por qué durante tanto 

tiempo se ha ofrecido una visión tan pobre, tan superficial y tan tendenciosa, 

de un filósofo de la talla de Fichte. Al respecto, uno de los motivos que suelen 

esgrimir los especialistas reside en que se halla entre dos grandes referencias 

como Kant y Hegel, que imantan y/o esquematizan las interpretaciones y, en 

especial en el caso del último, que versiona una secuencia y una historia 

progresiva para el idealismo. Otros motivos que suelen aducirse son, por 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  17 

 
 

ejemplo, que Fichte fue malinterpretado por su propia época, que reelaboró 

una y otra vez su sistema, que no tuvo una fuerte repercusión o influencia en 

la posteridad, que muchas de sus exposiciones son muy oscuras, o que su 

obra no fue completamente publicada y difundida, etc. De todos modos, 

desde mediados del siglo pasado y crecientemente en las últimas décadas ha 

florecido una inmensa literatura especializada que, a grandes rasgos y con 

vertientes heterogéneas, comparte en lo fundamental el gesto de tomar a 

Fichte como un pensador lo suficientemente valioso como para establecer 

que se lo debe conocer, problematizar e interpretar, desde sus propias coor-

denadas. 

En simultáneo con el avance de la especialización se ha soslayado lo que 

se podría considerar la familiaridad de los grandes filósofos del idealismo. 

En otras palabras, la especialización trajo consigo la segmentación, producto 

de la necesidad de legitimar, en este caso a Fichte, en contraste con los otros 

grandes referentes de la época con los cuales estaba en competencia intelec-

tual. Así, mientras que a las interpretaciones omnicomprensivas y a las de la 

historia de la filosofía se las podría acusar de excesivo holismo o de trasponer 

una visión predeterminada, de la misma manera a las interpretaciones seg-

mentadas les podría caber, aunque no necesariamente, el rótulo de visiones 

parciales que distorsionan desde un posicionamiento. Y así, mientras que con 

la especialización se gana en precisión y se enfocan problemas implícitos, a 

la vez para reforzar y asegurar la diferencia entre los terrenos, se exageran 

ciertas tensiones o, al menos, se minimizan y descartan los vasos comuni-

cantes que atraviesan a las figuras del idealismo. En este sentido, por ejem-

plo, se presupone que si Hegel se ha consagrado como el filósofo de la 

estatalidad, entonces Fichte o Schelling no podrían ser estatalistas, y para 

ello ciertamente se pueden aducir los pasajes donde estos filósofos manifies-

tan una crítica directa al estado de cosas existente, esto es, al Estado fáctico. 

Curiosamente, la operación argumentativa sería lícita si, valiéndonos de una 

simplificación del pensamiento hegeliano, lo racional y lo real fueran idénti-

cos. Pero, más allá del punto, se nos presentan dos interrogantes: por un lado, 

si se comprende cabalmente un sistema filosófico cuando se lo analiza sólo 

en una dimensión, en este caso la jurídico-política (con sus connotaciones 

sociales, económicas, culturales, etc.); por otro lado, si acaso la especializa-

ción no solapa ahora los aires de familia y, en paralelo, si no se trasladan en 

la interpretación prejuicios o preconcepciones de la propia época, y por últi-

mo, si no convendría revisar o debatir tanto lo uno como lo otro. 

El concepto de Estado parece soslayarse en esos avatares. Aparte de no 

gozar de buena fama en la contemporaneidad, se entremezcla con otro con-

cepto asociado a las peores catástrofes occidentales del siglo XX y que sigue 

ardiendo en la actualidad, esto es, el concepto de nación. Sea como fuere, el 

desafío de exégesis en nuestro caso no se orienta hacia las interpretaciones 

sino hacia Fichte mismo, y quizás justamente por eso contamos con un cierto 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

18  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

desprendimiento u oxigenación tal que, desde la periferia del mundo global 

hiperconcentrado, osamos recuperar conceptos como Estado o nación que no 

tienen el mismo lastre que en el centro. Al mismo tiempo, con estas diver-

gencias se visualizan las diferentes agendas de problemas y el simple hecho 

de que no es lo mismo leer e interpretar a Fichte en un lugar o en otro, en un 

tiempo u otro. Dicho con la metáfora del espejo con ojos:3 el ver recorta un 

campo de visión, un delante de sí y un detrás de sí, y nos pone ante la tarea 

de ver el ver. Aunque este ver el ver para Fichte se cierra especulativamente 

sobre sí y abstrae de las condiciones espacio-temporales en las que se pone, 

en una ulterior reflexión el círculo hermenéutico puede (y, a nuestro enten-

der, debe) abrirse y problematizarse en su interrelación con lo fáctico. No 

obstante, como decíamos arriba, tampoco éste es el punto, pero sirve para 

visibilizar una perspectiva que nos interesa, a saber, que en las interpreta-

ciones habituales sobre la filosofía política de Fichte el concepto de Estado 

no tiene la centralidad y la relevancia que en efecto le otorga este filósofo. 

El otro interrogante que se sigue de las consideraciones anteriores es la 

cuestión del sistema, del espíritu o de la unidad orgánica de la filosofía. Des-

de luego, la especialización implica un recorte que por sí resulta problemá-

tico, y en el caso de las filosofías del idealismo y de Fichte en particular, por 

partida doble. En primer lugar, porque el filósofo se propuso explícitamente 

construir un sistema donde cada parte tiene sentido en relación con las demás 

y no por separado, con lo cual se comprende la exigencia de una visión de 

conjunto o la reconstrucción del espíritu como trasfondo y unidad de sentido 

de la letra. Además, en segundo lugar, porque si a esta advertencia reiterada 

se le suma el deliberado procedimiento que parte del establecimiento de una 

tarea a resolver y la deducción del camino de la misma, entonces se agudiza 

la problematicidad de la delimitación. Precisamente tal es el caso de la obra 

que nos concierne en esta investigación. Y por eso nos propusimos recons-

truir una y otra vez el sentido de conjunto y la problematicidad creciente 

hasta dar con un punto firme más allá del cual no hay dónde ir y sin el cual 

nada podría sostenerse. Y, precisamente por eso, consideramos que la eluci-

dación de la problematicidad jurídico-política en Fichte tiene que ser com-

prendida a la luz de su concepción filosófica y metafísica. 

El problema que nos guía se podría esbozar de la siguiente manera: ¿qué 

sucedería, según Fichte, en una organización comunitaria si no se define el 

momento de la institucionalización estatal? En el ámbito del derecho, la res-

puesta es muy clara y contundente; también el legado para la posteridad. En 

el ámbito de la moral (o de la moralidad-religión), los inconvenientes son 

otros. Pero la pregunta concierne incluso al ámbito de la fundamentación e 

interpela a la filosofía misma y su imbricación con la vida y con la práctica. 

                                                           
3 WLnm-H § 4, GA IV/2 49, DCnm 34. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  19 

 
 

En el presente capítulo partimos de (1.2) la exposición de algunos presu-

puestos subyacentes a nuestra interpretación, luego (1.3) procedemos a trazar 

un rodeo para delinear inicialmente el concepto de Estado a partir de distintos 

pasajes de diferentes obras de Fichte, a continuación (1.4) analizamos una 

esquematización de las interpretaciones habituales en la literatura especiali-

zada acerca del concepto de Estado en Fichte, para (1.5) presentar sucinta-

mente las líneas fundamentales de nuestra interpretación y la justificación de 

las partes y capítulos de este libro, y por último (1.6) nos detenemos en el 

problema del espíritu y la letra para extraer una enseñanza muy importante 

para la reconstrucción de la filosofía y de la filosofía política de Fichte.      

 

1.2) ALGUNOS PRESUPUESTOS BÁSICOS 

 

El tema principal que funciona como hilo conductor en el presente libro 

es, a grandes rasgos, la concepción racional del Estado en el Fundamento del 

derecho natural según los principios de la Doctrina de la Ciencia (1796-7) 

de Fichte. El desafío consiste en analizar tal concepción desde su fundamen-

tación o reconstrucción genética, es decir, mostrando la conexión del ámbito 

jurídico-político con el metafísico, con los principios del sistema. Y, en el 

otro extremo de la reconstrucción genética, el resultado ofrece la centralidad 

del Estado, y en esta afirmación colocaremos todo el énfasis de la interpre-

tación que aquí se propone. La centralidad del Estado concierne no sólo a lo 

jurídico-político, sino también a lo social y económico. Con tal propósito, 

partimos de los siguientes presupuestos, cuya evidencia se daría por sí misma 

y cuya utilidad se mostrará con el desarrollo, presupuestos que retomaremos 

hacia el final. 

En primer lugar, presuponemos la estrecha conexión entre metafísica y 

política. La fundamentación del Estado en Fichte no está ligada a un plano 

meramente descriptivo, ni meramente moral-prescriptivo, ni a una sucesión 

lógico-jurídica-contractualista/iusnaturalista, sino esencialmente a un modo 

de concebir la filosofía, la metafísica fundacional del idealismo. Se tendrá 

que mostrar que la metafísica en Fichte tiene connotaciones más bien prác-

ticas que teóricas, y que el poder soberano y su legitimación se condice –o 

tendría que condecirse– con los conceptos fundamentales de la Doctrina de 

la Ciencia. 

En segundo lugar, presuponemos la superposición entre derecho y polí-

tica. Como es habitual en la filosofía moderna, derecho y política conforman 

una misma unidad temática, y se distinguen más por sus matices (la reivin-

dicación de una instancia originaria en el primero, las consecuencias en la 

segunda) que por el ámbito de cada uno/a. Que el derecho se acerque más a 

la fundamentación y que la política se acerque más a la instrumentación de 

medidas, no significa que no compartan una unidad sustancial, pues en la 

última, en la política, se tecnifican y entretejen con lo histórico-empírico los 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

20  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

conceptos que vertebran el mismo arco de problemas del primero, el derecho: 

a saber, la articulación de individuos en comunidad. Aunque Fichte defina la 

política de muchas maneras, nunca pierde su familiaridad con el derecho. 

En tercer lugar, se presupone que lo político está surcado como conflicto. 

Fichte se inscribe en la tradición filosófica que considera que lo político se 

caracteriza principalmente por la tensión, la confrontación y el conflicto, es 

decir, la contraposición. La polaridad delimita no sólo lo propio y lo extraño, 

sino también la realización a través de la contraposición. Este aspecto se 

observa ya en la constitución misma del idealismo, en los principios que 

propone y en su modo de concebir y desarrollar la práctica, y se extiende en 

la filosofía jurídico-política desde la temática del reconocimiento hasta la 

organización del Estado comercial, es decir, en un arco que incluye todas las 

facetas de la aplicación. 

En cuarto lugar, se presupone la centralidad del concepto de Estado para 

la filosofía política. El problema jurídico-político fundamental gira en torno 

de la conformación del Estado, no en cuanto condicionante, sino en cuanto 

concepto organizador, porque ni la política ni el derecho subsistirían en una 

extensión meramente horizontal, en una deliberación interminable o articu-

lación siempre extensible y concomitante a la sola espiritualidad; ambos re-

quieren un momento institucionalizador, de cristalización objetiva y vertical. 

De lo contrario –esto es, sin Estado– la política y el derecho carecerían com-

pletamente de fuerza ejecutiva o efectividad. En el caso de Fichte, como en 

el de muchos otros y en particular en la filosofía clásica alemana, el tema del 

Estado resulta crucial para el problema jurídico-político. 

En quinto lugar, la clave de la interpretación metafísico-jurídica reside 

en la articulación entre lo universal y lo particular. En consonancia con los 

presupuestos anteriores, la clave de la filosofía fichteana se encuentra en la 

articulación entre lo universal y lo particular, que en una primera instancia 

debemos mostrar en el idealismo de la Doctrina de la Ciencia y luego en el 

despliegue argumentativo del Fundamento del derecho natural, cuyo primer 

eje temático expositivo es la comunidad de seres libres e iguales. Contraria-

mente a la reducción subjetivista del Yo (una versión superficial de la filoso-

fía de Fichte), que en rigor es un Nosotros, y contrariamente a la autosubsis-

tencia de la comunidad moral-racional que se expresa como el cielo abstracto 

de la perfección (una versión interpretativa bastante corriente), en el ámbito 

jurídico-político la comunidad se compone de seres que se auto-afirman y 

confrontan en correlaciones recíprocas. Lejos de caer en una suerte de monis-

mo solipsista o moral, este concepto de comunidad representa lo que podría-

mos denominar –en términos hegelianos, para que se entienda, pero sin toda 

la connotación que implica en ese sistema– el universal concreto de Fichte. 

En otras palabras, la comunidad jurídica no denota un cielo inalcanzable, un 

horizonte que se extiende o se puede extender siempre más allá bajo el signo 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  21 

 
 

de la perfectibilidad (esto es, un mejoramiento moral continuo), sino que de-

nota la universalidad articulada en y con determinados seres finitos, univer-

salidad que conduce a éstos hacia instancias necesarias de unificación sin las 

cuales no podrían considerarse como tales. 

Por un lado, los presupuestos de partida guardan toda una serie de fami-

liaridades y complicidades ineludibles con la filosofía política moderna y 

contemporánea, con tradiciones más o menos armonizables y heterogéneas, 

que van desde Hobbes hasta la teología política de Schmitt, y que se nutren 

de eslabones como Hegel y Marx. En esta especie de confesión inicial acerca 

del lugar desde donde construimos la interpretación sobre Fichte que expon-

dremos en los capítulos siguientes, la enumeración anterior funciona como 

una declaración aproximada de principios cuya discusión independiente nos 

llevaría hacia otros cauces y derivas. 

Por otro lado, los presupuestos de partida que orientan la presente inves-

tigación e interpretación del pensamiento de Fichte, configuran un espacio 

desde el cual se puede comprender y ponderar lo político en toda su fuerza y 

especificidad. En efecto, la conexión entre metafísica y política se expresa 

no sólo ya desde el título de la principal obra que analizaremos aquí (Funda-

mento del derecho natural) y desde el subtítulo de la misma (según los prin-

cipios de la Doctrina de la Ciencia), sino también desde el mismo desarrollo 

conceptual, esto es, la articulación en reciprocidad y la necesaria articulación 

de lo horizontal en un momento vertical unificador. El cogollo metafísico-

jurídico reside precisamente allí, en la elucidación de la reciprocidad hori-

zontal-vertical. De este modo, el primer y el quinto presupuesto se relacionan 

intrínsecamente: captar la unidad metafísico-jurídica conlleva explicitar la 

articulación entre lo universal y lo particular, o entre lo uno y lo múltiple, y 

esto lleva a lo primero.  

El segundo presupuesto permite mostrar una distinción importante en el 

despliegue de los trabajos de Fichte: por una parte, observaremos que el pro-

blema jurídico decanta directamente en connotaciones políticas (y en otras 

ulteriores), y que la presentación misma pareciera condenar a la segunda a 

una tarea menor; sin embargo, en cuanto la política o lo político constituye 

la mediación necesaria entre lo racional y lo real, se entronca directamente 

con la metafísica, es decir, con la práctica y con la realización o concreti-

zación de las ideas. Pero, por otra parte, si lo racional y lo real no coinciden 

en absoluto (o, por así decir, no empalman de ninguna manera) porque la 

organización jurídico-política se basa en la anulación de los pilares verte-

brales de lo racional (libertad, igualdad, justicia, etc.), entonces la opresión 

despótica abre y alimenta el camino revolucionario, en el sentido de que 

genera, desde un sistema fundado en el dogmatismo, la clave de bóveda para 

la resistencia y la lucha por la realización de lo racional.  

Sólo así se entiende por qué Fichte cambia de registro entre las primeras 

obras jurídico-políticas y el Fundamento del derecho natural: en las primeras 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

22  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

socava los argumentos en favor de un sistema unilateral, arbitrario, trascen-

dente o desgarrado de aquello que constituye, y de este modo configura una 

concepción negativa del Estado asociada al dogmatismo y al despotismo; 

mientras que en el Derecho natural, en cambio, expone la organización 

propia de un sistema multilateral, voluntario, inmanente y que vincula a los 

elementos que componen lo universal. Por tanto, se trata de dos modelos de 

Estado con dos ponderaciones muy distintas, hasta cierto punto contrapues-

tas, y que en buena medida posibilitan diversas interpretaciones sobre la filo-

sofía política de Fichte en general y, en particular, sobre el lugar del concepto 

de Estado. 

El conflicto (tercer presupuesto), en principio, está fuertemente conte-

nido en el modelo despótico y en sus variantes como subversión necesaria 

de la desigualdad, y se reduce a –o canaliza en– instancias administrativas-

resolutivas en el Estado racional, aunque en rigor el conflicto nunca se llega 

a eliminar por completo, sino que solamente se lo dispersa y soslaya. En este 

último caso, la ambigüedad y el dinamismo conducen a Fichte a una suerte 

de doble concepto de soberanía, el de la voluntad universal encarnada en la 

persona que administra el poder ejecutivo y cuenta con todas las potestades 

interpretativas, y el de la convocatoria y reunión del pueblo –vía institucional 

o no– que instantáneamente (una inmediatez problemática) se transforma en 

Uno, recrea el momento fundacional metafísico-religioso y prevalece sobre 

lo existente. Ahora bien, ¿qué es lo que permite concebir a este Uno, no ya 

como una multitud exaltada, sino precisamente como un cuerpo orgánico y 

unánime? Lo que parecía una completa neutralización administrativista de lo 

político revive una y otra vez en términos de conflicto y de resolución. Este 

devenir Uno de lo múltiple (un devenir siempre problemático, que va desde 

la incipiente y precaria armonicidad del reconocimiento o la imposibilidad 

de configurar un estado de naturaleza a-estatal, hasta la organización interna 

misma del Estado racional, que se caracteriza por una ordenación que intenta 

estabilizarse, por la consolidación de un esquema de mandato-obediencia 

siempre sujeto a revisión y reformulación) conecta el problema jurídico-

político con el problema metafísico del idealismo. De acuerdo con nuestra 

interpretación, sobre la base de tal problematicidad descansa la centralidad 

del concepto de Estado en la filosofía política de Fichte. 

 

1.3) EN TORNO DEL CONCEPTO DE ESTADO EN FICHTE 

 

Una pregunta aparentemente sencilla, “¿qué es el Estado para Fichte?”, 

nos permite esbozar una serie de significados subyacentes en el desarrollo de 

la temática. A modo de rodeo, se puede afirmar que el Estado se presenta 

como una articulación entre la unidad y la multiplicidad, que se trata de un 

concepto y no meramente de un referente empírico o nombre aglutinante, y 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  23 

 
 

que, en cuanto fin alcanzable, se legitima independientemente de la moral. 

Analizamos cada uno de estos aspectos a continuación. 

En el segundo Apéndice del Fundamento del derecho natural Fichte sos-

tiene que el Estado no es una invención arbitraria, sino un mandato de la 

naturaleza y de la razón, que surge del simple hecho de que los hombres 

viven juntos en un mismo lugar cierto tiempo.4 Aunque luego dice que el 

Estado es un concepto abstracto,5 esto no significa que no tenga incidencia 

en la realidad, sino –como veremos en breve– que se trata de un concepto 

invisible. Ahora bien, el rasgo crucial que distingue a un pueblo de un en-

samble ocasional y que denota su egreso del estado de naturaleza, es la auto-

ridad (Obrigkeit): “Sobre un pueblo que no tiene ninguna autoridad, por tan-

to, no hay ningún Estado”.6 El surgimiento de la autoridad caracteriza al 

Estado en cuanto significa que muchos convergen en Uno, y se define así no 

sólo una relación horizontal de reconocimiento, sino también una relación 

vertical de conducción y legitimidad, o un régimen de mandato-obediencia. 

Tenemos, entonces, al menos tres elementos implicados: lo Uno (o la instan-

cia de unificación, y su grado de legitimidad en cuanto autoridad y conduc-

ción), lo múltiple (que con-vive, que es libre, y que supone una organización) 

y la modalidad en que se articulan (el cómo de la relación, las potestades y 

delimitaciones entre el plano horizontal de la sociabilidad y el plano vertical 

de la autoridad y del ejercicio legítimo del poder). 

A partir de esta apreciación inicial, en lo sucesivo abrimos un abanico de 

referencias de distintas obras de Fichte, referencias y obras que exceden el 

período delimitado para la presente investigación –el entorno del Fundamen-

to del derecho natural de 1796-7–, para esbozar, a guisa de introducción y 

bajo cierta generalidad, algunas connotaciones respecto del concepto de 

Estado. Más abajo realizaremos alguna observación sobre el sentido de este 

proceder en relación con el espíritu y la letra. 

La misma caracterización del Estado como reunión de muchos bajo una 

autoridad común se encuentra en otras obras de Fichte. Por ejemplo, en Sobre 

el origen del lenguaje (1795), donde con motivo de tal cuestión (cómo se 

produjo el lenguaje), rechaza el llegar a un acuerdo como explicación de la 

correspondencia entre significante y significado, y lo considera sin funda-

mento, porque no se entiende cómo dos o más seres humanos pudieron 

convenir originariamente sobre el significado de los sonidos.7 En cambio, 

como explicación propone que un hombre, sólo mediante la superioridad de 

espíritu y no porque lo elijan, se afirma sobre los demás y se convierte en el 

                                                           
4 GNR An.II § 2, GA I/4 151, FDN 411-412. 
5 GNR An.II § 4 Cor., GA I/4 152, FDN 412. 
6 GNR An.II § 7, GA I/4 154, FDN 414.  
7 Fichte, J. G., Von der Sprachfähigkeit und dem Ursprung der Sprache, GA I/3 97, 105-

106; Sobre la capacidad lingüística y el origen de la lengua, trad. R. Radl Philipp, Ma-

drid, Tecnos, 1996, pp. 12, 28, respectivamente. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

24  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

preferido, en jefe del ejército y vocero (Sprecher), es decir, en el líder que 

encarna la reunión, que pronuncia palabras incomprensibles que los demás 

reproducen y conservan.8 Por tanto, quien sea capaz de elaborar la lengua y 

lograr que los demás lo sigan, se coloca en la cúspide de lo múltiple y deviene 

conductor o guía.9 En rigor, la explicación pareciera contener algo de mágico 

o insondable; sin embargo, refleja que la unidad se obtiene con el estableci-

miento de un referente. 

En Los caracteres de la edad contemporánea (1804-5) Fichte afirma que 

el comienzo del vínculo estatal se produjo con la sumisión de algunos hom-

bres libres a otros. En principio, esta sumisión no sería libre, sino forzada 

por los más avanzados y por la violencia, por la necesidad de un liderazgo 

para la guerra o por la ambición de dominación.10 Pero esta misma sumisión 

alberga un componente fallido: en la medida en que resulta forzada y no 

voluntaria, la consistencia interna del vínculo se debilita y tendería, por su 

propia tensión, a quebrarse.  

En efecto, tal problema es el que afronta el “sin-nombre”, Napoleón, en 

el Apéndice a los Discursos a la nación alemana (1806): en cuanto usurpa-

dor del poder, posee menos legitimidad que los monarcas, dado que éstos al 

menos asumen algún tipo de responsabilidad y evocan sobre sí un “designio 

de Dios”,11 que por más que sea incomprensible, los hombres lo terminan 

aceptando, y esto en la práctica genera cierta fe y confianza. El usurpador, 

en cambio, jamás logrará esa unicidad mínima o frágil. El contraste no signi-

fica que Fichte reivindique la monarquía hereditaria, sino que pone al descu-

bierto cierto mecanismo de legitimación. Mientras el monarca se considera 

“padre de la casa” y los súbditos son sus “inquilinos”, al menos mantiene el 

orden con la policía; sin embargo, no es éste el Estado deseado, sino que se 

trata de “un Estado [que] se orienta acompañado de la idea de promover, 

mediante una voluntad común, el fin de la especie”.12 El Estado posible y 

deseado es aquel que reúne las voluntades particulares en una voluntad co-

mún y se dirige hacia una finalidad común. En las antípodas se encuentra el 

Estado como institución policial que se dedica principalmente a cuidar la 

discrecionalidad del monarca. Por tanto, ya en este punto cabe sospechar que 

la policía tendrá más fuerza y vigencia cuando el orden esté o se vea ame-

nazado, y que no será tan necesaria si el Estado se organiza según la voluntad 

                                                           
8 Ibíd., GA I/3 107, trad. cit. pp. 31-32. 
9 Ibíd., GA I/3 108-109, trad. cit. pp. 34-35. 
10 Fichte, J. G., Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, FSW VII, 172-174; Los 

caracteres de la edad contemporánea, trad. J. Gaos, Madrid, Revista de Occidente, reed. 

1976, pp. 151-153. 
11 Fichte, J. G., “Anhang zu den Reden an die deutsche Nation”, FSW VII 514; “Apéndice 

a los Discursos a la nación alemana”, en Reivindicación de la libertad de pensamiento y 

otros escritos políticos, trad. F. Oncina, Madrid, Tecnos, 1986, p. 63. 
12 Ibíd., FSW VII 513, trad. cit. p. 62. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  25 

 
 

común y el consentimiento de los particulares. Asimismo, cabe sospechar 

que la apelación a la fuerza, más allá de la legalidad o legitimidad, constituye 

un signo de flaqueza y/o debilitamiento tanto de la autoridad como de la 

consistencia y organización interna. De esta caracterización también se des-

prende que en la monarquía hay una forma de Estado primigenia, un orden 

básico, que el desarrollo deberá impulsar hacia la encarnación de una volun-

tad general o hacia formas más avanzadas de racionalidad. 

En El Estado comercial cerrado (1800) Fichte se propone mostrar la 

mediación entre el Estado real y el Estado racional, y con este motivo explora 

la génesis del Estado moderno (tema que tratamos en 10.5). El trasfondo de 

la unidad europea lo proporciona el Cristianismo; no obstante, los pueblos 

premodernos para Fichte son semibárbaros, y entonces a ellos no se les 

aplican cabalmente los conceptos de Estado, autoridad y súbdito. La debili-

dad de estos pueblos consiste en que apenas aceptan provisoriamente un jefe 

para la guerra y con un vínculo ocasional, o se someten a relaciones de 

servidumbre o vasallaje ante uno o más señores feudales, lo que genera la 

paradójica situación de que un mismo hombre luche en la guerra para un 

señor y se beneficie con la victoria de otro señor, el rival del primero.13 La 

debilidad o inconsistencia interna dificulta la caracterización de estas orga-

nizaciones como Estados. 

Ahora bien, el concepto de Estado involucra no sólo una relación y arti-

culación entre muchos y Uno, sino también una cierta modalidad en ese 

entramado que permite distinguir entre formas más básicas e históricamente 

anteriores de Estado, y formas más desarrolladas y cercanas al concepto de 

Estado. Dicho brevemente, en la concepción del Estado de Fichte se pueden 

diferenciar dos tipos: una concepción negativa o insuficiente, y una concep-

ción positiva y racional. Más allá del grado de realización empírico que tenga 

el Estado real según Fichte, de modo subyacente se erige como fundamento 

de todas las configuraciones anteriores un concepto de Estado o Estado ra-

cional. Y la diferencia reside en cómo se amalgama y organiza internamente. 

Esta diferencia inherente al concepto de Estado se evidencia en Los carac-

teres de la edad contemporánea, cuya clasificación de los tipos de Estado 

permite comprender y enlazar los primeros escritos jurídico-políticos (1793-

1794) con el Fundamento del derecho natural (1796-7), articulando seme-

janzas y diferencias.  

La pregunta que motiva la elucidación de Fichte en Los caracteres es en 

qué grado de formación se encuentra el Estado actual, envolviendo con “ac-

tual” la modernidad y los comienzos del siglo XIX. Para ello se propone 

compararlo con “el concepto determinado de Estado absoluto”.14 Los filóso-

fos alemanes –prosigue– concibieron al Estado sólo como una institución 

                                                           
13 GHS II.2, GA I/7 93, ECC 82-83. 
14 Fichte, J. G., Die Grundzüge, FSW VII 143, trad. cit. p. 129. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

26  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

jurídica; sin embargo, el Estado absoluto es una institución “para dirigir y 

entremezclar las fuerzas individuales hacia la vida de la especie”, “para 

realizar y presentar en los individuos la forma de la Idea”.15 En cuanto poder 

coactivo, el Estado resulta extrínseco a los individuos y, en este sentido, no 

coincide con el Estado absoluto que supone que los individuos ya viven 

según la Idea o racionalidad. En caso de que se dé esto último, el Estado deja 

de ser un poder coactivo-exterior, pero no pierde su carácter de unidad que 

expone y explica el fin de la especie;16 es decir, el Estado deviene poder 

intrínseco a las fuerzas individuales, en la medida en que éstas han captado 

la racionalidad y asumen lo que antes mandaba la coacción (la ley o las leyes) 

como voluntad propia y espontánea. Incluso en la quinta edad,17 la época del 

arte racional o de la plena conciencia de la racionalidad, el Estado conduce 

la unidad de fuerzas, y recién en esta última época se logran comprender y 

explicitar completamente sus desarrollos anteriores, que representan confi-

guraciones insuficientes de la adhesión de lo particular hacia lo común, con-

figuraciones donde el consentimiento hacia la conducción resulta forzado y, 

por ende, lo social y lo estatal no logran amalgamarse consistentemente.  

En otras palabras, Fichte afirma sin más que todas las anteriores figuras 

del Estado son manifestaciones insuficientes e inconscientes de un funda-

mento último que las imanta: el Estado absoluto.18 Y la “especie” que dirige 

el Estado es el todo cerrado que contiene una suma finita de ciudadanos; no 

se trata de la totalidad del género humano, sino de una totalidad determinada. 

La dirección del fin de la especie significa la dirección de “su propia vida 

como Estado”.19 La nota distintiva del Estado absoluto reside, entonces, en 

la consideración de todos los individuos en condiciones de estricta igualdad. 

                                                           
15 Ibíd., FSW VII 144, trad. cit. p. 129. 
16 Ibíd., FSW VII 143-144, trad. cit. pp. 129-130. 
17 Sucintamente, en Die Grundzüge Fichte divide la evolución de la humanidad en cinco 

grandes épocas, cada una de las cuales reproduce bajo el signo propio a las restantes. Tras 

señalar que el fin de la humanidad consiste en organizar las relaciones según la razón y 

la libertad (FSW VII 7, trad. cit. p. 24), traza una primera distinción entre dos grupos 

principales: un primer grupo donde aún no se manifiesta la libertad, pero actúa la razón, 

mediante la fuerza y la ley; y un segundo grupo donde sí se muestra la libertad. Cada uno 

de estos dos grupos contiene dos etapas. Entre ellos hay una época intermedia, donde la 

razón “despierta” (FSW VII 8-11, trad. cit. pp. 24-26), y luego de esta tercera se desarro-

llan las etapas de la “ciencia racional” y del “arte racional”. En consecuencia, las cinco 

grandes épocas se caracterizan por los siguientes signos: (1) instinto, (2) autoridad exte-

rior coactiva, (3) liberación, (4) ciencia racional, (5) arte racional (FSW VII 11-12, trad. 

cit. pp. 26-27). Por lo tanto, la evolución del Estado se equipara a la evolución de la razón. 

A este tema le dedicamos: “Historia y legitimación de la racionalidad en Fichte”, en II 

Congreso Internacional de filosofía de la historia. Reescritura de la memoria social, 

Buenos Aires, Cátedra de Filosofía de la Historia de la Facultad de Filosofía y Letras de 

la Universidad de Buenos Aires, 2007. 
18 Fichte, J. G., Die Grundzüge, FSW VII 144, trad. cit. p. 130. 
19 Ibíd., FSW VII 145, trad. cit. p. 131. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  27 

 
 

Sólo en estas condiciones la individualidad regresa en la figura de la especie, 

y lo universal se sella con lo particular, porque sólo en estas condiciones cada 

uno contribuye a la fuerza universal y se retroalimenta de ella. Por lo tanto, 

no se tiene que pensar el Estado absoluto –dice Fichte– como un compuesto 

de tales o cuales individuos determinados, que suele ser: “la única manera en 

que los filósofos habitualmente [son] capaces de pensar un todo. El Estado 

es un concepto en sí invisible; […] es, no [la sumatoria de] los individuos, 

sino la relación permanentemente duradera de unos con otros”.20  

Por consiguiente, para Fichte no hay una contraposición tajante entre los 

individuos y el Estado, porque éste no existe más allá de la acción y de las 

relaciones entre los individuos. Tampoco cabe concebir al Estado como 

equivalente al sector gobernante, como si éste fuera portador exclusivo del 

poder y como si los conciudadanos estuvieran fuera de ese poder; por el 

contrario, en el Estado absoluto el gobierno lo conforman los conciudadanos 

a los que se les confió, por el método que sea, la administración del poder 

del Estado, sin por ello perder –o ponerse por encima de– la igualdad de base, 

y no hay en el Estado racional absolutamente ningún individuo que no sea 

ciudadano. Concluye: “Denominamos Estado, en el sentido estricto de la 

palabra, solamente al resultado, a lo que brota de su dirección [= la dirección 

del gobierno] y de la fuerza dirigida de los gobernados, para todos en con-

junto”.21 

La unidad de las fuerzas sociales y la unidad entre gobernantes y gober-

nados, nos devuelven al tema de la consistencia interna. Como anticipamos, 

el Estado nace en cuanto un grupo de individuos deciden someterse a la 

dirección de otros. Según cómo se realice la sumisión, Fichte distingue dos 

(si todos se someten a todos, o no) y luego tres (según cómo todos se someten 

a todos) conceptos de Estado. Las posibilidades son: (1) o bien no todos se 

someten a todos; (2) o bien todos se someten a todos, y lo hacen (2a) en un 

sentido meramente negativo, o (2b) en un sentido negativo y positivo. La 

escala refleja el grado creciente de perfección.  

En el primer caso (1) los sometedores (Unterwerfer) se sustraen de la 

sumisión, es decir, quiebran la reciprocidad y hacen valer únicamente su pro-

pio fin. Si este fin propio consiste en el gozo sensible, entonces los sometidos 

se convierten en esclavos. Si tal fin va más allá del gozo, sucede que los 

opresores quieren la dominación por la dominación misma, lo cual genera 

una desigualdad inmodificable. Pero –razona Fichte– un Estado semejante 

jamás podría obtener totalmente su fuerza de los sometidos, que buscarán de 

una o de otra manera sustraerse a la dominación; para poder succionar toda 

                                                           
20 Ibíd., FSW VII 146, trad. cit. p. 131. 
21 Ibíd., FSW VII 147, trad. cit. p. 132. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

28  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

la fuerza de los sometidos, un Estado tal tendría que convertirlos directa-

mente en esclavos, y entonces ni siquiera merecería el nombre de “Estado 

incipiente”.22  

En el segundo caso, todos se someten a todos negativamente (2a): esto 

significa que a cada uno se le asegura el reconocimiento de un fin propio, o 

de un ámbito para la realización de su libertad, sobre el cual nadie tiene 

derecho a obstaculizarlo. Aquí comienza el derecho, pero sólo en su base o 

instancia primigenia. Con ello apenas se ha logrado una igualdad formal, no 

una igualdad plena; se ha logrado la mera igualdad de derecho, no la igual-

dad en los derechos. Se trata de una igualdad formal, no de contenido. El 

problema radica en que la instancia fundacional empírica o histórica suele 

tomar como parámetro para el reconocimiento de derechos la desigualdad 

preexistente. Por tanto, en el Estado que se conforma con ese parámetro sub-

siste la desigualdad precedente, neutralizada sólo de manera formal y persis-

tente en el contenido y en la cantidad de los derechos.23 La desigualdad se 

manifiesta en un grupo de privilegiados que de alguna manera terminan per-

judicando la situación de los restantes. Según Fichte, este grado de desarrollo 

se halla aún muy lejos del Estado absoluto.  

El tercer caso (2b) representa la sumisión de todos con todos negativa y 

positivamente. El sentido negativo se deduce de la anterior definición de 

libertad como esfera exclusiva que los otros no pueden interferir. El aspecto 

positivo consiste en que todo fin particular se contiene y armoniza con la 

finalidad del conjunto. Sólo en este tercer caso la fuerza de lo particular se 

descubre subsumida y articulada en lo universal. Sólo en este caso la igual-

dad está verdaderamente enlazada, y los bienes de unos dependen recíproca-

mente de los bienes de otros, y lo mismo vale para el disfrute, los beneficios, 

la posición de cada uno, etc. Tal igualdad no excluye la diferencia, sino que 

la organiza mediante estamentos que colaboran entre sí y en función del todo, 

pues la diferenciación entre estamentos forma parte del funcionamiento del 

conjunto.24 En este caso, la unidad logra una consistencia lo suficientemente 

fuerte como para neutralizar las contraposiciones y armonizar lo particular y 

lo universal. 

De acuerdo con esta clasificación, los dos primeros significados de “Es-

tado” incluyen una connotación negativa, mientras que el tercero revierte esa 

negatividad en una instancia plena y positiva. En este sentido, se distingue 

en Fichte una concepción negativa y una concepción positiva del Estado, lo 

que constituye una clave de comprensión fundamental para conciliar las dis-

tintas obras y apreciaciones. Así, “Estado” puede significar dominación, des-

potismo, exclusión, poder coactivo y represivo, gobierno, etc.; y entonces se 

trata de una figura insuficiente en el desarrollo de la racionalidad. Pero más 
                                                           
22 Ibíd., FSW VII 150, trad. cit. p. 134. 
23 Ibíd., FSW VII 151, trad. cit. pp. 134-135. 
24 Ibíd., FSW VII 151-152, trad. cit. p. 135. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  29 

 
 

profundamente “Estado” significa reunión, organización, conducción, con-

sistencia, igualdad plena, estabilidad, legitimidad, etc.; y entonces la figura 

se condice con el concepto racional.  

Volviendo al problema de Los caracteres, para Fichte el Estado actual se 

sitúa en el pasaje entre el segundo (2a) y el tercer momento (2b). Recién en 

este último el Estado alcanza la perfección según la forma, pero no aún según 

la materia; es decir, recién aquí están dadas las condiciones para el avance 

del Estado hacia la perfección de la especie, el punto de partida del pleno 

desarrollo de la racionalidad.25 Pues el fin del Estado –concluye– “no es otro 

que el mismo del género humano: que todas sus relaciones sean regidas se-

gún la ley de la razón”.26 Y, como anticipamos, “el Estado sólo llega a pen-

sarse con clara conciencia de este fin en la época de la ciencia racional, en la 

del arte racional”, y en sus figuras anteriores promueve permanentemente 

este fin “sin su propio saber o sin quererlo”.27 

El punto nos conduce a una cuestión señalada al comienzo de este apar-

tado y de gran relevancia para la filosofía jurídico-política de Fichte. Este fin 

que se propone el Estado, ¿es un fin alcanzable, o forma parte de un progreso 

que se extiende indefinidamente y cuya culminación no se alcanza jamás? 

En Algunas lecciones sobre el destino del sabio (1794) Fichte caracteriza al 

hombre en general como Yo puro, que es porque es, y que además es algo, 

un ser sensible o finito que aspira a realizar, en el marco de la lucha entre Yo 

y No-Yo, la plena concordancia del Yo consigo mismo que este ser finito 

encuentra en sí. La búsqueda de concordancia lo conduce a transformar la 

naturaleza en función de sus propios conceptos, a desarrollar la habilidad de 

la cultura, a extender el dominio de lo no-racional, en aras de un fin último: 

“el fin final último es completamente inalcanzable y tiene que permanecer 

                                                           
25 Ibíd., FSW VII 153, trad. cit. pp. 135-136. En cada una de las variantes del Estado se 

suscita un tipo de libertad política: (1) el súbdito es libre en cuanto a su persona, aunque 

carezca de garantías y de la posibilidad de expresar exteriormente esa libertad; (2a) el 

súbdito es libre, independiente, y no sólo súbdito, sino también ciudadano, con cierta o 

relativa libertad asegurada; (2b) todos son ciudadanos del mismo modo y en el mismo 

grado, y todos participan de la soberanía y son íntegramente súbditos. En este último caso 

se recupera el significado clásico de la “libertad política”, que está en el fundamento de 

esa expresión: “un activo y efectivo hacer el Estado” (ibíd., FSW VII 154, trad. cit. p. 

137; los tipos de libertad política: FSW VII 152-153, trad. cit. pp. 136-137). En otro pa-

saje (FSW VII 158, trad. cit. p. 140), Fichte aplica esta clasificación a la división del 

trabajo: (1) algunos trabajan y otros les arrebatan sus productos, y entonces no existe el 

derecho; (2a) todos trabajan pero no todos participan del producto, y entonces hay igual-

dad formal pero no de los derechos o de contenido; (2b) todos trabajan y todos participan 

de los productos, y entonces la igualdad formal también concierne a los derechos. 
26 Ibíd., FSW VII 161, trad. cit. p. 142. 
27 Ibídem. La ciencia y el arte racionales (la cuarta y la quinta época de la vida terrenal) 

están para Fichte en el futuro, y la ciencia es el saber (la filosofía), mientras que el arte 

es la aplicación o ejercicio o realización práctica de ese saber. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

30  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

eternamente inalcanzable”.28 Si el hombre alcanzara a someter todo lo no-

racional a sus leyes, se convertiría en Dios.  

En esta misma obra, Fichte define (positivamente) a la sociedad en con-

traposición con el Estado (negativo), al que caracteriza como un tipo parti-

cular de asociación que sólo sirve de medio, en determinadas condiciones 

empíricas, para fundar una ulterior sociedad perfecta. En la última, el Estado 

y el gobierno serán innecesarios. Pero, para alcanzar esta situación de super-

fluidad del Estado-gobierno, agrega significativamente, faltan “miríadas de 

miríadas”29 o “millones o billones”30 de años. ¿Por qué tanto, por qué tan 

inconmensurable? No obstante, este ideal de perfección es lo que permite 

legitimar el largo camino de perfeccionamiento o perfectibilidad al infinito 

del hombre; por ende, se trata de un punto de vista moral. Durante mucho, 

muchísimo tiempo (por no decir por siempre), podemos mejorar.  

Por otra parte, el impulso social invita a establecer relaciones recíprocas 

entre los seres finitos, a completar culturalmente las insuficiencias de la natu-

raleza, y a comprometerse en el desarrollo de una determinada actividad en 

un estamento valiéndose de los conocimientos anteriores y aportando al 

progreso; de este modo, todos y cada uno de los particulares trabajan y cola-

boran con un sentido de conjunto, donde el beneficio o el perjuicio de uno se 

traduce a la vez en beneficio y perjuicio del otro.31 Esta imagen de una 

totalidad social donde se produce una retroalimentación intrínseca y donde 

cada parte está vinculada con cada (otra) parte, parece prescindir por com-

pleto del Estado y fundar la base para el perfeccionamiento continuo. Más 

allá de tal confianza de Fichte en el progreso de la sociabilidad horizontal, la 

cuestión fundamental –para una interpretación jurídico-política– es si esta 

sociedad armónica configura un ideal inalcanzable o no. Indudablemente, 

constituye una idea que impulsa a transformar la sociedad existente, a orga-

nizarla y volverla mejor; pero cuando Fichte se pregunta por la perfección o 

imperfección de la sociedad, sostiene que la respuesta reside en la siguiente 

cuestión: “¿están atendidas, en la sociedad dada, todas las necesidades, y 

además, en igual medida, para el desarrollo y satisfacción de todos? Si fueran 

atendidas, la sociedad sería, en cuanto sociedad, perfecta”.32  

Ahora bien, que estén atendidas todas las necesidades y en igual medida 

no significa que la sociedad haya alcanzado su meta, sino que está preparada 

para acercarse siempre más al ideal de perfección. Y agrega Fichte: “nunca 

se podría calcular con seguridad [ese progreso]; ella también podría regresar 

                                                           
28 Fichte, J. G., Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten, GA I/3 32; Algu-

nas lecciones sobre el destino del sabio, edición bilingüe, trad. F. Oncina – M. Ramos, 

Madrid, Istmo, 2002, pp. 58-59. 
29 Ibíd., GA I/3 37, trad. cit. pp. 74-75. 
30 Ibíd., GA I/3 41, trad. cit. pp. 84-85. 
31 Ibíd., GA I/3 44-49, trad. cit. pp. 90-103. 
32 Ibíd., GA I/3 52, trad. cit. pp. 108-109. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  31 

 
 

por un desafortunado azar”.33 Si el camino no está asegurado, entonces qui-

zás el Estado tenga alguna función que cumplir, quizás el Estado sea funda-

mental en la satisfacción igualitaria de las necesidades de todos los miembros 

de la sociedad, y quizás sea el suelo imprescindible desde el que se erige el 

perfeccionamiento moral. Si las condiciones mínimas no están dadas, enton-

ces el progreso depende del azar, e incluso si están dadas, también aparece 

el factor azar. Por lo tanto, Fichte presupone aquí dos tipos distintos de per-

fección: la perfección del punto de partida (alcanzable) y la perfección del 

punto de llegada (inalcanzable). El ideal ahora deviene en impulso transfor-

mador: el punto de partida de la destinación hacia la plena concordancia 

inalcanzable es un estado de cosas u organización social realmente alcanza-

ble donde todos satisfacen sus necesidades en igual medida. 

En consonancia, en El destino del hombre (1800) Fichte reconstruye la 

génesis del Estado a partir de la relación y tensión entre el hombre y la 

naturaleza. Aunque el sello de lo racional en lo natural sufre todo tipo de 

contrariedades, los desórdenes más terribles provienen de que el ser humano 

deviene en el peor enemigo de sí mismo, tanto afuera como adentro del Esta-

do. En efecto, cuando bajo la apariencia de igualdad la mayoría padece el 

poder y la astucia que dominan en nombre de la ley, y cuando unos pocos 

disfrutan del privilegio de mantener al resto en eterna esclavitud, el mejora-

miento (Verbesserung) del conjunto resulta imposible si no se neutralizan 

los múltiples fines egoístas que conducen a la guerra.34 Los Estados reales 

adolecen de este vínculo tan endeble, porque en ellos los enlaces sociales se 

gestaron arbitrariamente y sin razón, de modo que el abuso extendido de los 

estamentos dominadores no sólo se consolida, sino también se expande con 

el tiempo hasta volver insoportable la opresión y precipitar el momento revo-

lucionario. Luego, se tiene que fundar un sistema donde los enlaces de unos 

con otros estén signados por la igualdad. En tal caso, “estos acuerdos serán 

necesariamente justos y fundarán un verdadero Estado”.35  

El verdadero Estado se contrapone al Estado injusto y fáctico. También 

aquí se halla la distinción y oposición entre una concepción negativa y una 

positiva del Estado. El verdadero, el racional, fundamenta la paz firme al 

interior y promueve la paz exterior, y contribuye al desarrollo de la cultura y 

de la libertad. En un Estado con una Constitución justa, que Fichte confiesa 

no encontrar aún en ningún lugar, el mal no tiene recompensa, el egoísmo se 

neutraliza, la opresión que intenta enriquecerse a costa de los demás se re-

vierte en perjuicio para sí mismo.36 Los hombres no luchan unos contra otros, 

sino que se reúnen contra un enemigo común: la naturaleza no-formada y 

                                                           
33 Ibídem. 
34 Fichte, J. G., Die Bestimmung des Menschen, FSW II 268-270; El destino del hombre, 

trad. cast. J. Gallo Reyzábal, Salamanca, Sígueme, 2011, pp. 142-144. 
35 Ibíd., FSW II 273, trad. cit. p. 148. 
36 Ibíd., FSW II 274-276, trad. cit. pp. 149-151. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

32  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

resistente; no se separan mediante los fines privados, se enlazan necesaria-

mente hacia un único fin común, de modo que surge un cuerpo social en el 

que todos viven del mismo espíritu y del mismo amor. En el Estado verda-

dero, entonces, el perjuicio del particular ya no es un perjuicio sólo para él, 

sino un perjuicio para el conjunto; e igualmente todo progreso es un progreso 

para todos. Y afirma:  

 

Aquí donde lo pequeño, el estrecho sí-mismo de las personas, ya 

es aniquilado por la Constitución, cada uno ama verdaderamente a 

cada otro como a sí mismo, como parte constitutiva de aquel gran 

Sí-mismo (grossen Selbst), […] del cual también él no es más que 

una mera parte constitutiva que puede ganar o perder sólo a la vez 

con el todo.37  

 

La similitud de este pasaje con El destino del sabio resulta insoslayable, 

con la diferencia de que aquí la organicidad social se articula con y dentro 

del Estado verdadero, y claramente atraviesa el sí-mismo de los particulares.  

Ahora bien, establecida la distinción entre Estado real y Estado racional, 

Fichte se pregunta si el último, el Estado verdadero, es un fin de nuestra vida 

terrenal o no. Y responde contundentemente que el Estado verdadero debe y 

tiene que ser realizado en cierto tiempo y en esta vida. No es una meta inal-

canzable. No es un drama urdido por un espíritu maligno para volver estéril 

el esfuerzo por implantarlo, ni un permanente retornar en círculo al punto de 

partida. Por lo tanto, el Estado donde cada parte se beneficia y se daña en 

armonía con el todo constituye una meta que debe y puede ser alcanzada.38 

Esto no significa que no haya otros fines ulteriores; en efecto, el Estado 

verdadero se manifiesta como condición para la realización de la moralidad. 

Pero el mundo suprasensible o inteligible opera como lo vivo, lo que anima 

al mundo sensible, y está en unidad con éste para transformarlo, para realizar 

la ley, el deber, etc.39 Aunque Fichte enfatiza la relevancia de este fin moral 

superior, no lo desgarra de lo terrenal; tampoco lo armoniza completamente. 

Porque el sujeto no podría asumir la tarea (“Yo debo ser libre”), y producir 

la propia destinación, si no se hallase en tensión con lo terrenal, es decir, sin 

esfuerzo, sin aspiración, sin una lucha donde lo terrenal –y, por ende, el Es-

tado verdadero como fin alcanzable– cumple un papel importantísimo –tan 

importante como ineliminable, y tan ineliminable como central– en el des-

pliegue de la cultura y de la moralización. 

En consecuencia, también en El destino del hombre Fichte distingue 

entre fines alcanzables y fines inalcanzables, los primeros relacionados con 

la organización y con el Estado, y los segundos relacionados con el progreso 
                                                           
37 Ibíd., FSW II 277, trad. cit. p. 152. 
38 Ibíd., FSW II 278, trad. cit. pp. 153-154. 
39 Ibíd., FSW II 282-283, trad. cit. pp. 159-160. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  33 

 
 

al infinito de la moralidad. Los fines alcanzables relacionados con la organi-

zación y con el Estado son condición para los fines inalcanzables de la mora-

lidad. En el “mientras tanto” eterno del camino infinito, el Estado contribuye 

de manera insuprimible al progreso social, económico, cultural y moral. En 

palabras de Los caracteres: “el Estado promueve […], mediante su mera 

existencia, la posibilidad de desarrollo universal de la virtud entre la especie 

humana, por cuanto produce la buena costumbre exterior y eticidad”.40 Y si 

todos sus miembros fueran virtuosos, el Estado perdería –esto es, se tornaría 

superfluo– su carácter coactivo, pero sería “el director, el conductor y el 

consejero fiel”41 de la totalidad de las voluntades. Así como en las organiza-

ciones más básicas surge una autoridad o un referente que aglutina bajo su 

figura un múltiple determinado, del mismo modo las organizaciones más 

avanzadas y cultivadas también requieren de un elemento decisivo, el de la 

conducción y la reversión del todo sobre sí. Con mayor o menor moralidad, 

en el ámbito jurídico-político siempre se requiere una decisión última que 

fundamente un estado de cosas. 

Hacia el final del segundo Apéndice del Fundamento del derecho natu-

ral, Fichte traza una frase que expresa plenamente la distinción entre derecho 

y moral o entre fines alcanzables y fines inalcanzables. En este contexto, 

distingue entre una “federación de pueblos” y un “Estado de pueblos”:  

 

La diferencia se funda en esto. En el Estado el particular puede ser 

coaccionado a ingresar, porque fuera del Estado no es posible en 

absoluto una relación jurídica con él [el particular]. Pero ningún 

Estado puede ser coaccionado a ingresar en esta federación.42 

 

Además de equiparar individuo y Estado, en este pasaje Fichte argu-

menta en favor de una federación que mantenga la autonomía y libertad de 

los Estados enlazados. En cambio, en un “Estado de pueblos”, los Estados 

particulares perderían su autonomía desde el momento en que se los coac-

ciona a ingresar. Ahora bien, en este punto de retorno al esquema donde una 

multiplicidad se unifica de cierta manera, Fichte se pregunta cómo lograr que 

la federación no sea injusta, o cómo hacer imposible que sea injusta. Y la 

respuesta última es una no-respuesta, que el mismo Fichte equipara al pueblo 

reunido en asamblea –es decir, al interdicto–:43 no hay ninguna garantía de 

que la decisión última no sea arbitraria. Ante este panorama, remata:  

 

Mientras la razón pura no aparezca en persona sobre la tierra, y 

asuma el cargo de juez, siempre tiene que existir un juez supremo, 

                                                           
40 Fichte, J. G., Die Grundzüge, FSW VII 168, trad. cit. p. 147. 
41 Ibídem. 
42 GNR An.II § 16, GA I/4 160, FDN 420-421. 
43 GNR § 16. Véase abajo: 8.6. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

34  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

[un juez] que, porque aún es finito, se puede equivocar o tener una 

voluntad mala.44      

 

La razón pura “en persona” constituye una gran metáfora de ese horizon-

te inalcanzable y del drama inherente a la finitud: en ésta la armonía siempre 

requiere dirección, nunca se logra espontáneamente. Aunque la respuesta 

última de Fichte pueda parecer insatisfactoria, revela la diferenciación que 

señalábamos entre fines alcanzables y fines inalcanzables y la relevancia de 

los primeros en relación con los segundos. A partir de esta distinción, el Es-

tado y el derecho juegan un papel esencial e ineliminable en la organización 

comunitaria y en el desarrollo de la cultura y la moralidad. Las miríadas o 

millones de años, o la presencia de la razón pura en la reconciliación plena 

de la infinitud consigo misma, permanecen como horizontes, y en el “mien-

tras tanto” o “hasta que” se requieren instituciones de unificación y de una 

cumbre o conducción que decida para el conjunto. 

A continuación ofrecemos un breve panorama de las principales corrien-

tes de interpretación del concepto de Estado en la literatura especializada 

sobre la filosofía de Fichte, y luego delimitamos nuestra perspectiva.    

 

1.4) LAS TEORÍAS HABITUALES SOBRE EL ESTADO EN FICHTE 

  

En las últimas décadas la bibliografía especializada oscila en tres grandes 

corrientes de interpretación sobre el concepto de Estado en Fichte, que de 

modo didáctico denominamos (1) teoría de la superfluidad, (2) teoría de la 

coacción o arbitraje, (3) teoría de la neutralización o relativización.45 Cabe 

aclarar que en algunos aspectos las corrientes se superponen o asemejan, que 

las dos primeras son más homogéneas que la tercera, y que los/as autores/as 

no suelen reconocerse como formando parte de esta clasificación; de todos 

modos, estas líneas de interpretación funcionan como grandes directrices y 

permiten dilucidar una cuarta perspectiva. 

La teoría de la superfluidad parte de una concepción negativa del Estado 

que se sustenta en los primeros escritos de Fichte y la extiende a toda la obra. 

En cuanto ente ordenador, el Estado aparece aquí enajenado de la sociedad 

y destinado a eliminarse o aniquilarse paulatinamente con el perfecciona-

miento moral de los particulares. Por el contrario, la teoría de la coacción y 

del arbitraje define al Estado como poder coactivo necesario e ineliminable 

bajo la presuposición de maldad o de conflicto entre las voluntades particula-

res; es decir, reconoce el carácter negativo del Estado, pero lo reorienta en 

función de la coerción o del arbitraje. La tercera teoría se aleja de estas dos 

                                                           
44 GNR An.II § 19, GA I/4 162, FDN 422. 
45 Estas perspectivas las hemos presentado y debatido en “El concepto de Estado en el 

Fundamento del derecho natural de Fichte”, en Anales del Seminario de Historia de la 

Filosofía, 36 (2), 2019, pp. 383-406. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  35 

 
 

primeras –que en gran medida encierran el debate en torno de la posibilidad 

o imposibilidad de eliminación del Estado, así como la articulación entre 

derecho y moral–, y sitúa al Estado en una constelación conceptual que no 

minimiza y ni potencia la dimensión coactiva-arbitral. Así, neutraliza la 

negatividad de la superfluidad y la negatividad de la coacción, y habilita 

cierta mirada sobre el Estado más allá de esos dos aspectos, aunque en algu-

nos casos lo relativiza con lo social y lo económico. A partir de esta tercera 

línea el Estado cobra cierta relevancia y se abre un panorama de valorización 

positiva. El paso siguiente, el de la interpretación que abonaremos, consiste 

en reconocer que el concepto de Estado resulta fundamental. En el presente 

apartado proponemos analizar estas corrientes a partir de un autor/a represen-

tativo/a de cada una, luego ponderamos las fortalezas y debilidades de las 

líneas de interpretación, y esbozamos ciertos aspectos de una concepción 

positiva del Estado en Fichte. 

En primer lugar, entre los exponentes de la teoría de la superfluidad, G. 

Geismann resulta significativo porque protagoniza en los Fichte-Studien un 

debate con R. Schottky, principal referente de la segunda corriente, un debate 

que traza las coordenadas generales posteriores. Ya desde el título Geismann 

anuncia la supresión del Estado, y argumenta que el derecho completo des-

cansa en la idea de hombre como ser capaz de eticidad.46 Con esta idea se 

retrotrae a los primeros escritos de Fichte, donde el derecho se deduciría de 

la ley moral, y desde tales primeros escritos, e intercalando pasajes de dis-

tintas fuentes, interpreta el Fundamento del derecho natural y califica de 

“aparente” el cambio de posición de Fichte en esta obra.47 Geismann deduce 

el Estado como garante del orden jurídico, pero sólo como medio para un fin 

                                                           
46 Geismann, G., “Fichtes »Aufhebung« des Rechtsstaats”, en Fichte-Studien, n° 3, 1991, 

p. 86. 
47 Ibíd., p. 89. En las antípodas de esta interpretación de la filosofía jurídico-política como 

un continuo entre 1793 y 1813, A. Renaut (“L’État Fichtéen. Sur quelques apories du 

Républicanisme”, en Goyard Fabre, S. (ed.), L’État moderne. 1715-1848, París, Vrin, 

2000, pp. 259-260) subraya las importantes y tal vez inconciliables diferencias en las 

distintas obras de Fichte. En la misma línea, F. Oncina (“El iusnaturalismo agónico: la 

teoría fichteana del contrato”, en López Domínguez, V. (ed.), Fichte 200 años después, 

Madrid, Complutense, 1996, pp. 75 ss.) distingue cuidadosamente entre los primeros 

escritos jurídico-político-sociales, los “escritos de revolución”, y los ulteriores, en espe-

cial el Fundamento. También J. L. Villacañas (“Fichte y los orígenes del nacionalismo 

alemán moderno”, en Revista de estudios políticos (nueva época), n° 72, 1991, pp. 150-

151) enfatiza el giro argumentativo de Fichte, que deja de priorizar la individualidad para 

priorizar lo colectivo, e interpreta ese giro como camino hacia el nacionalismo, aspecto 

que Villacañas desarrolla en trabajos ulteriores: “Fichte y el derecho natural: de la cons-

titución social de la individualidad a la categoría política de nación”, estudio introductorio 

a Fichte, J. G., Fundamento del derecho natural según los principios de la Doctrina de 

la Ciencia, trad. J. Villacañas – F. Oncina Coves – M. Ramos, Madrid, Centro de Estudios 

Constitucionales, 1994, pp. 13-100; y La nación y la guerra. Confederación y hegemonía 

como formas de concebir Europa, Murcia, DM, 1999.  



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

36  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

ético superior,48 el de restablecer mediante coacción la “armonía preestable-

cida”49 del plano moral y volverse superfluo e innecesario. Lo jurídico se 

explica, según este autor, a partir de que Fichte proyecta al estado de natura-

leza una “desarmonía preestablecida” que justifica la fundación del Estado 

“como la unidad (artificial) de la voluntad de todos”.50 Por tanto, en cuanto 

la coacción transforme la desarmonía proyectada en armonía moral, el Esta-

do tiene que ser suprimido.51 

En segundo lugar, el primer referente de la teoría de la coacción y del 

arbitraje, R. Schottky, construye toda una línea de interpretación sobre la 

filosofía política de Fichte, principalmente desde Hobbes y Rousseau, pero 

también desde Kant, donde el presupuesto del egoísmo constituye el rasgo 

distintivo del derecho frente a la moral.52 Este rasgo implica una manera de 

concebir la deducción del Estado, así como la reintroducción de la moral para 

la reversión del egoísmo extremo desde una armonía interna de orientación 

hacia el bien o “astucia de la razón”.53 En lo concerniente al Estado, Schottky 

                                                           
48 Geismann, op. cit., p. 92. 
49 Ibíd., p. 94. 
50 Ibíd., p. 95. 
51 Esta perspectiva de la superfluidad se halla en V. López Domínguez (“Sociedad y Es-

tado en el pensamiento de Fichte”, en Anales del seminario de Historia de la filosofía, V, 

Madrid, Complutense, 1985, pp. 118 ss.; “Fichte o la revolución por la filosofía”, en 

Revista de Filosofía, 3ª época, vol. VI n° 9, Madrid, Complutense, 1993, pp. 148 ss.; 

“Individuo y Comunidad: reflexiones sobre el eterno círculo fichteano”, en Daimon, n° 

9, Murcia, 1994, pp. 221-222), aunque reconoce que la perfección nunca se alcanza (ibíd., 

p. 219, y en “Political Realism in Idealism: Fichte versus Hegel and their Different 

Versions of the Foundation of Right”, en Breazeale, D. –Rockmore. T. (eds.), Fichte, 

German Idealism and Early Romanticism, Fichte-Studien-Supplementa Bd. 24, Ámster-

dam / Nueva York, 2010, pp. 233-234); también en L. Fonnesu (“La società concreta. 

Considerazioni su Fichte e Hegel, en Daimon, n° 9, 1994, pp. 247-248; y “Die Aufhebung 

des Staates bei Fichte”, en Fichte-Studien, n° 11, 1997, pp. 85-88, 92, 94-95), con matices 

en T. S. Hoffman (“Staat der Freiheit – freier Staat. Deduktion, Imagination und Begriff 

objektiver Freiheit bei Fichte und Hegel”, en Ameriks, K. – Stolzenberg, J. (Hrsg.), Der 

Begriff der Staates, Internationales Jahrbuch des Deutschen Idealismus n° 2, Berlín, W. 

de Gruyter, 2004, pp. 224-225, 230-233) y en E. Acosta (“L’annihilation de l’État à partir 

des concepts d’homme, de société et d’État dans les Leçons sur la destination du savant”, 

en Goddard, J.-Ch. –Rivera de Rosales, J. (eds.), Fichte et la politique, Milán, Polimetri-

ca, 2008, pp., 401-413; y Schiller versus Fichte. Schillers Begriff der Person in der Zeit 

und Fichtes Kategorie der Wechselbestimmung im Widerstreit, Ámsterdam / Nueva York, 

Rodopi, 2011, pp. 263-274), y más fuertemente en L. Siep (“Staat und Kirche bei Fichte 

und Hegel”, Symposion J. G. Fichte, Hrsg. W. Beierwalters – E. Fuchs, Múnich, Verlag 

der Bayerischen Akadamie der Wissenschaften, 2009, pp. 48-52). 
52 Schottky, R., Untersuchungen zur Geschichte der staatsphilosophischen Vertrags-

theorie im 17. und 18. Jahrhundert (Hobbes, Locke, Rousseau und Fichte), Ámsterdam / 

Atlanta, Rodopi, 1962; reed. 1995, pp. 184 ss. Véase también: “Staatliche Souveränität 

und individuelle Freiheit bei Rousseau, Kant und Fichte”, en Fichte-Studien, n° 7, 1995, 

pp. 136 ss. 
53 Schottky, R., Untersuchungen, op. cit., p. 189. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  37 

 
 

destaca la necesidad de un poder coactivo para la pacificación. Al enlazar la 

impronta hobbesiana con el derecho de coacción en la situación natural, el 

grado creciente de conflicto torna “imprescindible”54 al Estado, para la apli-

cación de la coacción y para la delimitación de las esferas de libertad de los 

individuos. Tal visión del Estado concentra toda la relevancia de éste en la 

coacción, y se opone a la teoría de la superfluidad en cuanto lo presenta como 

ineliminable.  

En efecto, Schottky polemiza con Geismann en términos muy duros y, 

no obstante, aleccionadores. Ante todo, advierte sobre la composición de 

citas que “pertenecen a contextos sumamente heterogéneos” y cuyo resulta-

do “no puede arrojar más que una caricatura divertida”.55 Y se dirige a la 

obra que Geismann minimiza o subsume en otras fuentes: el Fundamento del 

derecho natural. Aunque le concede a su contrincante el eticismo como hilo 

conductor del pensamiento político de Fichte, rechaza que sea aplicable a 

esta obra la idea del derecho como instancia a-moral –y, por consiguiente, 

falsa– y la idea de que el Estado esté construido como pura institución jurí-

dica, sin ninguna articulación con el destino ético de la humanidad. Schottky 

recupera el lugar del derecho en el sistema, tal como Fichte lo expone en la 

Doctrina de la Ciencia nova methodo (1796): el derecho se explica porque 

la autolimitación moral de los individuos no alcanza para conformar la 

comunidad de seres libres e iguales. La obligación jurídica de reunirse con 

otros se erige independientemente de la moral, y sólo por la obligación se 

puede cumplir el deber ético.56 Schottky subraya que el Estado colabora en 

el desarrollo de la eticidad,57 y concluye: “Según Fichte, podría darse un 

«suprimir» tal vez efectivo del Estado jurídico en la eticidad y la religión, 

pero sólo en cuanto [entendido] como «elevar» (elevare) y, con ello, también 

un «conservar» (conservare), no como «negar» (negare)”.58 Así, el Estado y 

el derecho no sólo contribuyen al ordenamiento y a las conexiones histórico-

culturales, éticas y religiosas, a la formación y al ethos común, sino que ade-

más son ineliminables. Incluso con argumentos que su rival debería aceptar, 

Schottky llega a la conclusión contraria: el Estado y el derecho son insupri-

mibles, y a lo sumo suprimir el Estado significa conservarlo en un sentido 

superador.59 

                                                           
54 Ibíd., p. 198. 
55 Schottky, R., “Rechtsstaat und Kulturstaat bei Fichte. Eine Erwiderung”, en Fichte-

Studien, n° 3, 1991, pp. 118 y 141. 
56 Ibíd., p. 132. 
57 Ibíd., pp. 145-146. 
58 Ibíd., p. 152. 
59 La teoría de la coacción y del arbitraje se puede encontrar en S. Reiss (Fichtes “Reden 

an die Deutsche Nation” oder: vom Ich zum Wir, Berlín, Akademie Verlag, 2006, pp. 92-

94), P. Rohs (Johann Gottlieb Fichte, Múnich, Verlag Beck, 2007, pp. 82-83), M. Kühn 

(J. G. Fichte. Ein deutscher Philosoph (1762-1814). Biographie, Múnich, Verlag C. H. 

Beck, 2012, cap. VII), F. Schwember (La libertad como fundamento de la propiedad en 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

38  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

A partir de esta línea interpretativa paradigmáticamente representada por 

Schottky se suele deducir al Estado de la situación natural belicosa y como 

institución esencialmente coactiva. G. Duso, por ejemplo, busca compensar 

esta perspectiva y atenuar el hobbesianismo apelando al reconocimiento,60 al 

igual que T. S. Hoffman.61 En la misma línea de Duso, F. Oncina, I. Maus y 

G. Rametta62 analizan el Estado desde la compleja trama de contratos. Por 

un lado, si bien se revaloriza el concepto de Estado frente a la perspectiva de 

la superfluidad, por otro lado y al mismo tiempo se lo neutraliza u opaca en 

virtud de otras consideraciones presuntamente más relevantes.  

Además, la teoría de la coacción y del arbitraje permite abrir un abanico 

de nuevos problemas,63 especialmente el de la estructura y consistencia inter-

na del Fundamento del derecho natural. Si el reconocimiento condiciona el 

                                                           

la filosofía del derecho de Kant y Fichte, Servicio de Publicaciones de la Universidad de 

Navarra, tesis doctoral 2011, pp. 315-319, 328, 332), y H. Arrese Igor (“El derecho de 

coacción como garantía del concepto de derecho”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios 

sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, 2010, pp. 69-70; “Acerca de la influencia de la 

teoría del Estado de Johann G. Fichte en la ética de Hermann Cohen”, en Diánoia, vol. 

LVI, n° 66, 2011, pp. 143, 152-159; y “El ámbito de la libertad individual en la teoría 

fichteana del derecho natural de 1796/1797”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios 

sobre Fichte, vol. 2, EuroPhilosophie, 2011, pp. 28-43). 
60 Duso, G., “Libertà e Stato in Fichte: la teoria del contratto sociale”, en Duso (comp.), 

Il contratto sociale nella filosofia politica moderna, Milán, FrancoAngeli, 1998, pp. 285 

ss. 
61 Hoffman, T. S., op. cit., pp. 230-231. 
62 Oncina, F., “El iusnaturalismo agónico”, op. cit., pp. 90 ss.; Maus, I., “Die Verfassung 

und ihre Garantie: das Ephorat (§§ 16, 17 und 21)”, en Merle, J.-Ch. (ed.), J. G. Fichte. 

Grundlage des Naturrechts, Berlín, Akademie Verlag, 2001, pp. 139 ss.; y Rametta, G., 

“Derecho y poder en Fichte”, en Duso G. (ed.), El poder: para una historia de la filosofía 

política moderna, trad. cast. S. Mattoni, México, Siglo XXI, 2005, pp. 232-233. 
63 En este punto, y a partir de la interpretación de L. Siep (Anerkennung als Prinzip der 

praktischen Philosophie. Untersuchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, 

Friburgo/Múnich, Karl Alber, 1979, pp. 35-36; Praktische Philosophie im Deutschen 

Idealismus, Frankfurt, Suhrkamp, 1992, pp. 42-43), que a su vez se sigue de Schottky 

(Untersuchungen, op. cit., pp. 176 ss.) y se replica en R. Williams (Recognition. Fichte 

and Hegel on the Others, Nueva York, State University of New York Press, 1992, p. 64), 

se plantea la oposición entre el reconocimiento y la situación natural hobbesiana. Esta 

línea prosigue en A. Renaut (Le système du droit. Philosophie et droit dans la pensée de 

Fichte, París, PUF, 1986, pp. 240-241), y J. Clarke (“Fichte and Hegel on Recognition”, 

British Journal for the History of Philosophy 17 (2), 2009, pp. 366-370) la considera 

como crítica a Fichte. Sin embargo, Siep matiza su posición inicial (Praktische Philoso-

phie, op. cit., pp. 57-61). Contra la dualidad y el hobbesianismo extremo, véase: W. Janke 

(“Anerkennung. Fichtes Grundlegungen des Rechtsgrundes”, en Kant-Studien, LXXXII, 

1992, p. 210), J. Kloc-Konkolowicz (“Gegenseitige Anerkennung als Grundlage des 

Rechtstaates: Kant und Fichte”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), Transzendentalphilosophie und 

Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 

2007, pp. 257-258), J. Martins Da Cunha (Juízo moral, história e revolução em Kant e 

Fichte, São Paulo, Universidade de São Pablo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  39 

 
 

estado de naturaleza, entonces éste pierde –o se reduce a mínima expresión– 

el carácter belicoso, y así se diluye la principal arma argumentativa de esta 

teoría, la coacción. Si el reconocimiento no juega ningún papel, entonces 

¿por qué antecede a la situación natural? ¿Qué función cumpliría? ¿Cómo se 

concilian el individuo libre guiado sólo por el auto-interés, y el ser racional 

finito que, para ponerse a sí mismo, tiene que admitir otro ser igual a él y con 

la misma dinámica? Y a la inversa, la neutralización del hobbesianismo me-

diante el reconocimiento se topa con la dificultad de que Fichte afirma que 

no quiere trazar una filosofía del derecho formal y vacía; por ende, no puede 

prescindir de la aplicación, y sin ésta la comunidad jurídica se consume en 

un conflicto infinito.64 El reconocimiento sin aplicación es una abstracción, 

una teoría sin práctica, y lo mismo sucede con la situación natural sin Esta-

do.65  

En tercer lugar, en algunos trabajos recientes surgen ciertos matices que 

permiten trascender la dicotomía entre las corrientes anteriores, de modo que 

no se convalida la supresión del Estado, ni se lo reduce a una tarea coactiva-

administrativa. En alguna medida, esta tercera corriente abre la posibilidad 

de una concepción positiva del Estado, pero relativizado en ciertas funciones. 

Para esta teoría tomamos como ejemplo representativo a C. De Pascale.66 Al 

analizar el surgimiento del Estado, De Pascale señala su articulación con el 

derecho de coacción y concibe al “derecho natural realizado” como voluntad 

común, una entidad distinta y separada de los otros organismos institucio-

nales y que ocasionalmente coincide con el pueblo. Se trata de un poder 

constituyente erigido en la situación de excepción. Así, la constitución sirve 

para contener el accionar del pueblo en casos excepcionales, y concierne al 

Eforato el llamamiento a la comunidad. De Pascale enfatiza el sustento social 

sobre el que descansa la institución común, neutraliza el componente egoísta 

y reduce la connotación negativa del Estado; sin embargo, conserva una con-

traposición implícita entre gobierno y pueblo, posibilidad que Fichte mismo 

abona. En otro artículo, afirma que en los primeros escritos de Fichte el Es-

tado se halla al servicio de la sociedad, y que su tarea consiste en asegurar y 

                                                           

Humanas, Tesis Doctoral, 2007, p. 171), V. López-Domínguez (“Political Realism in 

Idealism”, op. cit., p. 233) y C. Kinlaw (“Practical Rationality and Natural Right: Fichte 

and Hegel on Self-Conception within a Relation of Natural Right”, en Breazeale, D. –

Rockmore, T. (eds.), Fichte, German Idealism and Early Romanticism, Fichte-Studien-

Supplementa, Bd. 24, Ámsterdam/Nueva York, 2010, pp. 208-209, 213, 215-216). 
64 GNR § 8, GA I/3 394, FDN 181-182; GNR § 12, GA I/3 416-417; FDN 205-206. 
65 GNR § 9, GA I/3 403-404, FDN 192; GNR § 15, GA I/3 432, FDN 222. 
66 De Pascale, C., “Res publica”, en Goddard, J.-Ch. –Rivera de Rosales, J. (eds.), Fichte 

et la politique, Milán, Polimetrica, 2008, pp. 169-171. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

40  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mejorar la vida común.67 De esta perspectiva extrae el concepto de sociabi-

lidad como habilidad que el hombre debe perfeccionar, porque está destinado 

a vivir con y entre otros seres racionales.68 Pero en el Fundamento del dere-

cho natural –prosigue De Pascale– Fichte intencionalmente distingue y sepa-

ra la institución jurídico-estatal de la sociedad. La sociedad permanece como 

trasfondo, “origen y fundamento del Estado mismo”.69 Ligada con la tarea 

propia de lo común, la sociedad se identifica con el pueblo, la voluntad gene-

ral y la situación de excepción. De nuevo, esta diferencia se basa en la contra-

posición entre gobierno y pueblo.70 En esta perspectiva el Estado contiene 

una importancia relativa, neutralizada por la sociabilidad.71 La dimensión 

vertical-institucional aparece efectivamente y sin apelar a una antropología 

conflictiva-destructiva, a la vez que se soslaya en una horizontalidad que 

comprendería de suyo lo común. 

Entre las tres corrientes analizadas hasta aquí, la primera contiene el mé-

rito de enfatizar la crítica de Fichte hacia el Estado desarticulado o despótico 

que se destaca especialmente en los primeros escritos. Además, ensaya una 

mirada global que permite atravesar distintas obras, pero con el problema de 

que traslada interpretaciones de un contexto argumentativo a otro, como si 

ambos fueran homologables y sin atender a la organicidad de cada uno. La 

debilidad reside en que esta teoría, respecto del Estado, no capta nada más 

allá de lo negativo, minimiza la relevancia jurídico-política y la distinción 

entre derecho y moral. La teoría de la coacción y del arbitraje contiene los 
                                                           
67 De Pascale, C., “Geselligkeit und Gesellschaft bei Fichte”, (trad. S. Monhardt), en i-

lex. Scienze Giuridiche, Scienze Cognitive e Intelligenza artificiale, revista on-line, n° 17, 

2012, p. 320. 
68 Ibíd., p. 328. 
69 Ibíd., p. 331. 
70 Ibíd., p. 332. 
71 En una dirección similar: K.Ameriks y J. Stolzenberg (Der Begriff der Staates, Inter-

nationales Jahrbuch des Deutschen Idealismus n° 2, Berlín, W. de Gruyter, 2004, p. 2); 

N. Nomer (“Fichte and the Relationship between Self-Positing and Rights”, en Journal 

of the History of Philosophy, vol. 48, n° 3, 2010, pp. 471-480). Un enfoque más centrado 

en lo económico: D. Fusaro (“L’aporia dello Stato in Fichte. L’egemonia della politica 

sull’economia come reazione all’epoca della compiuta peccaminosità”, en Giornale 

Critico di Storia delle Idee, Año 3, n° 5, 2011, pp. 117-125), D. James (“Applying the 

concept of right: Fichte and Babeuf”, History of political thought, vol. XXX n° 4, 2009, 

pp. 659-661, 672; Fichte’s Social and Political Philosophy. Property and Virtue, 

Cambridge University Press, 2011, pp. 22-37, 53-54; “Conceptual Innovation in Fichte’s 

Theory of Property: The Genesis of Leisure as an Object of Distributive Justice”, en 

European Journal of Philosophy, vol. 23, 2012, pp. 3-4, 6), y en lo económico-social-

cultural: A. Damiani (“Autoridad política y soberanía popular en el joven Fichte”, en 

Revista científica de UCES., vol. XVI n° 1, 2012, pp. 40, 46; “Trabajo y ciudadanía en la 

filosofía política de Fichte”, en Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, n° 48, 

2013, pp. 292-300; “República y trabajo en Fichte”, AAVV, Actas del segundo simposio 

de filosofía moderna, Rosario, Editorial de la Universidad Nacional de Rosario, 2014, pp. 

20-35). 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  41 

 
 

méritos de afianzar el carácter ineliminable del Estado, apreciar la vertiente 

hobbesiana, ofrecer una interpretación consistente para el Fundamento del 

derecho natural, y recuperar la fuerza de lo jurídico-político. La debilidad 

reside en anclarse en la coacción y minimizar la organización interna y la 

articulación de la voluntad común con las voluntades particulares. Así, la 

explicación del Estado a través de voluntades malas y egoístas soslaya el 

componente de reconocimiento y reciprocidad, y legitima un Estado mera-

mente administrativo cuya razón de ser consiste en mantener las limitaciones 

mediante coacción, penalidad y aparato policial. Por último, la teoría de la 

neutralización y relativización del Estado recupera atributos esenciales y 

funciones específicas y positivas que se sitúan más allá de la coacción y que 

no caen en la superfluidad; en ello reside su gran mérito. De este modo se 

visualizan el reconocimiento, la propiedad, la redistribución, la intervención 

económica, la sociabilidad y la organización. La debilidad estriba en que no 

concibe al Estado como agente central de todas estas actividades, sino que 

lo coloca en un lugar relativo, ni totalmente negativo ni totalmente positivo. 

En esta última línea, entonces, emerge la verticalidad institucional pero como 

sujeta y/o disuelta en el plano de la sociabilidad horizontal.   

Algunas interpretaciones recientes tienden a subrayar más fuertemente 

el rol del Estado sin presuponer que ello atenta contra la libertad individual 

o contra la interacción social.72 Entre ellas señalamos una muy representati-

va, la de G. Zöller,73 que además de ofrecer una mirada integral de la filosofía 

de Fichte, reconoce explícitamente la centralidad del Estado, cuando dice: 

“El poder ordenador central de la tríada práctica de derecho, eticidad y reli-

gión, es el Estado”;74 es decir, el Estado involucra la eticidad y la religión. 

Del Estado se desprenden, según Zöller, la historia, la política y la pedago-

gía.75 Aunque su análisis se enfoca en la Staatslehre de 1813, reúne todas las 

                                                           
72 Por ejemplo, J. Martins Da Cunha (Juízo moral, op. cit., pp. 173-179), H. Von Manz 

(“The Universality of Human Rights and the Sovereignty of the State in Fichte’s Doctrine 

of Right”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New 

Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 187-

189; “Freiheit und Eigentum. Fichtes aussermoralische Begründung des Rechts”, en 

Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und 

Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 29, 38), J. Kloc-Konkolowicz (“Gegenseitige 

Anerkennung”, op. cit., pp. 258-260), M. Rampazzo Bazzan (“Persönlichkeit und Denk-

freiheit. Ein Beitrag zur Entstehung des Urrechtsbegriffs bei Fichte”, en Asmuth, Ch. 

(Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – 

Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, p. 387). 
73 Zöller, G., “Einleitung: Freiheit, Gleichheit, Gemeinschaftlichkeit. Fichte über Ur-

sprung, Möglichkeiten und Grenzen des Staates”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als 

Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, 

p. 11. 
74 Ibíd., p. 12. 
75 Ibíd., pp. 12-13. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

42  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

obras jurídico-políticas de Fichte bajo un mismo hito: la “reflexión sistemá-

tica sobre las condiciones, posibilidades y límites del orden estatal”.76 Y 

agrega: “Como nota fundamental del pensamiento estatal de Fichte se mues-

tra según esto la intuición de que el Estado presenta, o bien un primero, o 

bien un último, en la existencia humana”.77 Aunque Zöller admite, tal como 

se evidencia en el título de su compilación, que el Estado es un medio para 

la libertad, la igualdad y la comunicidad (Gemeinschaftlichkeit), de ninguna 

manera lo subsume a la connotación moral ni a la superfluidad.78   

Nuestra interpretación79 se inscribe en esta línea y va más allá al poner 

el foco en la centralidad del Estado en la filosofía política de Fichte. Pues en 

el Fundamento del derecho natural la libertad y la sociabilidad se realizan 

únicamente a través de, en y dentro del Estado. Ante todo, no hay que sub-

sumir el derecho a la moralidad, sino vincularlo con la Doctrina de la Ciencia 

y la asunción de finitud en el ser racional; tampoco hay que diseccionar la 

obra y tomar fragmentos, sino reconstruir el espíritu de conjunto. Así, en las 

secciones dedicadas al reconocimiento y la corporalidad, observaremos que 

Fichte muestra que el sujeto sólo puede devenir tal en relación con otro y, 

por ende, tiene que ser comunidad para pensarse como individuo. Sin esta 

articulación entre partes y todo, y sin la ficcionalidad de la situación natural, 

no se comprende el sentido de la voluntad común, esto es, su necesaria insti-

tucionalidad y la organización social-económica que se sigue de ella. Si ni la 

sociabilidad, ni la subjetividad, pueden subsistir sin Estado, entonces éste, 

concebido como vinculación comunitaria, no es un aspecto más, sino el fun-

damento último e insuprimible de la vida jurídica, social, política, cultural, 

económica, etc. Y si el Fundamento del derecho natural se deduce en cohe-

rencia con los principios de la Doctrina de la Ciencia, entonces tendremos 

que indagar en los fundamentos metafísicos que sustentan esta concepción. 

  

1.5) DELIMITACIÓN Y ORGANIZACIÓN DEL TEMA 

 

El tema de este libro es el concepto de Estado y su fundamentación en la 

principal obra jurídico-política del Fichte de Jena (1794-1800), el Funda-

mento del derecho natural (Grundlage des Naturrechts: 1796-7). En esta 

obra Fichte no sólo deduce y legitima un concepto de Estado racional que 
                                                           
76 Ibíd., p. 13. Sin embargo, no deja de señalar matices y diferencias entre las distintas 

obras de Fichte, que divide en cuatro etapas (Zöller, G., “Der Staat und das Reich. Fichtes 

politische Geschichtsphilosophie”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. 

Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, p. 119). 
77 Zöller, G., “Einleitung”, op. cit., pp. 13-14. 
78 Zöller, G., “Der Staat”, op. cit., p. 198. 
79 Como antecedentes de la misma, véase: “El estado natural del hombre es el Estado”, 

en Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, 2010, pp. 33-68; “Uno y 

todo: del romanticismo al organicismo de Fichte”, en Revista de Estudios sobre Fichte 

[en línea], n° 9, 2014. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  43 

 
 

difiere radicalmente de la concepción negativa del Estado que él mismo 

sustenta en sus primeras obras con contenido social, jurídico y político, sino 

también ofrece una justificación filosófica que avala esta nueva concepción 

y que se basa en los principios de la Doctrina de la Ciencia, tal como lo 

expresa el subtítulo. En efecto, el punto de partida del Derecho natural es la 

Yoidad,80 y su desarrollo mediante el ser racional finito conduce a la comu-

nidad jurídica (§§ 1-7), cuya aplicación y realización última se alcanza con 

el ser-común o Estado (§§ 8-16). Por tanto, el concepto de derecho, en cuanto 

“concepto originario de la razón pura”,81 descansa en la Doctrina de la Cien-

cia.   

Como anticipamos, dado que se trata de una concepción no formulista 

(formal, abstracta o vacía) de la filosofía y del derecho,82 y dado que la 

filosofía “real” o verdadera tiene que captar el “espíritu en el acto”,83 una 

investigación sobre un determinado concepto –en este caso, el Estado– no 

puede sino evitar la fragmentación de la letra, y atenerse al sentido vital del 

conjunto, al espíritu. Así, el doble desafío de este trabajo abarca tanto la 

reconstrucción genética y filosófica del concepto de Estado a partir de los 

principios de la Doctrina de la Ciencia y en contraste con la visión negativa 

de las primeras obras, como la ponderación de la relevancia del concepto de 

Estado al interior de la estructura del Derecho natural, y que se termina de 

completar (únicamente en el sentido de establecer un corte, pues la temática 

prosigue) en su determinación ulterior en El Estado comercial cerrado (Der 

geschlossene Handelsstaat: 1800), donde Fichte establece claramente la dis-

tinción entre el Estado racional y el Estado real. 

Ahora bien, la cuidadosa separación entre una concepción negativa y una 

concepción positiva del Estado se desprende del análisis que Fichte mismo 

realiza en Los caracteres de la edad contemporánea, como señalamos arriba. 

El punto resulta ser clave, porque se halla a la base de la crítica de Fichte al 

Estado en los primeros escritos y permite explicar su adhesión a un concepto 

racional del mismo en el Derecho natural y en El Estado comercial cerrado. 

Además, esta distinción no ha de comprenderse sólo al interior de las obras 

jurídico-políticas, sino también en consonancia con la Doctrina de la Ciencia 

o, más precisamente, a partir de la polémica entre idealismo y dogmatismo, 

que se traduce tanto en la elaboración de un sistema organizado y donde la 

unidad funda la multiplicidad, como en el entramado de principios funda-

mentales que se despliegan en la teoría y en la práctica, que tienen como eje 

el conocer y el actuar, y que arrojan la primacía de la voluntad. Todos estos 

aspectos convergen ya en las primeras secciones del Derecho natural, y por 

                                                           
80 GNR Ein., GA I/3 313, FDN 103. 
81 GNR Ein., GA I/3 319, FDN 108. 
82 GNR Ein., GA I/3 316-322, FDN 106-111. 
83 GNR Ein., GA I/3 316, FDN 106. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

44  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

cierto la voluntad configura, mediante su articulación entre lo universal y lo 

particular, el hilo conductor que convalida una visión positiva del Estado. 

En líneas generales, las cuestiones que motivan esta investigación y que 

en cierta medida manifiestan los problemas subyacentes a la misma, son las 

siguientes: ¿qué tipo de concepción del Estado suscribe Fichte en 1796? ¿En 

cuáles aspectos varía, y por qué, respecto de las primeras obras jurídico-polí-

ticas? ¿En qué sentido es coherente con la Doctrina de la Ciencia de la época? 

¿Cómo se aplican los conceptos filosóficos en el ámbito jurídico-político? 

¿Cómo se estructura internamente el Derecho natural? ¿Qué lugar y relevan-

cia ocupa en éste la deducción y el concepto de Estado? ¿Cuáles aspectos 

caracterizan y distinguen al Estado racional? ¿Qué consecuencias o determi-

naciones se siguen del concepto de Estado? Estas cuestiones funcionan como 

preguntas globales o de horizonte para explorar, a partir de las considera-

ciones anteriores y de las conexiones intrínsecas al concepto de Estado, un 

abanico de problemas a resolver y que ordenamos a continuación. 

En otras palabras, arriba (1.3) trazamos un amplio contorno del concepto 

de Estado en distintas obras de Fichte y al modo de un rodeo sobre un con-

junto de aspectos determinados. En el desarrollo de los capítulos que siguen 

también trazaremos primero un contorno sobre el concepto de Estado, pero 

para luego centrarnos y profundizar en una obra específica (el Derecho natu-

ral). Por ende, nuestra investigación podría dividirse en dos grandes partes: 

una primera que circunda en torno del Fundamento del derecho natural –es 

decir, a partir de otras obras de Fichte y con especial atención a las cuestiones 

mencionadas: la fundamentación metafísica y el contraste con las primeras 

obras sociales y políticas–, y una segunda parte al interior de tal obra, insta-

lándonos en cada uno de los momentos y problematizaciones, y concluyendo 

incluso más allá, en El Estado comercial cerrado. En este punto, cabe aclarar 

que la fundamentación del concepto de Estado refiere al proceder propia-

mente fichteano consignado como “método sintético” o deducción, cuyo 

avance expositivo significa un retraerse en las condiciones de posibilidad, 

una regresión genética hacia el fundamento –como veremos (5.7)–, donde el 

Estado, según nuestra interpretación, cumple un rol crucial. Dado que la 

deducción del concepto de Estado se halla en el centro del Derecho natural 

(§ 16), la reconstrucción del espíritu de conjunto exige la consideración tanto 

de la filosofía de Fichte, como la consideración de su desarrollo en el ámbito 

jurídico-político. 

Como señalamos, la dimensión filosófica y metafísica de la posición jurí-

dico-política de Fichte se sigue sin más del subtítulo del Fundamento del 

derecho natural (e incluso de la sola noción de “fundamento”): según los 

principios de la Doctrina de la Ciencia. Pero para ese momento (1796-7), 

durante ese momento, y apenas posteriormente, Fichte ha publicado toda una 

variedad de obras tituladas de una u otra manera Doctrina de la Ciencia. Al 

mismo tiempo, la temática social y jurídico-política también aparece en 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  45 

 
 

obras anteriores al Fundamento. Por consiguiente, para dilucidar el contorno 

y la conexión filosófico-jurídica de esta obra es preciso reconstruir una cons-

telación de problemas entramados: qué significa el idealismo fichteano o 

Doctrina de la Ciencia, en qué se contrapone con el dogmatismo/despotismo, 

cómo se sigue de esta contraposición la concepción negativa del Estado y la 

apuesta de Fichte a la ley moral y a la sociabilidad horizontal, y finalmente, 

en qué aspectos se caracteriza la fundamentación filosófica en las obras 

sistemáticas de la Doctrina de la Ciencia de Jena. Todo esto corresponde a la 

primera parte del libro. 

En relación con la argumentación interna del Fundamento del derecho 

natural, resulta menester deslindar sus momentos, el sentido de la estructura 

y del desarrollo de la obra, para mostrar la relevancia del concepto de Estado 

y sus determinaciones intrínsecas. Tanto el concepto de derecho como la 

aplicabilidad del mismo (las dos primeras secciones) arrojan como resultado 

la comunidad jurídica de seres racionales libres e iguales, que está signada 

por el rasgo hipotético-problemático de una serie de condicionalidades recí-

procas cuya condición última/primera, o cuya coherencia o mantenimiento, 

o cuyo futuro, etc., jamás se pueden garantizar si no se realiza lo que Fichte 

explicita en la tercera sección: la aplicación del concepto de derecho. Asi-

mismo, el elemento clave de la aplicación del concepto de derecho, ante las 

aporías conflictivas que caracterizan al derecho originario y al de coacción, 

es la institución del Estado y su legitimación desde el punto de vista de una 

filosofía jurídico-política que ha buscado hasta allí la manera de reunir las 

voluntades particulares en una misma totalidad. De este modo, con el escla-

recimiento del Estado se logra una organización racional donde lo particular 

no está escindido, sino contenido –es decir, posibilitado y delimitado– en lo 

universal, y la organización estatal se observa en las figuras del derecho 

aplicado (la legislación civil y la legislación penal) y en sus consecuencias 

sociales, culturales y político-económicas. En este sentido, al interior del 

Derecho natural afrontaremos las siguientes cuestiones: cómo se conectan 

derecho y filosofía, en qué consiste la especificidad del derecho, cómo se 

estructuran y en qué desembocan la exhortación y el reconocimiento junto 

con el cuerpo propio y la influencia recíproca, por qué la voluntad juega un 

papel crucial y atraviesa las secciones, cuál es el sentido del derecho origi-

nario y de la coacción en el estado de naturaleza ficcional, cómo se efectúa 

y qué implicancias se siguen de la deducción del concepto de Estado, cómo 

se organiza y estructura el Estado y, por último, cuáles son sus determina-

ciones políticas, sociales y económicas que habilitan la mediación entre lo 

real y lo racional. Todo esto constituye la segunda parte del libro. 

En cuanto a la delimitación de nuestro objeto de estudio, cabe agregar 

que se trata de un concepto determinado, el Estado, en una obra determinada, 

el Fundamento del derecho natural. A partir de este concepto desarrollamos 

un proceso de legitimación con los componentes indicados anteriormente. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

46  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Por ende, del entorno del Derecho natural tomaremos en consideración sólo 

aquello que conduzca a fundamentar y esclarecer la argumentación de esta 

obra, y en particular lo concerniente al Estado. Así, por ejemplo, cuestiones 

relacionadas al surgimiento del sistema, a la unidad y coherencia entre las 

distintas exposiciones de la Doctrina de la Ciencia, al detalle de los argu-

mentos o desarrollos problemáticos de las mismas, o al análisis minucioso 

de las primeras incursiones sociopolíticas de Fichte, no formarán parte del 

foco central de nuestro análisis. No pretendemos agotar todo el repertorio de 

problemas y sub-problemas que se abren en cada obra. Del mismo modo, 

tampoco pretendemos agotar el conjunto de las argumentaciones y polémicas 

al interior del Fundamento (por ejemplo, en torno de la cuestión jurídica, de 

la exhortación y del reconocimiento, de la deducción del cuerpo propio, de 

la concepción de la naturaleza, del devenir del concepto de propiedad, de los 

tipos penales, del debate con las teorías económicas, etc.), sino sólo recons-

truir los lineamientos fundamentales, es decir, en función del tema principal 

que nos guía y sin desviarnos en cada uno de los ejes temáticos. Otro flanco 

de delimitación corresponde al eventual cierre del desarrollo: dado que con-

viene mostrar cómo el organicismo social-estatal conduce coherentemente a 

una política económica, delimitamos nuestra exploración (que ciertamente 

se podría ampliar y continuar más allá, como esbozaremos en el último capí-

tulo) con el tercer apéndice del Derecho natural, una obra que Fichte publicó 

aparte y con el título El Estado comercial cerrado.  

En suma, la presente investigación se circunscribe al tema del Estado y 

a su esencialidad respecto de la coacción, la reunión en lo común, la orga-

nización interna, la estabilidad socio-económica, en las obras mencionadas; 

dejaremos de lado, por razones de espacio, otras funciones (por ejemplo, la 

cultura, la educación, la formación en general, etc.) que están solamente 

esbozadas en el Fundamento y que reaparecen en obras ulteriores de Fichte 

(que a su vez reformula continuamente la Doctrina de la Ciencia). Tampoco 

se profundizará en la reformulación que Fichte realiza de ciertos filósofos y 

corrientes, ni en la recepción que tuvo en las reseñas de su época y en otros 

filósofos de la talla de Schelling o Hegel. No queremos realizar un análisis 

histórico, filológico o biográfico; queremos concentrarnos en la discusión y 

elaboración conceptual, en el engranaje argumentativo y en el horizonte filo-

sófico del espíritu de conjunto. En cuanto a la literatura sobre Fichte –que es 

variada, abundante y heterogénea–, nos limitamos a las perspectivas que se 

suscitan desde fines del siglo XX, y siempre según el lugar que les compete: 

no como la voz de Fichte, sino como una manera de entender y de ayudar a 

entender a Fichte. 

Bajo este marco, queremos sustentar la idea de que el concepto de Estado 

en el Fundamento del derecho natural no sólo se distingue de la concepción 

negativa y despótica que el mismo filósofo desenvuelve como crítica en sus 

primeros escritos jurídico-políticos, sino también involucra una concepción 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  47 

 
 

positiva y racional, cuyas características se dilucidan en contraposición con 

el primero. Además, así como el modelo del despotismo se condice con el 

dogmatismo filosófico, el Estado racional se condice con los principios fun-

damentales del idealismo de la Doctrina de la Ciencia. La clave reside en la 

articulación entre libertad y limitación y en la realización de una voluntad 

común: así como el Yo absoluto se contrapone al No-Yo y, en este sentido, 

deviene finito y limitado, y sin embargo unifica en sí lo otro de sí, lo conoce 

y transforma, del mismo modo el ser racional finito se reconoce como tal 

sólo en la medida en que está inserto en una comunidad de pertenencia y en 

referencia a una unidad que lo trasciende y que posibilita su libertad. Los dos 

ángulos convergen en una universalidad entrelazada con la particularidad. 

En ese mismo lugar de unificación se sitúa el Estado como institución que 

realiza o expresa la voluntad común.  

Al interior del Derecho natural, el Estado aparece precisamente como el 

fundamento último que sostiene y perfila el entramado de relaciones y el 

derecho en general. Ni es un ente enajenado de lo social y condenado a la 

supresión o superfluidad, ni se restringe a una tarea coactiva-represiva o 

administrativa de las contiendas entre particulares, ni se presenta como uno 

más del conjunto, sino que encarna y organiza la unidad de la multiplicidad, 

tanto en la persona del ejecutivo que toma decisiones conforme a la razón, 

como en el momento en que el pueblo se constituye en comunidad y anula la 

representación para reasumir la soberanía o el elemento voluntario-constitu-

tivo o constituyente. Lo decisivo en cada caso es la organización que unifica 

lo múltiple y lo direcciona. Lo decisivo es la configuración excepcional del 

Uno soberano. El concepto de Estado fichteano se distingue por ser una orga-

nización interna donde lo particular no está escindido, sino fuertemente vin-

culado al sistema de relaciones, lo cual consolida una imagen organicista y 

expresa un esquema de legitimación donde lo universal y lo particular se 

refieren mutuamente.  

De acuerdo lo señalado, el desarrollo se podría dividir en dos partes, pre-

cedidas con este capítulo introductorio (1) y coronadas con un capítulo de 

cierre y conclusiones (11). En la primera parte, en el segundo capítulo (2) se 

explicitan las características principales del idealismo de Fichte en contrapo-

sición con el dogmatismo, y de esta contraposición se desprende una crítica 

al despotismo y la exhortación a transformar este esquema de dominación. 

En el siguiente capítulo (3) se analiza la concepción negativa del Estado en 

los primeros escritos, tomando como ejes el Yo puro (o ley moral) y la socia-

bilidad como instancias a-estatales; a la vez, de la crítica al Estado despótico 

se intentarán deducir, por contraposición, los aspectos de un Estado racional. 

En el cuarto capítulo (4) se examinan los rasgos de la sistematicidad de la 

Doctrina de la Ciencia, la exposición y el sentido de los principios funda-

mentales, a partir de la especificidad y de la unidad teoría-práctica, lo cual 

conlleva la primacía de la voluntad y de la comunidad. Con estos aspectos 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

48  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

se completa el panorama de la fundamentación filosófica, o del entorno del 

Derecho natural.  

La segunda parte abarca seis capítulos. En el quinto (5) investigamos la 

relación entre filosofía y derecho, o entre la Doctrina de la Ciencia y el 

Derecho natural, desde ciertas consideraciones sistemáticas y desde las indi-

caciones que el propio Fichte traza en la “Introducción” de esta obra. Luego 

(6) nos ocupamos del concepto de derecho y de su aplicabilidad, donde Fich-

te despliega la auto-posición del ser racional finito en el marco de un sistema 

de relaciones recíprocas que se inician con la exhortación y se profundizan 

con el reconocimiento y la influencia en el plano corporal. En el séptimo (7) 

el tema es la aplicación del concepto de derecho en la secuencia “situación 

natural–Estado”. En el parágrafo introductorio (§ 8) de esta sección, Fichte 

anticipa las aporías del derecho originario y del derecho de coacción, que 

expone luego, y muestra la necesidad del Estado. En el octavo capítulo (8) 

encontramos suelo firme en el proceso regresivo hacia el fundamento en el 

Derecho natural, esto es, la deducción del concepto de Estado y la reunión 

de las voluntades particulares en una voluntad común y con un intérprete 

designado y responsable de sus actos. En el noveno (9) estudiamos la com-

pleja trama de contratos que conducen a la formación de un Estado en térmi-

nos organicistas, donde la posición de cada parte se define en la interrelación 

con la totalidad, y donde se abren un conjunto de funciones o acciones del 

Estado para consolidar la estabilidad interna. En el anteúltimo capítulo (10) 

se completa la perspectiva del Estado como agente decisivo, en este caso en 

el plano económico-social, y se explicita la diferencia entre el Estado racio-

nal y el Estado real, junto con la mediación entre ambos, todos temas que 

Fichte trata en El Estado comercial cerrado. 

 

1.6) SOBRE EL ESPÍRITU Y LA LETRA. UNA ENSEÑANZA 

 

A modo de cierre de este capítulo introductorio, queremos reflexionar y 

trazar una aclaración metodológica que se desprende de algunas discusiones 

entre los intérpretes y del pensamiento orgánico del propio Fichte. En el Pró-

logo del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia de 1795, nuestro 

filósofo se queja de la incomprensión de los contemporáneos y exige, para 

que sea juzgado su sistema, un método donde cada proposición particular sea 

determinada y explicada desde y en conexión con la “perspectiva del todo”.84 

Lo mismo exige en el Fundamento del derecho natural,85 que tuvo una con-

tingencia similar, pues se publicó en dos volúmenes separados y con cierto 

tiempo de diferencia. Hasta aquí, pareciera que se trata de una simple adver-

tencia a los lectores u oyentes; sin embargo, se vincula con una cuestión más 

                                                           
84 GWL Vor., GA I/2 252, FDC 8. 
85 GNR Ein., GA I/3 322 n, FDN 111 n. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  49 

 
 

profunda: la relación entre el espíritu y la letra. Fichte le dedica a este tema, 

que como veremos en el próximo capítulo será central en la hermenéutica 

del kantismo, dos textos entre 1794 y 1795, que analizamos a continuación.  

En Sobre la diferencia entre el espíritu y la letra en la filosofía (1794) 

caracteriza al espíritu como imaginación productiva, que se distingue de la 

imaginación reproductiva en que no compone, no repite, sino que es comple-

tamente creadora. Mientras la reproductiva puede ensamblar distintas partes 

y formar un todo nuevo con ellas, la productiva genera algo donde no había 

nada, es decir, crea el material de la propia conciencia y esculpe lo que se 

presenta.86 En Sobre el espíritu y la letra en la filosofía (1795) caracteriza al 

espíritu como “fuerza vivificante”87 de las obras de arte que generan atrac-

ción. El genio artístico será aquel inspirado que logre captar y expresar la 

concordancia y el sentido universal que abraza espiritualmente al productor 

y al receptor de la obra.88 En la medida en que se desarrolle el impulso 

estético, agrega Fichte, el público estará menos interesado en la adecuación 

entre las representaciones y las cosas, y se elevará en la separación y creación 

de representaciones acordes a la exigencia estética. De este modo, mientras 

el gusto se atiene a lo dado, el espíritu crea nuevas formas y se amplía en 

cuanto facultad libre y productora, es decir, deja tras de sí los límites de la 

realidad y se orienta a los ideales.89 En consonancia, el artista se vale de 

productos sensibles para activar el espíritu de los receptores, por lo que 

requiere del conocimiento de la técnica, pero sólo como un medio, que no 

necesariamente incluye el espíritu.90 Pues el espíritu significa vida y activi-

dad; existe en todos los seres humanos, pero con una diferencia de grado, 

según la capacidad de cada uno de elevarse sobre lo sensible, y en el caso del 

artista, según la capacidad de captar y expresar lo inteligible. Por tanto, lo 

sensible (o la letra) se erige en vehículo de manifestación de la espirituali-

dad, aunque no del todo claro, porque muestra y oculta, y por eso el especta-

dor tiene que completar la obra con auto-actividad. Así, artista y espectador 

se enlazan espiritualmente mediante la obra.91 

Ahora bien, el espíritu no sólo se vincula estrechamente con la estética, 

sino también con la filosofía misma. El tema de la filosofía es el espíritu 

                                                           
86 Fichte, J. G., Sobre la diferencia entre el espíritu y la letra en la filosofía, en Filosofía 

y estética, trad. M. Ramos y F. Oncina, Valencia, Universidad de Valencia, 1998, pp. 

136-137; Ueber den Unterschied des Geistes und Buchstaben in der Philosophie, GA II/3 

316. En GWL § 4, GA I/2 359 ss., FDC 92 ss., la imaginación se encarga de conjuntar 

los opuestos, a partir de la autoposición infinita y de la limitación. En GWL § 5, GA I/2 

415, FDC 138, la imaginación de nuevo aparece vinculada con el espíritu. 
87 Fichte, J. G., Ueber Geist und Buchstab in der Philosophie, FSW III 274; trad. cast. 

Sobre el espíritu y la letra en la filosofía, en Filosofía y estética, op. cit., p. 107.  
88 Ibíd., FSW VIII 275-276, trad. cit. pp. 108-109. 
89 Ibíd., FSW VIII 290-291, trad. cit. p. 123. 
90 Ibíd., FSW VIII 294-295, trad. cit. p. 128. 
91 Fichte, J. G., Sobre la diferencia, op. cit., pp. 137-141, GA II/3 316-320. 



CAPÍTULO 1 – Introducción: lo Uno, lo múltiple y el cómo 

50  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

humano en todos sus modos de actuar, actividades u operaciones.92 La filo-

sofía reflexiona sobre los modos de actuar del espíritu, lo que no significa 

abandonar la acción, sino orientar la atención sobre el modo de actuar y, por 

consiguiente, actuar de otra manera. Si se procede sistemáticamente, como 

pretende la Doctrina de la Ciencia, partiendo de una abstracción hasta no 

poder abstraer más, se obtiene el Yo puro o primer principio. Sin embargo, 

incluso descubriendo el Yo activo –prosigue Fichte–: “continúa siendo ente-

ramente posible que se haya aprendido sólo la letra de ese principio, sin haber 

captado, no obstante, su espíritu”.93 Tal es el caso de la filosofía de fórmulas 

(5.4), que repite frases sin comprenderlas, que se apega a la superficialidad, 

o que no articula la filosofía con la vida.94 Por lo tanto, la gran diferencia con 

el filósofo formal y abstracto, o con el que sólo se atiene a la letra fija y 

muerta y se dedica a reproducir, consiste en que la mirada contemple el todo: 

 

Una de las principales reglas de todo filosofar con algún propósito 

es la siguiente: debemos tener siempre presente el todo. En cada 

una de nuestras investigaciones, por trivial o sutil que nos parezca, 

debemos al menos albergar dentro de nosotros un sentimiento por 

el todo. […] Ahí estriba la distinción entre el verdadero filósofo y 

el mero cavilador. […] La diferencia entre los dos reside en que el 

cavilador filosofa sin el sentimiento del todo, mientras que el ver-

dadero investigador filosofa con este sentimiento. 

El cavilador se zambulle en el estudio de problemas particulares, 

como si ellos fueran todo lo que importara […]. El verdadero filó-

sofo relaciona cada cosa con el todo, y ve cada cosa como real-

mente es, a saber, como parte del todo.95 

 

La ponderación del todo constituye una clave de interpretación, una 

advertencia metodológica, una indicación de partida, un precepto hermenéu-

tico sumamente importante. Por más retórica o romántica que parezca, esta 

advertencia exige tener presente el sentido o el horizonte del todo, y conectar 

cada parte en el sistema de relaciones. El espíritu no sólo se manifiesta a 

través de la letra, también trasciende el fragmento aislado o la superficialidad 

para ofrecer instancias de significación y de unificación más profundas que 

lo simplemente expresado. 

Así, en el marco de la polémica entre G. Geismann y R. Schottky que 

reseñamos arriba, el último describió la composición de citas descontextuali-

zadas del primero como una “caricatura divertida”,96 la cual se explica a 

                                                           
92 Ibíd., p. 147, GA II/3 324. 
93 Ibíd., p. 152, GA II/3 329. 
94 Ibíd., pp. 155-157, GA II/3 332-334. 
95 Ibíd., pp. 163-164, GA II/3 339-340. 
96 Schottky, R., “Rechtsstaat und Kulturstaat bei Fichte”, op. cit., p. 118. 



Fichte y el Estado 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  51 

 
 

partir de la deformación y del ensamble de piezas de distintos orígenes. Más 

allá de la ironía, esta observación de Schottky se podría extender mucho más 

de lo deseable en la literatura fichteana, y aunque no es nuestra misión hacer 

justicia ni dilucidar el correcto pensamiento de Fichte,97 sí al menos tenemos 

que asumir, en la medida de lo posible o realizable, la obligación o la ense-

ñanza que implica la cuestión del espíritu y la letra. Por ende, al momento de 

analizar un elemento o pieza de una obra, conviene reconstruir el entramado 

conceptual que lo rodea, principalmente el aparato argumentativo en el que 

se inserta y el horizonte hacia el cual se despliega, para luego dilucidar ese 

elemento y, si es necesario, relacionarlo con otros textos y pasajes. Esta 

premisa será básica en nuestro proceder, bajo la delimitación trazada y las 

posibilidades de exposición. Dicho negativamente: no tomar la parte por el 

todo, no dejar el fragmento descontextualizado, no apartarse de la ilación de 

conjunto, no conjugar citas arbitrariamente, se erigen en preceptos orienta-

dores de una interpretación orgánica. De alguna manera, esta premisa corres-

ponde a la exhortación anterior, la de no caer en el ensamble arbitrario de 

piezas aisladas desde la cuales, como señala Fichte contra los kantianos que 

compilan multiplicidades caóticas sin un enlace de referencia (veremos en el 

capítulo siguiente), jamás se lograría captar la unidad –el sentido, el espíritu, 

la totalidad– que las funda y contiene.  

En este sentido, el periplo que iniciamos a continuación con las introduc-

ciones y las obras que se encuentran en torno del Fundamento del derecho 

natural (capítulos 2 a 4), para luego profundizar al interior de esta misma 

obra (capítulos 5 a 9) y concluir con el tercer apéndice (capítulo 10), intenta 

ser coherente con el espíritu de conjunto y evitar caer en lo que se presentó 

arriba, una compilación de referencias al concepto de Estado. Aunque la 

tarea resulte dilatoria o excesivamente frondosa, y aunque en muchos casos 

nos veamos obligados a delimitar, dejar cuestiones de lado y trazar ciertos 

enlaces que tal vez parezcan arbitrarios, la ilación del desarrollo responde a 

este motivo, al intento de dilucidar un entramado conceptual de referencias, 

o de reconstruir la organicidad sistemática (4.1), para vislumbrar la unidad 

de sentido. Como dice Fichte en Sobre el concepto (1794): “la Doctrina de 

la Ciencia tiene totalidad absoluta. En ella Uno conduce a Todo, y Todo 

conduce a Uno”.98   

                                                           
97 Según B. Navarro, esto es lo que se propone la escuela de Múnich en la que él se 

inscribe: restablecer el correcto pensamiento de Fichte y justipreciarlo (Navarro, B., El 

desarrollo fichteano del idealismo trascendental de Kant, México, UNAM y Fondo de 

Cultura Económica, 1975, pp. 12-13). 
98 Fichte, J. G., Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre, § 4, GA I/2 131 n; Sobre el 

concepto de la Doctrina de la Ciencia, trad. B. Navarro, México, UNAM, 1963, p. 33 n. 





 

53 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 2 

 
La polémica  

con el dogmatismo  
y con el despotismo 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Una introducción en la filosofía de Fichte –la Doctrina de la Ciencia– no 

puede no tomar en consideración las obras que él mismo concibió como 

introducciones a su sistema: la Primera y la Segunda introducción, junto con 

el Ensayo de una nueva exposición (todos estos trabajos son de 1797-1798), 

donde presenta y desarrolla los principales rasgos de lo que entiende por 

“idealismo” o “Doctrina de la Ciencia”, en confrontación directa con el dog-

matismo y, a la vez, estableciendo diferencias con otras versiones del idea-

lismo. El simultáneo rechazo del dogmatismo trascendente y del empirismo 

dogmatizado, junto con la diferenciación frente al idealismo también trascen-

dente y frente al idealismo “a medias”, arroja como resultado un idealismo 

“superior y completo”, el propiamente fichteano, donde la totalidad se pre-

senta reunida de manera inmanente con la multiplicidad, donde la razón es 

la instancia a la que todos los individuos se pueden elevar, y donde el Yo se 

revela esencialmente activo. La polémica contra la cosa-en-sí del dogmatis-

mo constituye no sólo uno de los pilares fundamentales para reconstruir el 

sentido de la Doctrina de la Ciencia, sino también un esquema argumentativo 

que permite comprender el rechazo de Fichte hacia el despotismo en sus 

primeras obras sociales y jurídico-políticas y, en consonancia, trazar la con-

cepción negativa del Estado. El desafío consiste en mostrar esa conexión.   

El punto de partida del presente capítulo es la polémica del idealismo 

frente al dogmatismo en torno del primer principio (el Yo en-sí o la cosa-en-

sí), desde el cual se siguen los restantes elementos y una visión del todo. Los 

términos de la polémica (2.1) varían sustancialmente: desde la imposibilidad 

de traducción, exclusión mutua o coexistencia de ambos sistemas, hasta la 

reducción explicativa de un sistema por otro, la subsunción del dogmatismo 

en un idealismo superador. Ahora bien, (2.2) el idealismo se dice de muchas 

maneras, y el de Fichte (superior y completo) se distingue y separa del idea-

lismo trascendente y del “medio” idealismo. El Yo del idealismo fichteano 

no produce inmediatamente la realidad, ni presupone que las leyes del actuar 

sean dadas por la experiencia. Se trata de un Yo que se pone a sí mismo, que 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

54  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

ejecuta las leyes, que encuentra en su propia constitución, desde sí y a partir 

de la libertad; por ende, las legitima desde su actuar libre. En contraste, el 

“medio” idealismo resulta clave para la elaboración del “kantismo bien en-

tendido”, que es el que concuerda con la Doctrina de la Ciencia. Aunque la 

polémica se desplaza hacia los kantianos, Fichte muestra algunas diferencias 

que complejizan su propia interpretación de Kant. La cuestión última de la 

polémica con los kantianos y/o con Kant reside en (2.3) la legitimación de la 

unidad: no desde lo múltiple, sino desde la auto-posición del Yo por sí mis-

mo, lo cual atañe a la intuición intelectual y al estatus de la cosa-en-sí. La 

unidad del Yo se legitima por sí misma, sin ninguna instancia extrínseca de 

referencia. Luego, este Yo –que cada uno descubre por sí– tiene connota-

ciones subjetivistas que Fichte busca despejar: la Yoidad no corresponde al 

individuo sino a la razón, que el individuo recrea en primera persona, pero 

sin reducirla a sí o hacerla exclusiva. La Yoidad conlleva un Nosotros comu-

nitario. Y aquí viene el punto clave: (2.4) la polémica con el dogmatismo se 

condice con la polémica ante el despotismo. En diferentes textos, Fichte alu-

de al despotismo negativamente: en cuanto oprime la libertad, separa los sec-

tores sociales y consagra la desigualdad, pretende legitimar un poder sobe-

rano unilateral y arbitrario o sin responsabilidad y sin consentimiento, y 

rechaza el progreso o despertar de la razón. Además, (2.5) el dogmatismo 

también es el signo distintivo, según Fichte, de aquellos que lo acusan de 

ateísmo, que intentan justificar la dominación y el orden establecido, y que 

rechazan cualquier proceso de transformación. De este modo, la política se 

erige en conflicto entre dos partes, los conservadores y los amigos de la luz, 

y así la razón pugna por realizarse contra el despotismo, por la vía revolu-

cionaria o por la vía reformista.  

Con este desarrollo esperamos mostrar que en las dos polémicas –contra 

el dogmatismo y contra el despotismo–, Fichte despliega una estrategia de 

disyunción excluyente que oscila entre la coexistencia e intraducibilidad 

entre las partes, hasta la contradicción intrínseca de una y el sostenimiento y 

coherencia interna de la otra. Con este proceder argumentativo liquida no 

sólo el dogmatismo, sino también la cristalización social, jurídica y política, 

de tal orden dualizado, vertical y horizontalmente, esto es, el despotismo. Y 

con ello podremos deslindar entre una concepción negativa del Estado, preci-

samente la que se desprende de un orden de cosas injusto y despótico, de la 

propia concepción del Estado de Fichte, la que se condice con la propuesta 

de la Doctrina de la Ciencia.  

  

2.1) LOS TÉRMINOS DE LA POLÉMICA
1 

                                                 
1 Sobre los temas que siguen a continuación: “«Los filósofos modernos son todos dogma-

ticos». Fichte y el idealismo en confrontación”, en Solé, M. J. – Lerussi, N. (eds.), En 

busca del idealismo. Las transformaciones de un concepto, Buenos Aires, RAGIF edicio-

nes, 2016, pp. 105-127.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 55 

 

 

 

La primera exigencia de la filosofía consiste en retirar la mirada de las 

cosas y dirigirla hacia sí mismo.2 En la vuelta sobre sí, el sujeto que refle-

xiona tiene que hacer abstracción de su propia particularidad para concen-

trarse en la dinámica misma de la conciencia y descubrir no sólo su funciona-

miento, sino también la instancia de fundamentación. El comienzo significa 

un regresar a sí mismo para captar la actividad fundante, una invitación a que 

el sujeto (lector, oyente, aprendiz, etc.) se auto-active libremente y observe 

su propio actuar.3  

En este regreso sobre sí, el sujeto encuentra dos tipos de contenidos o 

determinaciones: las necesarias o independientes de la libertad, y las depen-

dientes de la libertad. Las últimas no requieren mayor explicación, porque se 

siguen de la sola determinación del sujeto. La tarea de la filosofía o Doctrina 

de la Ciencia consiste en explicar –lo que significa mostrar el fundamento– 

el sistema de representaciones acompañadas por el sentimiento de necesidad, 

                                                 
2 EE § 1, GA I/4 186, IntroDC 29. Este comienzo reflexivo es recurrente: ZE § 1, GA I/4 

209, IntroDC 70; ZE § 4, GA I/4 215-216, IntroDC 80-82; ZE § 7, GA I/4 245, IntroDC 

120-121. En Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre: GA I/4 271. En 

Das System der Sittenlehre (1798): FSW IV 8-9, 16-18; Ética, trad. J. Rivera de Rosales, 

Madrid, Akal, 2005, pp. 74-75, 82-84, respectivamente. En WLnm-H dice Fichte: “Este 

sistema tiene validez universal, se funda sobre la naturaleza de todos los seres racionales. 

[…] Para comprender la verdad del mismo, cada uno tiene que reproducirse a sí mismo 

las acciones, tiene que producir las observaciones en sí mismo, en su propia conciencia; 

por lo tanto, es [un sistema] sólo para PENSADORES DE SÍ (SELBSTDENKER)”, WLnm-H Ein. 

§ 6, GA IV/2 25, DCnm 10. Véase también: WLnm-H Ein. § 3, GA IV/2 22, DCnm 6; 

Wissenschaftslehre nova methodo-Krause (1798-99), GA IV/3 334. 
3 Del pensarse a sí mismo se sigue que cada uno tenga que (re-)producir en sí la Doctrina 

de la Ciencia, o los modos de actuar necesarios del Yo. Como señala Th. Santoro (“Intui-

ção Intelectual e Fundamentação do Conhecimento no Ensaio de una nova Exposição da 

Doutrina-da-Ciência”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, Euro-

Philosophie, 2010, p. 92), no se trata de un juego retórico, sino de un “elemento metódico 

crucial”. En cambio, F. Antuña (“El carácter des-introductorio de la Doctrina de la Cien-

cia”, en Éndoxa: series filosóficas, Madrid, UNED, 2012, pp. 457-458) considera que las 

introducciones constituyen una “desintroducción”, porque contienen una modalidad 

negativa y no apuntan a un método. Ahora bien, un “sistema de la libertad” no se puede 

imponer, sino que tiene que surgir: “nosotros no podemos forzarlos [a los dogmáticos] a 

admitir nuestro sistema, porque la admisión del mismo depende de la libertad” (ZE § 7, 

GA I/4 252, IntroDC 130. También en ZE § 10, GA I/4 258-259, IntroDC 129-141). No 

se puede forzar a los dogmáticos, ni a los oyentes/lectores o aprendices; por eso, dice 

Fichte en el “Prólogo” de GWL: “no quería decirlo todo, sino dejar algo a mis lectores 

también para pensar […]. La Doctrina de la Ciencia no debe imponerse en general, sino 

que debe ser una necesidad (Bedürfniss)”, GA I/2 253, FDC 9. Sobre este pasaje: Solé, 

M. J., “Necesidad, libertad y filosofía en Fichte. Una lectura de la Primera Introducción 

a la Doctrina de la Ciencia de 1797”, en Éndoxa: series filosóficas, Madrid, UNED, 

2012, pp. 433-439. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

56  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

esto es, la experiencia.4 Pero la pregunta por el fundamento de algo presu-

pone que ese algo –en este caso, la experiencia– podría ser de otra manera; 

así, con sólo preguntar, se torna contingente.5 La experiencia no se funda a 

sí misma ni contiene por sí la necesidad. Además, al indagar por el funda-

mento se busca aquello por lo cual lo fundado es como es. Por lo tanto, 

aunque el fundamento y lo fundado en cierta medida se mantienen en paridad 

y contraponen, no están al mismo nivel, porque lo primero explica lo segun-

do y cae fuera de éste. Al indagar por el fundamento se trasciende lo fundado. 

En consecuencia, el fundamento no sólo se contrapone a lo fundado, sino 

también se erige en unidad y determinidad (Bestimmtheit) que constituye y 

contiene las determinaciones (Bestimmungen) de lo fundado.6 Estas conside-

raciones son cruciales para captar la amalgama entre unidad y multiplicidad 

en el idealismo de Fichte.  

El ser racional finito se encuentra interrelacionado con la experiencia, 

que suministra el contenido del pensar, y el filósofo –o todo aquel que refle-

xiona con cierta regularidad, sistematicidad o coherencia– puede elevarse y 

abstraer los elementos implicados: de un lado, la cosa (el ser); del otro lado, 

la inteligencia. En efecto, según Fichte, abstraer significa separar, mediante 

la libertad del pensamiento, los contenidos imbricados en la conciencia; en 

este caso, separar sujeto y objeto, partiendo del sujeto que se piensa a sí mis-

mo. Luego, el filósofo puede construir un sistema tomando el ser/cosa o la 

inteligencia como fundamento explicativo: si parte de la cosa-en-sí, constru-

ye el dogmatismo; si parte de la inteligencia en-sí, el idealismo.7  

                                                 
4 EE § 1, GA I/4 186-187, IntroDC 30-32. También en ZE § 2, GA I/4 211, IntroDC 72-

73; WLnm-H: Ein., § 1, GA IV/2 17-20, DCnm 2-4. La misma distinción en GNR Ein.I, 

GA I/3 314, FDN 104, que trataremos en su momento (5.3). 
5 EE § 2, GA I/4 187, IntroDC 33. 
6 EE § 2, GA I/4 187, IntroDC 32-33; ZE § 2, GA I/4 211, IntroDC 73. 
7 EE § 3, GA I/4 188, IntroDC 34. Aunque en este contexto la disputa se concentra sobre 

el primer principio del sistema, la pregunta incluye al fundamento de la representación; 

así, por ejemplo, en Grundriss des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre (1795) Fichte 

caracteriza al “dogmatismo trascendente” como la posición que separa la cosa de la 

representación, y considera que ésta es un “producto” de la cosa-en-sí (GA I/3 168). El 

fundamento de todo el sistema y el fundamento de la representación forman parte del 

mismo problema. Además, como razona en Nova methodo, en cuanto se abstrae de la 

experiencia para explicarla, el idealismo (y lo mismo vale para el dogmatismo) propone 

una metafísica: “porque sale de la experiencia, del círculo de los hechos, se eleva sobre 

la experiencia completa, [y] la conecta con algo, […] a saber: la indicación del fundamen-

to; por esto surge la filosofía o, lo que es lo mismo, la METAFÍSICA. Los hechos, los FACTA, 

las experiencias como tales, no pertenecen a la filosofía, pues lo fundado no es el funda-

mento” (WLnm-H Ein. § 1, GA IV/2 19, DCnm 3-4. También en WLnm-H Ein. § 6, GA 

IV/2 26, DCnm 10). El idealismo no acepta nada exterior al Yo (WLnm-H § 14, GA IV/2 

163, DCnm 152), tampoco la cosa-en-sí; la experiencia surge de la auto-producción del 

Yo (WLnm-H § 16, GA IV/2 197, DCnm 189).   



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 57 

 

 

Hasta aquí, y en pasajes ulteriores, Fichte presenta al dogmatismo y al 

idealismo como dos sistemas posibles, paralelos, ambos válidos y coherentes 

desde sus presupuestos. Sin embargo, rápidamente orienta su introducción 

hacia el aspecto que refuerza al idealismo: la inteligencia se puede abstraer 

de todo el contenido pensado y observarse a sí misma, puede tomarse a sí 

misma como objeto. Esta contemplación del modo de actuar de la (auto)-

conciencia es posible gracias a la autodeterminación.8 La misma autodeter-

minación que fundamenta la realización de las acciones se centra aquí en una 

actividad: la de descubrir cómo opera la autoconciencia. Éste es el “Yo en 

sí”, algo efectivamente real en la conciencia, el fundamento del idealismo, 

lo sublime que se sustrae a la experiencia porque no está determinado por 

ella, porque es lo determinable. Así, la “notable diferencia”9 entre idealismo 

y dogmatismo reside en que el último trata de objetos inventados, mientras 

que el primero se ocupa de lo dado y distingue entre lo determinado (objeto) 

y lo determinable (Yo).  

Por tanto, bajo la fachada de coexistencia e irrefutabilidad mutua entre 

ambos sistemas, Fichte no sólo socava al dogmatismo desde las premisas del 

idealismo, también exacerba la tensión hasta desembocar en una elección 

radical, una disyunción excluyente. La polémica se extrema precisamente 

con motivo del primer principio. El paradigma del dogmatismo para Fichte 

es Spinoza, que se dirige más allá del Yo absoluto y exige un fundamento 

para éste. En el sistema de Spinoza el Yo no se pone a sí mismo, resulta 

puesto;10 no es libre, sino dependiente. El dogmatismo coloca, o bien un fun-

damento al mismo nivel del Yo, o bien un fundamento sobre el Yo; en ambos 

casos, sobrepone una cosa trascendente: 

 

En el sistema crítico [= el idealismo], la cosa es puesta en el Yo; 

en el dogmático es aquello en lo cual el Yo mismo es puesto. El 

criticismo es, por eso, inmanente, porque pone todo en el Yo; el 

dogmatismo es trascendente, porque incluso sobrepasa el Yo.11 

 

Al establecer un ámbito trascendente al Yo, el dogmatismo convierte de 

inmediato al Yo en heterónomo. El idealismo, en cambio, propone un Yo 

inmanente.12 Por ende, en la medida en que la contienda se concentra en el 
                                                 
8 EE § 4, GA I/4 189-190, IntroDC 36-37. 
9 EE § 4, GA I/4 189, IntroDC 36. 
10 GWL § 1, GA I/2 263, FDC 20. 
11 GWL § 3, GA I/2 279-280, FDC 32. La crítica al dogmatismo prosigue con la regresión 

al infinito: si admite una cosa suprema, ¿por qué no seguir inquiriendo por un fundamento 

ulterior? Fichte le reconoce a Spinoza el mérito de buscar la unidad total del conocimien-

to, y le reprocha el considerar un dato de la práctica, la limitación, como una cuestión 

teórica: GWL § 1, GA I/2 263-264, FDC 20; GWL § 3, GA I/2 280-282, FDC 32-33.  
12 El idealismo como filosofía inmanente: WLnm-H Ein. § 3, GA IV/2 22, DCnm 6. En 

el clima de la acusación de ateísmo que analizamos abajo, Fichte propone que, en vez de 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

58  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

primer principio, los sistemas resultan intraducibles: no se pueden refutar ni 

confrontar directamente, e incluso se refutan y excluyen sólo por proponer 

un fundamento distinto.13 Pero además se niegan, se rechazan a tal punto que 

carecen de algo en lo que pudieran estar de acuerdo, y todo diálogo entre 

ellos resulta imposible, porque, aunque utilicen las mismas palabras, las sig-

nifican de manera diferente.  

Dicho de otra manera, Fichte oscila entre, por un lado, la dualidad e 

incompatibilidad y, por otro, la refutación y la reducción de los sistemas en 

el único correcto. Lo primero le permite radicalizar la disputa, lo segundo 

mostrar cuál de los dos sale fortalecido o queda en pie. Al mismo tiempo, los 

dos movimientos convalidan la legitimación del propio idealismo de Fichte. 

En una importante nota al pie explica por qué ni Kant ni la Doctrina de la 

Ciencia han sido (bien) entendidos: porque son idealistas, mientras que, por 

el contrario, todos los filósofos modernos son dogmáticos: 

 

                                                 

ateo, se lo llame “acosmista” (Gerichtliche Verantwortungschriften gegen die Anklage 

des Atheismus (1799), FSW V 269; Escrito de justificación jurídica contra la acusación 

de ateísmo, trad. F. Oncina, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre 

el ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, p. 217). El término “acosmismo” 

proviene de las Cartas sobre la doctrina de Spinoza (en AAVV, El ocaso de la Ilustra-

ción. La polémica del spinozismo, trad. M. J. Solé, Bernal, Universidad de Quilmes, 2013, 

pp. 189-190) de Jacobi, y significa negación del estatus ontológico de las cosas particula-

res más allá de Dios. Según M. J. Solé (“La polémica del spinozismo. Antecedentes, 

desarrollos y consecuencias”, Estudio preliminar a AAVV, El ocaso de la Ilustración, op. 

cit., pp. 57-58), el acosmismo se vincula con el nihilismo, la caracterización que Jacobi 

utiliza contra Fichte en 1799. No obstante, Fichte dice: “Nuestra filosofía niega la exis-

tencia de un Dios sensible […]; pero para ella el Dios suprasensible es todo en todo, aquel 

que únicamente es, y todos los demás espíritus racionales vivimos y tejemos sólo en él”, 

Appellation an das Publicum (1799), FSW V 223-224; trad. cast. M. Jiménez, Apelación 

al público, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. 

cit., p. 184. Dios, concebido “como orden moral del mundo” (Ueber den Grund unseres 

Glaubens an eine göttliche Weltregierung (1798), FSW V 186; Sobre el fundamento de 

nuestra fe en un gobierno divino del mundo, trad. J. Rivera de Rosales, en Rivera de 

Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., p. 145), conduce a 

un panteísmo participativo (Aus einem Privatschreiben (1800), FSW V 380-381; De un 

escrito privado, trad. O. Cubo, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica 

sobre el ateísmo, op. cit., p. 277), donde “orden” no significa algo fijo y muerto, sino 

acción y vida, un “orden activo (ordo ordinans)” (ibíd., FSW V 382, trad. cit. p. 278). 

Fichte entiende que por no aceptar un Dios-cosa, al modo de los dogmáticos, se lo acusa 

de ateo. Sobre el Dios vivo de Fichte: Th. Santoro, “La religión como condición de posi-

bilidad del sistema de la filosofía trascendental”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. 

(eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., p. 447; y E. Acosta, “Nuestro Dios vive, el 

de ellos está muerto. El lugar de la polémica sobre el ateísmo en las lecciones sobre la 

Doctrina de la Ciencia de 1810”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica 

sobre el ateísmo, op. cit., p. 477.  
13 EE § 5, GA I/4 191, IntroDC 40; WLnm-H Ein. § 2, GA IV/2 20-21, DCnm 4-5. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 59 

 

 

De eso [= la exclusión mutua de ambos sistemas que utilizan las 

mismas palabras en un sentido diferente] proviene el que Kant no 

haya sido entendido, y que la Doctrina de la Ciencia no haya 

encontrado ninguna recepción […]. El sistema kantiano y el de la 

Doctrina de la Ciencia son idealistas, no en el sentido habitual-

mente indeterminado de la palabra, sino en el sentido precisamente 

indicado [de proponer como primer principio un Yo en sí]; pero 

los filósofos modernos son en su totalidad dogmáticos.14  

 

En general, el dogmatismo refiere a Spinoza y al racionalismo. Sin em-

bargo, Fichte amplía la noción de dogmatismo cuando afirma que Kant fue 

tolerado porque se ha podido hacer de su filosofía un engendro, un monstruo 

descabellado, una fantasía: “Kant ha sido tolerado solamente porque fue po-

sible hacer de él un dogmático”, porque se pudo conservar en su sistema la 

cosa-en-sí y, con ella, “mantener el empirismo superficial”.15 En efecto, este 

empirismo se halla en la médula de la disputa sobre el kantismo “bien” enten-

dido (que examinaremos abajo), y evidencia que dentro del dogmatismo se 

abren al menos dos acepciones: de un lado, el sistema que coloca como 

primer principio una cosa-en-sí de la que deriva todo lo demás; del otro, el 

cuasi-sistema que presupone que las determinaciones de la conciencia pro-

vienen de algo exterior e independiente de ella. En el primer caso, el dogma-

tismo alude a una sola cosa-en-sí última, mientras que en el segundo, a una 

multiplicidad de cosas-en-sí (de las cuales no podríamos saber nada) tras la 

apariencia fenoménica. En el primer caso se exhibe el dogmatismo en su 

máxima expresión; en el segundo, una apariencia de sistema, porque en rigor 

la referencia es sólo sugerida, como si la cosa-en-sí mutara en una regulari-

dad misteriosa (la mano invisible) de concordancias inexplicables.16 Esta 

                                                 
14 EE § 5, GA I/4 191 n, IntroDC 40 n. 
15 EE § 5 GA I/4 191-192 n, IntroDC 40 n. 
16 Aunque cabe la posibilidad de que Fichte llame “modernos” a los filósofos que han 

malentendido a Kant, no deja de reprocharles la dosis de empirismo necesaria para quedar 

del lado del dogmatismo. En efecto, la diferencia con el empirismo clásico, y con los que 

han reducido el kantismo a empirismo, se observa en el § 6 de la Segunda introducción, 

y lo analizamos abajo. Más aún: en Nova Methodo Fichte distingue tres estadios del desa-

rrollo de la razón y la conciencia: (1°) donde el hombre actúa según las leyes de la razón 

teórica, pero sin conciencia de lo que hace, y ejemplifica con el niño, el salvaje y el 

hombre común; (2°) el hombre reflexiona y se torna consciente de las leyes, se forma una 

imagen pero basada en la cosa-en-sí, es decir, surge el dogmatismo; (3°) en el idealismo 

el hombre es consciente de que sus representaciones y conceptos son resultado del actuar 

(WLnm-H, Ein. § 6, GA IV/2 26, DCnm 10-11). La crítica al empirismo también en Die 

Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre (1806), FSW V 435; Exhor-

tación a la vida bienaventurada, o la Doctrina de la Religión, trad. D. Innerarity y A. 

Ciria, Madrid, Tecnos, 1995, p. 59. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

60  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

segunda versión del dogmatismo, el empirista, en realidad sería la conversión 

del escepticismo en la apariencia de sistema.17 

En la perspectiva de Fichte, la debilidad del dogmatismo (y del empiris-

mo, y del escepticismo) reside en la práctica. Pues en este sistema las deter-

minaciones libres –de las que se siguen las acciones, junto con la opinión de 

que el sujeto es un ser libre– se explican como productos de la cosa-en-sí. 

Coherentemente, el dogmatismo desemboca en fatalismo, porque niega la 

autonomía del Yo. Y, dado que todo lo deduce –incluso el contenido de la 

conciencia– de la concatenación mecánica de las cosas, también se vuelve 

materialista.18 Además, la cosa-en-sí no se presenta en la experiencia, sino 

que se erige como un artificio que, analizado más en detalle, revela una auto-

contradicción en cuya base se sitúa el idealismo. La cosa-en-sí, el fundamen-

to trascendente a la conciencia que postula el dogmatismo, en la práctica 

implica la heteronomía de la voluntad; pero es un invento, un producto de la 

auto-negación de la libertad: el mismo Yo en sí que no se reconoce libre, se 

                                                 
17 En la Recension des Aenesidemus (1794), GA I/2 49-55; Reseña de «Enesidemo», trad. 

V. López Domínguez y J. Rivera de Rosales, Madrid, Hiperión, 1982, pp. 70-75, Fichte 

equipara escepticismo y dogmatismo, porque ambos presuponen una cosa-en-sí indepen-

diente de la representación. La diferencia reside en que, mientras el dogmatismo afirma 

la relación, el escepticismo la debilita. Para mostrar esta equivalencia Fichte cita un pasaje 

del Enesidemo (de G. E. Schulze): “«Se puede pensar –dice él– que todo nuestro cono-

cimiento procede de la actividad causal (Wirksamkeit) de objetos existentes realiter sobre 

nuestro ánimo, y que también la necesidad […] es producida por un modo particular como 

nos afectan las cosas…»” (GA I/2 54, trad. cit. p. 74. También en: GA I/2 60-61, trad. cit. 

pp. 80-81). Sobre la Reseña volveremos abajo, en 4.1. La crítica, que se aplica tanto a 

Schulze como a Hume (GA I/2 51-54, trad. cit. pp. 71-75), reaparece en Sobre el concepto 

(GA I/2 109 n, trad. cit. p. 9 n; GA I/2 124-125, trad. cit. pp. 25-26). Aquí Fichte ensaya 

la presuposición escéptica de una filosofía sin sistema, y deduce: (1) una regresión infinita 

en la cadena de fundamentos; (2) un aparente sistema construido desde principios mutua-

mente independientes, como las verdades innatas (racionalismo) o las cosas que causan 

impresión en nosotros (empirismo). Ambas versiones constituyen un dogmatismo, pero 

no un sistema. Por eso en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, dice: “Sólo 

hay dos sistemas, el crítico y el dogmático. El escepticismo […] jamás podría ser un sis-

tema, porque niega la posibilidad de un sistema en general” (GWL § 3, GA I/2 280 n, 

FDC 32 n). Luego, aunque descarta el escepticismo consecuente, Fichte rescata el aspecto 

crítico de Hume, Maimon y Schulze, que le permite al sistema reparar sus insuficiencias. 

En discusión con Maimon, que duda de la validez objetiva del conocimiento, afirma que 

el escepticismo y el criticismo van siempre juntos, que el segundo no contradice al prime-

ro, sino que se sirve de él en la disputa con el dogmatismo (Grundriss, GA I/3 191). Sobre 

el escepticismo de Maimon: F. Oncina, “Maimon y Fichte: una interpretación postkantia-

na de la filosofía práctica del criticismo”, en Muguerza, J. – Rodríguez Aramayo, R. 

(eds.), Kant después de Kant, Madrid, Tecnos, 1989, pp. 369-382. 
18 EE § 5, GA I/4 192, IntroDC 41-42. Esta asociación dogmatismo-mecanicismo-mate-

rialismo Fichte la toma de las Cartas sobre la doctrina de Spinoza de Jacobi, op. cit., pp. 

137-140, 176-179. Luego introduce una diferenciación. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 61 

 

 

niega libremente, transforma el idealismo que lo caracteriza en un dogmatis-

mo, porque enajena su libertad como si ésta formara parte de algo separado 

y trascendente. Ese acto de enaltecer la cosa-en-sí también forma parte de la 

libertad, aunque de una libertad que se anula, o mejor, que se cree anulada o 

gobernada por algo extrínseco. No obstante, este camino de concientización 

se podría reconstruir una vez admitido el principio idealista.19 

¿Cómo lograr que el dogmático admita que es un idealista auto-negado? 

Si los dos sistemas son incompatibles e intraducibles, razona Fichte, no cabe 

ensayar ninguna mezcla, ensamblaje o composición entre ellos. Es decir, no 

hay un término medio, ni una instancia superadora y conciliadora, ni la posi-

bilidad de moderar las partes hasta hallar un punto de concordancia. Dogma-

tismo e idealismo se repugnan, porque uno propone sacrificar la autonomía 

del Yo y el otro la independencia de la cosa, uno es el sistema de la necesidad 

y el otro el sistema de la libertad.20 Ahora bien, sólo puede haber un funda-

mento primero. Entonces, ¿qué elegir? La razón, en su dimensión teórica, no 

ofrece ningún fundamento explicativo –o, lo que es lo mismo, convalida am-

bos–,21 porque en este punto, el comienzo de la serie, no hay una instancia 

desde la cual deducir y, por consiguiente, se requiere un acto absolutamente 

primero, un fundamento de decisión (EntscheidungsGrund) para determinar 

                                                 
19 El dogmatismo como auto-contradicción no asumida significa una reducción al idealis-

mo, pues si Fichte se mantuviera en la coexistencia de ambos, su postura sería en última 

instancia escéptica: “Nosotros partimos de la libertad y la presuponemos […] también en 

ellos [los dogmáticos]. En la presuposición de la validez total del mecanismo de causas y 

efectos, ellos además se contradicen a sí mismos inmediatamente; lo que dicen y lo que 

hacen está en contradicción. En efecto, en cuanto presuponen el mecanismo, se elevan 

sobre él; su pensar el mecanismo es algo que está fuera del mismo. El mecanismo no se 

puede comprender, precisamente porque es mecanismo. Sólo puede comprenderse a sí 

misma la conciencia libre” (ZE § 10, GA I/4 261, IntroDC 144-145). 
20 EE § 5, GA I/4 193, IntroDC 43; ZE § 10, GA I/4 261 n, IntroDC 143-144 n. 
21 En la teoría, idealismo y realismo –ambos dogmáticos– disputan sobre el fundamento 

de la representación: “Se mostrará que en la parte teórica de nuestra Doctrina de la Ciencia 

esta pregunta permanece totalmente sin respuesta, esto es, se responderá así: ambos cami-

nos son correctos” (GWL § 4, GA I/2 310, FDC 58). Este tema los tratamos en “El idealis-

mo trascendental de Fichte”, en López, D. M. (comp.), Experiencia y Límite. Kant Kollo-

quium (1804-2004), Santa Fe, Universidad Nacional del Litoral, 2009, pp. 179-180. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

62  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

el libre arbitrio, y este acto se produce por inclinación e interés.22 Este funda-

mento supremo despliega el ámbito del “para-sí” del Yo, la auto-referencia-

lidad de la que carece el dogmatismo.23 

La coexistencia indiferente muta en la reducción del dogmatismo en la 

órbita del idealismo, reducción que está implícita en toda la polémica y surge 

con motivo del siguiente pasaje: 

 

hay dos grados de la humanidad […], dos géneros principales de 

hombres. Unos, que aún no se han elevado al sentimiento pleno de 

su libertad y a la autoactividad absoluta, se encuentran a sí mismos 

únicamente en el representar las cosas; ellos sólo tienen aquella 

autoconciencia dispersa, adherida a los objetos, recolectada junto 

con y desde la multiplicidad de objetos. Su imagen se les lanza 

mediante las cosas, como mediante un espejo […]. Pero quien 

llega a ser consciente de la auto-actividad y de la independencia 

de todo lo que existe fuera de él, […] no necesita de las cosas para 

apoyar su sí-mismo […]. La filosofía que se elige depende de qué 

hombre se es, porque un sistema filosófico no es un utensilio muer-

to […], sino que está animado por el alma del hombre que lo tie-

ne.24  

                                                 
22 EE § 5, GA I/4 194, IntroDC 44. Más allá de la posible relación con la Crítica de la 

razón práctica de Kant, Fichte se ocupa del concepto de interés en Ueber Belebung und 

Erhöhung des reinen Interesse für Wahrheit (1795), donde plantea que cualquier interés 

(Interesse) se funda en el impulso (Trieb) hacia la verdad. Tal interés no se puede produ-

cir, sino que consiste en una disposición (Anlage) que se funda en la esencia de la razón. 

Y tal interés se enciende, se activa, sucede, con la libertad, que se legitima por sí misma; 

este interés se contiene, vivifica, refuerza y eleva, mediante la satisfacción (Befriedigung) 

que provoca, un gozo (Genuss) que no se relaciona en absoluto con el placer sensible, 

sino que es espiritual y, por ende, puro (GA I/3 83-84; “Sobre el estímulo y el incremento 

del puro interés por la verdad”, en Filosofía y estética, op. cit., pp. 169-172. (Sobre el 

tema del interés en Kant y Fichte: Breazeale, D., “Kant, Fichte and «The Interests of 

Reason»”, en Daimon, n° 9, 1994, pp. 88 ss.). Se puede considerar la Neigung en conso-

nancia con el interés y como impulso, tendencia o disposición hacia la verdad, despojada 

de –o no gobernada por– connotaciones sensibles. Ambos, inclinación e interés, refieren 

a la unidad y a la verdad: “nuestra razón, tanto la TEÓRICA como la PRÁCTICA, tiene pro-

piamente sólo un INTERÉS, y éste es la UNIDAD” (WLnm-H Ein. § 3, GA IV/2 23, DCnm 

7). “Kant habla de un interés de la [razón] especulativa y de un interés de la razón práctica, 

y pone a ambos opuestos; ahora bien, esto es correcto desde su punto de vista, pero no en 

sí, pues la razón es siempre sólo una y tiene sólo un interés. Su interés es la creencia en 

la autonomía y en la libertad” (Wissenschaftslehre nova methodo-Krause, GA IV/3 335). 
23 Véase por ejemplo Versuch einer neuen Darstellung, GA I/4 271-273. Sobre este texto 

y tema: De Jesús, V., “Ensayo de una nueva exposición de la Doctrina de la Ciencia – 

Un fragmento de filosofía”, en Éndoxa, Madrid, UNED, 2012, pp. 482-497, 512-519. 
24 EE § 5, GA I/4 194-195, IntroDC 45-46. R. Lauth (“La significación de la filosofía 

fichteana para nuestro tiempo”, en La filosofía de Fichte y su significación para nuestro 

tiempo, trad. B. Navarro, México, UNAM, 1968, p. 56) aclara que no significa que cada 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 63 

 

 

 

La filosofía no se instrumenta convenientemente, sino que se enlaza con 

el ánimo y la vida de aquel que la lleva a la práctica. Este famoso pasaje de 

Fichte corona la distinción y gradación entre dos “géneros principales” de 

seres humanos que configuran dos grados de desarrollo: por una parte, quie-

nes no se han elevado aún al sentimiento de la libertad se representan a sí 

mismos a través de la cosas, de modo que su autoconciencia se dispersa en 

ellas, y se sostiene gracias a ellas.25 Por otra, quienes han tomado conciencia 

de su propia autonomía e independencia invierten los términos de la relación 

dogmática, y colocan la libertad por encima de todo y como fundante de la 

autoconciencia y de las cosas referidas en ella, garantizando así la unidad de 

lo múltiple y la posición de lo que aparecía como dado.  

En rigor, el dogmático debería dar este último paso, y algo en él lo impul-

sa a estar de acuerdo con el idealista.26 A la inversa, para llegar al idealismo 

en algún sentido se debe atravesar el dogmatismo, porque éste sistematiza la 

creencia inmediata en la independencia de las cosas. Por consiguiente, habría 

dos estadios secuenciados, dos maneras de concebir el mundo y de concebir-

se; resta por explicar cómo se pasa de una a otra. Por el momento Fichte sólo 

indica que es imposible convencer al dogmático, que filósofo (o idealista) se 

nace.27 Pero con ello no denota un innatismo, como se podría desprender de 

la letra, sino que denota un nacimiento como nuevo comienzo, porque el 

convencimiento no puede provenir de afuera, sino que tiene que darse por sí 

                                                 

uno pueda gestar su peculiar filosofía, sino que “el objeto [de la filosofía] se halla en el 

ojo del observador; el resultado se halla en la decisión, es más, es sólo esta decisión”. 

Como señalamos (1.1), el idealismo se presenta como un espejo que se ve a sí mismo 

(WLnm-H § 4, GA IV/2 49, DCnm 34).   
25 Esta crítica se acentúa con motivo de la “disputa del ateísmo”: Appellation, FSW V 

225, trad. cit. p. 184; y en obras posteriores: Ueber das Wesen des Gelehrten (1805), FSW 

VI 397-399, Sobre la esencia del sabio, trad. A. Ciria, Madrid, Tecnos, 1998, pp. 62-63; 

Die Anweisung, FSW V 405-408, 446, 493-497; trad. cit. pp. 25-29, 70, 124-129, respec-

tivamente. La articulación la trabajamos en “El idealismo de Fichte como «kantismo bien 

entendido»: dispersión, unidad y Yoidad”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en 

línea], n° 10, 2015.  
26 EE § 5, GA I/4 195, IntroDC 46. En este pasaje afirma: “El dogmático, por el ataque a 

su sistema, se pierde efectivamente en el experimentarse a sí mismo; incluso no está 

completamente armado contra este ataque, porque en su interior mismo hay algo que se 

mantiene [en común] con el atacante […]. El idealista, por el contrario, […] no le puede 

decir más que lo que el primero ya sabía largamente y que, como incorrecto, lo ha aban-

donado; porque al idealismo se ingresa, si no incluso mediante el mismo dogmatismo, al 

menos mediante la disposición (Stimmung) hacia él”. En otros pasajes Fichte también 

abona la idea de que el dogmatismo es una suerte de estadio natural para luego pasar al 

idealismo: ZE § 6, GA I/4 238, 239, IntroDC 110, 113, respectivamente. “Pues todos 

hemos nacido en él [= dogmatismo], y cuesta tiempo elevarse sobre el mismo” (ZE § 10, 

GA I/4 262, IntroDC 146).   
27 EE § 5, GA I/4 195, IntroDC 47. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

64  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

mismo y espontáneamente. Entonces, el dogmático tendrá que auto-conven-

cerse y nacer de nuevo en el idealismo. 

 

2.2) EL IDEALISMO SUPERIOR Y COMPLETO 

  

El idealismo fichteano adquiere forma y precisión no sólo frente al dog-

matismo, sino también frente a otros posibles sistemas idealistas, a saber: el 

trascendente –una variante del dogmatismo– y el “medio idealismo” o idea-

lismo a medias –un criticismo aferrado a la experiencia–. Con la recons-

trucción de esta polémica se esclarece el significado del idealismo “superior 

y completo” que Fichte suscribe, y la comprensión que realiza de Kant.  

Una de las ventajas más importantes del idealismo sobre el dogmatismo 

consiste en que el primero puede dar cuenta del propio operar o actuar de la 

conciencia, de la doble serie del ver y del ser (lo ideal y lo real) y de cómo 

una se refleja en la otra, mientras que el dogmatismo, aferrado al ser, tiene 

que dar un salto abismal para explicar el ver.28 De ahí la reiterada insistencia 

de Fichte de no concebir al Yo como un ser, una cosa, algo subsistente, fijo 

y cerrado, un fenómeno determinado por leyes mecánicas. El primer prin-

cipio del idealismo es lo activo absoluto, lo primero y sin nada anterior, un 

actuar que se activa y efectiviza por sí. De esta actividad originaria se deduce 

el mundo (No-Yo), encontrado de determinada manera y sin intervención del 

Yo. Pero el mundo no se deduce inmediatamente, como si fuera un simple 

producto de la conciencia, sino a través de ciertos modos de actuar que se 

encuentran en la esencia de la conciencia, que constituyen su carácter o diná-

mica interna. Se trata de las “leyes del actuar”, o “leyes necesarias de la inte-

ligencia”.29 En este contexto, los objetos ya no son algo exterior subsistente, 

ni llegan a través de impresiones (causales en el dogmatismo, psicológica-

mente explicables por la costumbre en el empirismo); los objetos son límites 

sentidos en el actuar: “la inteligencia no siente algo, una impresión de afuera, 

sino que siente en aquel actuar los límites de su propia esencia”.30 No hay 

                                                 
28 EE § 6, GA I/4 196-198, IntroDC 48-51; ZE § 3, GA I/4 212-213, IntroDC 74-76. 
29 EE § 7, GA I/4, 199-200, IntroDC 54-55. Las leyes del actuar son “acciones necesarias” 

o “modos de actuar” que se deducen de la autoposición, que corresponden a la razón, y 

que permiten deducir la experiencia concordante (WLnm-H Ein. § 6, GA IV/2 25, DCnm 

9). En este último pasaje Fichte pone como ejemplo espacio y tiempo, cuya deducción 

trata en Grundriss § 4 y WLnm-H §§ 10-12. En otro pasaje equipara las leyes del actuar 

con las categorías, que “no son algo que meramente conecta lo múltiple, sino que, antes 

bien, son el modo en que lo simple se transforma en un múltiple” (WLnm-H § 16, GA 

IV/2 205, DCnm 197). Luego analiza las categorías de sustancialidad, causalidad y acción 

recíproca. El procedimiento de justificación de las leyes es circular: “las leyes de la razón 

deben ser explicadas y deducidas, sólo que precisamente ya en la explicación y en la 

deducción de ellas actúo según las mismas [leyes]. Este círculo de la razón es inevitable” 

(WLnm-H § 14, GA IV/2 164, DCnm 152-153). 
30 EE § 7, GA I/4 200, IntroDC 55. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 65 

 

 

una instancia extrínseca de referencia, sino que lo referido exteriormente está 

puesto por el Yo, que lo constituye y fundamenta; por ende, resulta inescin-

dible de lo interior. Lo sentido se deduce de lo sintiente.  

El idealismo crítico-trascendental de Fichte se distingue del idealismo 

trascendente precisamente en que éste no apela a las leyes del actuar, sino 

que deriva el mundo sin mediación alguna.31 Al fin y al cabo, entre una cosa-

en-sí inaccesible y un Yo trascendente y caótico, no habría gran diferencia. 

Este idealismo trascendente subsume el mundo a los designios de un Yo 

arbitrario que, por lo demás, no tendría límite alguno, ni coherencia. Por 

contrapartida, las leyes del actuar que el Yo encuentra conforman un sistema, 

básicamente porque responden a una ley primera: la auto-determinación.32 

Así, por ejemplo, las leyes del actuar son las categorías kantianas, mediante 

las cuales se determinan y ordenan los objetos; sin embargo, estas leyes están 

subsumidas en otras superiores, las de la práctica, y a la vez, en una última o 

primera y fundamental: la libre auto-determinación de pensarse a sí mismo.33 

La teoría, el conocimiento de los objetos, la explicación de la experiencia, 

son todas maneras de actuar; cuando ese actuar vuelve sobre sí,34 se descubre 

en su originariedad y para-sí, y descubre que funda la conciencia y la auto-

conciencia, y que se pone a sí mismo, se hace y se auto-determina libremente. 

Ahora bien, así como el idealismo fichteano se separa del idealismo tras-

cendente, también se distingue del idealismo “a medias”35 que no deduce las 

                                                 
31 EE § 7, GA I/4 200, IntroDC 55-56. Esta caracterización resulta ser clave para la 

interpretación de los idealismos cuantitativo/cualitativo (GWL § 4, GA I/2 303-304; FDC 

52; GA I/2 309-311, FDC 57-58; GA I/2 324 ss., FDC 67 ss.), que luego se complejiza 

aún más (GA I/2 332-339, FDC 73-78). En rigor, la cuestión no se resuelve en la teoría 

(§ 4), sino en la práctica (§ 5), donde la finitud se explica en un contexto más amplio de 

acciones posibles (GWL § 5, GA I/2 411-413, FDC 135-137). Sobre esto volveremos en 

el capítulo 4. R. Lauth se ocupa sucintamente del asunto en “La significación”, op. cit., 

pp. 60-64. 
32 EE § 7, GA I/4 201, IntroDC 56. 
33 EE § 7, GA I/4 204, IntroDC 61. 
34 ZE § 4, GA I/4 215-216, IntroDC 80-82. En este pasaje Fichte recapitula por pasos la 

introducción al idealismo: (1) cualquiera puede pensarse a sí mismo, y (2) reconocer su 

auto-actividad o actuar interior; (3) este actuar se opone al pensamiento de los objetos; 

(4) el Yo es pensamiento de sí mismo; (5) el Yo es actuar que vuelve sobre sí, y de éste 

depende la conciencia objetiva: “[cualquiera comprenderá…] que tiene que pensar ese 

regresar en sí como el más originario acto del sujeto; además, […tiene que pensarlo] co-

mo un acto totalmente incondicionado para él y, por tanto, absoluto; [cualquiera com-

prenderá] que, por consiguiente, aquella presuposición [de la conciencia condicionada 

por la autoconciencia] y este pensar el Yo como originariamente puesto por sí mismo, 

son una vez más completamente idénticos” (GA I/4 216, IntroDC 82). 
35 En nota al pie (EE § 7, GA I/4 203 n, IntroDC 59-60 n), Fichte menciona a J. Beck 

(1761-1840), que entre 1793 y 1796 publica tres tomos sobre los escritos críticos de Kant: 

el primero sobre la razón especulativa y la razón práctica, el segundo sobre la Crítica del 

juicio y la ciencia natural, y en el tercero expone el único punto de vista posible desde el 

cual hay que juzgar la filosofía crítica. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

66  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

leyes del actuar de la esencia de la inteligencia. Luego, ¿cómo se explica el 

filósofo “crítico” o “criticista” –prosigue Fichte– el origen y la legitimidad 

de tales leyes, como la causalidad o la sustancialidad? Aunque sostenga que 

son leyes inmanentes de la inteligencia y que se aplican a los objetos inme-

diatamente, el filósofo criticista las deduce, por abstracción, de la experien-

cia. En contra del idealismo a medias, el dogmático afirma que estas leyes se 

fundan en la esencia y propiedades de las cosas, y Fichte agrega que entonces 

no hay razones para creer en uno u otro.36 El filósofo crítico no puede expli-

car cómo surge el objeto: si las leyes se deducen de la experiencia, y si los 

objetos son meramente dados, ¿qué diferencia habría entre presuponer que 

todo proviene de la experiencia o que todo proviene de una cosa-en-sí? En 

efecto, cuestiona Fichte: ¿de dónde proviene la materia del conocimiento? 

Porque en esa materia se esconde el dogmatismo.37 Aquí resulta aún más 

evidente el doble significado del dogmatismo aludido arriba. 

En consecuencia, el idealismo superior-completo de Fichte explica el 

surgimiento de las cosas a través de las leyes del actuar y ante los ojos de la 

inteligencia, como un conjunto de relaciones unificadas por la imaginación, 

en el que forma y materia no están disociadas (esto lo hace el análisis). Tal 

idealismo descarta una instancia de referencia (superior, como en el caso del 

dogmatismo, o a la par, como en el caso del idealismo a medias) con la cual 

haya que refrendar lo que la conciencia construye. El mundo se deduce por 

oposición (porque el límite resulta clave para diferenciarse del idealismo 

trascendente) y con referencia a la conciencia que da cuenta de él. En este 

sentido, no hay una verdad independiente de la que construye la conciencia, 

o sea, no hay una verdad más allá esperando que la conciencia la refleje o 

reproduzca adecuadamente. Pero aun así, no se trata de una mera fábula, no 

sólo porque el actuar se orienta con leyes hacia el conocer, sino también 

porque con el conocer, o con lo conocido, se pone en juego la práctica.  

En suma, el idealismo superior-completo no admite ni un Yo trascenden-

te, ni la experiencia (un No-Yo trascendente), como instancias para legitimar 

el funcionamiento de la conciencia. Esto no significa que el Yo opere arbi-

trariamente. El Yo actúa según sus propias leyes, a las que legitima en cuanto 

se autodetermina a actuar. Con este desarrollo se muestra, por una parte, que 

la argumentación contra el dogmatismo también se aplica contra la instaura-

ción subrepticia del empirismo; por otra, que la comprensión fichteana del 

idealismo kantiano exige una reformulación de éste en el sentido de aquélla. 

En efecto, la recepción que Fichte realiza de Kant no es un tema sencillo, 

porque no es lineal-reproductiva, pero tampoco responde a una tergiversa-

ción malintencionada. Aunque aquí no podemos agotar el tema, intentaremos 

esbozar algunos aspectos en función de la polémica con los kantianos y el 

                                                 
36 EE § 7, GA I/4 201-202, IntroDC 57-58. 
37 EE § 7, GA I/4 202, IntroDC 58. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 67 

 

 

sentido de unidad en la filosofía de Fichte, temas que trataremos en el apar-

tado siguiente.  

En el contexto de las introducciones –los albores de la disputa del ateís-

mo y de la condena pública de Kant sobre la Doctrina de la Ciencia–,38 Fichte 

ha madurado lo suficiente sus elaboraciones como para tomar cierta distancia 

y trazar, frente a Kant, una estrategia análoga a la desplegada en las sucesivas 

polémicas presentadas hasta aquí: o bien su sistema se convierte en un idea-

lismo completo, o bien queda situado junto con el dogmatismo. Para salvar 

el buen nombre y la honra de Kant, reconociendo sus grandes méritos, Fichte 

elige desplazar esta contienda hacia los kantianos y descargar sobre ellos 

toda su artillería argumentativa, aunque no escatima deslices o exabruptos 

hacia la noble figura de Kant al momento de llevar la tensión hasta la disyun-

ción radical. El problema de Kant o del kantismo reside –como observamos– 

en el apego a la experiencia y en el dogmatismo solapado. 

Ya en la presentación de la Primera introducción39 Fichte confiesa que 

Kant no ha logrado transformar completamente el modo de pensar de la 

época, que la Doctrina de la Ciencia constituye una exposición totalmente 

independiente, aun cuando se enfoca de la misma manera que Kant sobre el 

tema, y que el núcleo (el espíritu) de la filosofía de Kant se ha mantenido 

hasta ahora como un “libro cerrado”, del que se extrajo precisamente lo con-

trario (la letra).40 Sin embargo, Fichte también advierte que no quiere reves-

tirse de la “gran autoridad”, ni explicar ni ser explicado por Kant; no quiere 

corregir ni completar el panorama de conceptos filosóficos, sino que su desa-

fío consiste en hacer una “extirpación total y una inversión completa del mo-

do de pensar”41 de la época. El nuevo comienzo, giro copernicano o segunda 

revolución, se dirige contra el dogmatismo y, al mismo tiempo, contra la 

                                                 
38 Sobre la “disputa del ateísmo” volveremos abajo. Sobre la condena de Kant: Ramos, 

M. – Oncina, F. (“Introducción” a Fichte, J. G., Filosofía y estética, op. cit., pp. 36-39), 

que además profundizan sobre la cuestión hermenéutica (ibíd., pp. 39-45; y en una de las 

notas de Fichte, J. G., Algunas lecciones sobre el destino del sabio, op. cit., pp. 128-135).  
39 EE Vor., GA I/4 183, IntroDC 25-26. Un dato curioso y significativo, que anticipa la 

compleja relación de Fichte con/contra Kant, se encuentra en el epígrafe, que copia y edita 

el epígrafe de F. Bacon del comienzo de la Crítica de la razón pura, B II (citamos según 

Kants gesammelten Schriften. Preussischen Akadamie der Wissenschaften, en Kant im 

Kontext-Werke auf CD-ROM, Berlín, Karsten Worm, 1996, indicando tomo en números 

romanos y página en arábigos). Fichte suprime las dos siguientes oraciones: “Sobre noso-

tros mismos callamos”, y “que tengan también buena esperanza, [que] no se figuren ni 

piensen que nuestra renovación sea algo infinito y supramortal, cuando en verdad no es 

más que el término legítimo y el fin de los errores infinitos”. Es decir, suprime, respecto 

de la cita completa, el silencio sobre sí-mismo y las limitaciones de la razón. 
40 EE Vor, GA I/4 183-184, IntroDC 26-27. La referencia al “libro cerrado” se halla en la 

última página. Nuevamente aquí aparece la tan relevante cuestión hermenéutica del 

espíritu y la letra (1.6), sobre la que volveremos abajo, y que se refiere explícitamente en 

la polémica contra los kantianos (ZE § 6, GA I/4 231-232 n, IntroDC 104). 
41 EE Vor., GA I/4 184, IntroDC 27. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

68  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

pretensión de reducir el criticismo a empirismo.42 Y la Doctrina de la Ciencia 

se posiciona frente a Kant de doble manera: como el sistema que explicita su 

espíritu profundo, que lo conduce a una cabal comprensión de sí, que lo llega 

a exponer hasta sus últimas consecuencias, pero también como aquel que lo 

corrige desde sus entrañas, que lo sustrae de las tentaciones empiristas y 

superficiales de la época, lo hace coherente y lleva a la verdad. De ahí el 

simultáneo gesto de abrazar y distanciarse del kantismo. 

En la Segunda introducción Fichte dedica íntegramente un apartado al 

tema. De nuevo, se conecta con Kant, no por la autoridad, sino por la concor-

dancia, y aclara que la Doctrina de la Ciencia no es sino el “kantismo bien 

entendido” (wohlverstandene Kantische).43 Aclaración nada menor, dado 

que los “conocedores” de la filosofía kantiana –prosigue– afirman lo con-

trario, y Kant estaría de acuerdo con ellos. En efecto, Kant estaba de acuerdo 

(es decir, consideraba que la Doctrina de la Ciencia no era kantismo), y con 

su ulterior pronunciación pública clausurará el asunto. Prevenido de la situa-

ción, Fichte concede, al contrario de lo que afirmó respecto de Rousseau 

pocos años antes, que Kant “indudablemente tiene que entenderse a sí mismo 

mejor que nadie”.44 Y se desliza con asperezas hacia la ironía: en nota trata 

a Kant de “anciano venerable”, arguye que no le pedirá su juicio sobre un 

curso de ideas totalmente nuevas, que el tiempo dictaminará la contienda, y 

que si efectivamente se expresó en contra de la Doctrina de la Ciencia, se 

pregunta si realmente la leyó y entendió, o se dejó llevar por las reseñas.45 

Por ende, si Kant no está de acuerdo con el “kantismo bien entendido”, Fichte 

deduce que indirectamente sustenta su originalidad, lo cual no lo avergüenza.  

A partir de aquí, la concordancia entre la Doctrina de la Ciencia y Kant 

pasa a un segundo plano, y Fichte se desdice de lo anterior: ahora reconoce 

explícitamente que no ha entendido a Kant, e invierte la relación, en cuanto 

argumenta que primero ha recorrido el camino propio de la Doctrina de la 

Ciencia (al igual que se lo pide al lector/oyente: que haga brotar la verdad de 

sí mismo) para luego encontrar en los escritos de Kant un buen sentido 

                                                 
42 ZE § 6, GA I/4 234, IntroDC 105-106. 
43 ZE § 6, GA I/4 221, IntroDC 90. Este aspecto resulta crucial para la relación Kant-

Fichte, y así algunos clásicos como L. Pareyson (Fichte, Torino, Edizioni di Filosofia, 

1950, p. XXXVII) y R. Lauth (“La significación”, op. cit., pp. 51-52) admiten que Fichte 

es un intérprete, y no un mero seguidor de Kant. 
44 ZE § 6, GA I/4 222, IntroDC 91. En Algunas lecciones sobre el destino del sabio, en 

cambio, dice Fichte: “entenderemos a Rousseau mejor de lo que él se entendió a sí mismo, 

y lo encontraremos en perfecta concordancia consigo mismo y con nosotros” (GA I/3 61, 

trad. cit., pp. 128-129), lo que se tensiona con este pasaje: “se está forzado a explicar 

según el espíritu, si con la explicación según la letra no se quiere ir muy lejos. Kant 

mismo […] da una notable prueba de explicación según el espíritu en la interpretación de 

Leibniz…”, porque Kant pone a Leibniz en concordancia consigo mismo (ZE § 6 GA I/4 

231-232 n, IntroDC 104 n).     
45 ZE § 6, GA I/4 222 n, IntroDC 91 n. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 69 

 

 

concordante con ella. Es decir, valora a Kant en la medida en que coincide 

con la Doctrina de la Ciencia, valora sólo el kantismo “bien entendido”.46 En 

última instancia, ¿con quién polemiza Fichte? ¿Solamente con los cultores 

de la letra de Kant? Más allá de esta cuestión –mucho más ambigua de lo que 

se la suele presentar–, el punto crucial de disputa con el kantismo y/o con 

Kant es la legitimación de la unidad, o cómo concebir al Yo.47 

 

2.3) LA LEGITIMACIÓN DE LA UNIDAD, EL YO Y LA COMUNIDAD 

 

La cuestión del kantismo “bien entendido” conduce al problema de la 

legitimación de la unidad de lo múltiple, y éste, a qué significa el Yo en 

Fichte. Los cultores de la letra del kantismo, en vez de captar y exponer la 

unidad fundante para explicar la experiencia, se aferran a una cosa-en-sí 

incognoscible, y con ella restauran lo que deseaban combatir. En este senti-

do, coinciden con el idealismo “a medias”: apelan a una multiplicidad empí-

rica que opera al modo de una regularidad misteriosa e inexplicable para el 

Yo. La Doctrina de la Ciencia, en cambio, polemiza con el dogmatismo –es 

decir, rechaza el fundamento trascendente– sin declinar en un empirismo 

dogmatizado; la Doctrina de la Ciencia presenta una unidad inmanente y 

autoconstitutiva, que no deja nada afuera que la pueda tornar heterónoma, ni 

siquiera la suposición de una cosa-en-sí como fundamento de lo múltiple 

dado. 

Ahora bien, Fichte considera que para mostrar un punto de discordia 

entre el kantismo y la Doctrina de la Ciencia no hay nada mejor que la 

intuición intelectual, que Kant condena explícitamente y que constituye el 

punto de partida de la Doctrina de la Ciencia. En los apartados anteriores de 

la Segunda introducción ya anticipó que el Yo, en cuanto actuar que vuelve 

sobre sí, no es ningún ser, cosa, sustancia, sino tan solo actividad libre, y que 

la intuición intelectual, el acto mediante el cual el Yo toma conciencia de la 

                                                 
46 ZE § 6, GA I/4 223, IntroDC 92. 
47 “Esto no es tan claro en Kant, pues en él el concepto de Yoidad ha sido descuidado. No 

pensó de manera determinada que la conciencia se reuniese con cada acto del Yo” 

(WLnm-H § 16, GA IV/2 196, DCnm 188). Es decir, Kant no tuvo en cuenta que la unidad 

funda la multiplicidad y se pone en cada acto particular de la conciencia; Kant no pensó, 

de modo adecuado, el fundamento: “Kant dice: no me encuentro tal como lo que soy, sino 

[tal] como me aparezco. Esto es completamente correcto […]. Ahora bien, aquí se tiene 

que preguntar aún más, a saber: ¿de dónde proviene, pues, este fenómeno? Yo mismo lo 

hago. Pero ¿qué soy Yo?” (WLnm-H § 16, GA IV/2 219, DCnm 212), y así proseguir 

hasta el verdadero fundamento. Si Kant hubiera indagado más, hubiera encontrado que el 

Yo se pone a sí mismo, y esto es la Doctrina de la Ciencia.  



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

70  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

unidad sujeto-objeto (sabe inmediatamente de sí mismo como actuante y ac-

tuado), también sólo refiere a la actividad y a la vida.48 La intuición intelec-

tual se encuentra siempre a la base de, y conectada con, la intuición sensible; 

una y otra son inescindibles, al igual que lo a priori y lo a posteriori. Pero, 

insistimos, no refiere a ningún ser, sino a la actividad y a la vida,49 y consti-

tuye el único punto de vista firme de toda la filosofía, porque, en cuanto capta 

el actuar autogenerado –el Yo activo por sí mismo (la Tathandlung)–, se 

sitúa en la reunión de los dos mundos, el inteligible y el sensible:  

 

no es en absoluto insignificante […] que la filosofía parta de algo 

hecho (ThatSache) o de una ThatHandlung (esto es, de una activi-

dad pura, que no presupone ningún objeto, sino que ella misma lo 

produce, y donde, por lo tanto, el actuar (Handeln) deviene inme-

diatamente acto (That)). Si la filosofía parte de algo hecho, se 

                                                 
48 ZE § 4, GA I/4 213-214, IntroDC 77; ZE § 5, GA I/4 216-219, IntroDC 83-86. Sobre 

la intuición intelectual, Th. Santoro, “Intuição Intelectual e Fundamentação”, op. cit., pp. 

99 ss. 
49 A. Acerbi (“Fichte e Jacobi interpreti dell’«io pienso» di Kant. Autocoscienza, esisten-

za, persona”, en Leggere Fichte, vol. 3, EuroPhilosophie, 2008, pp. 36-59) analiza el 

problema de la autoconciencia en Kant desde las dificultades que resolvería la intuición 

intelectual de Fichte. Sin embargo, considera que Fichte no explica la relación entre el 

pensar y lo empírico, porque circunscribe el Yo a la inteligencia sin conectarlo con la vida 

(ibíd., pp. 65-67). Para Acerbi, la solución la brinda Jacobi (ibíd., pp. 60-68). Pero, 

además de no tener en cuenta otras fuentes de Fichte, tampoco repara en la relevancia del 

concepto de vida en la Segunda introducción: “Todo el que se atribuye una actividad se 

remite a esta intuición [intelectual]. En ella está la fuente de vida, sin ella está la muerte” 

(ZE § 5, GA I/4 217, IntroDC 83). Es, por lo menos, muy curioso que justo este pasaje 

haya quedado sumido en los puntos suspensivos de la cita de Acerbi (ibíd., p. 45). Por 

otra parte, Acerbi toma un pasaje de Rückerinnerungen, Antworten, Fragen de 1799 

(ibíd., pp. 47-48) y también lo descontextualiza, porque allí Fichte separa filosofía y vida, 

cuando dice: “Vivir es propiamente no-filosofar, filosofar es propiamente no-vivir” (FSW 

V 343; Advertencias, respuestas, cuestiones, trad. S. Turró, en Rivera de Rosales, J. –

Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., p. 254); pero lo hace para mostrar 

que la filosofía se distancia del punto de vista común, para asimismo comprender la vida: 

“El especular [o filosofar] sólo es medio para reconocer la vida” (FSW V 342, trad. cit. 

p. 253). Sobre la relación Fichte-Jacobi: Solé, M. J., “La intervención de F. H. Jacobi en 

la polémica sobre el ateísmo: la «Doctrina de la Ciencia» como un spinozismo perfeccio-

nado”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., 

pp. 450 ss.; “Jacobi contra Fichte. El Mesías de la razón pura”, en Acosta, E. (ed.), Revista 

de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, 2010, pp. 175-192. Sobre el nihilismo 

y la vida: M. Maureira, “Nihilismo del idealismo. Jacobi frente a Fichte”, en Acosta, E. 

(ed.), Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, 2010, pp. 168 ss.; y V. 

Serrano, “El sentido de la disyuntiva entre Dios y la nada en el contexto de la polémica 

del ateísmo”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, 

op. cit., pp. 397 ss.; “Vida, naturaleza y nihilismo afectivo en Fichte”, en Anales del 

Seminario de Historia de la Filosofía, vol. 30, n° 1, Madrid, Universidad Complutense, 

2013, pp. 94-95 ss. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 71 

 

 

coloca en el mundo del ser y de la finitud, y le será difícil encontrar 

un camino a lo infinito y suprasensible; si parte de una ThatHandl-

ung, ella permanecerá justamente en el punto que enlaza ambos 

mundos y desde el cual los puede comprender con una sola mira-

da.50  

 

En efecto, el mundo sensible de la finitud está contenido como lo contra-

puesto a la libre actividad, lo limitante que se deduce de ella. Sólo de esta 

manera se garantiza un terreno seguro para la práctica. Si, en cambio, se 

ensaya el camino contrario y se pretende partir del ser y de la finitud, resul-

tará difícil o imposible encontrar lo infinito y suprasensible. La filosofía tiene 

que partir de una actividad que se activa, actúa, realiza, concreta, que consi-

dera lo hecho como resultado de su acción que produce desde sí-misma, 

libremente y por sí. Desde la Tathandlung la filosofía legitima la finitud.  

Una vez explicitado el significado de la intuición intelectual, Fichte se 

pregunta si Kant la ha condenado en el mismo sentido. Kant condenaba la 

intuición dirigida a un ser (la cosa-en-sí), como si del mero pensamiento se 

pudiese captar y deducir la existencia de algo. La Doctrina de la Ciencia, en 

cambio, no afirma nada de eso, y el sentido aludido se puede homologar a la 

apercepción pura, aunque no cercada al conocimiento teórico, sino en cone-

xión con la práctica: la intuición intelectual muestra la autoconciencia en el 

imperativo categórico.51 No se trata solamente del yo que debe poder acom-

pañar a todas las representaciones y que, a pesar del acompañamiento, a la 

vez se identifica consigo; se trata también del yo que eleva la máxima de su 

                                                 
50 ZE § 5, GA I/4 221, IntroDC 89-90. Más arriba, dice Fichte: “el filósofo encuentra esta 

intuición intelectual como un hecho de la conciencia (para él es algo hecho (Thatsache), 

para el Yo originario una That-Handlung)” (ZE § 5, GA I/4 218-219, IntroDC 86). La 

distinción entre Thatsache y Thathandlung constituye uno de los hallazgos que llevan a 

Fichte en la Reseña de «Enesidemo» (GA I/2 46; trad. cit. p. 66) a la confianza de haber 

encontrado un primer principio de la filosofía, más elevado que el principio de conciencia 

de Reinhold y distinto del de Jacobi (Cartas sobre la doctrina de Spinoza, op. cit., p. 575), 

que considera a Dios como Thatsache (sobrenatural, creador, independiente, personal) 

que nos es dado. 
51 “En la terminología kantiana, toda intuición se dirige a un ser […]. La intuición inte-

lectual de la que habla la Doctrina de la Ciencia no se dirige en absoluto a un ser, sino a 

un actuar, y a ésta Kant no se refiere en absoluto (salvo, si se quiere, mediante la expresión 

apercepción pura). Sin embargo, se puede probar incluso el lugar totalmente preciso en 

que debiera haberse hablado de ella en el sistema kantiano: ¿se es propiamente consciente, 

según Kant, del imperativo categórico? Ahora bien, ¿qué es eso para una conciencia? 

Kant olvidó plantearse esta pregunta, porque en ninguna parte trató el fundamento de toda 

filosofía” (ZE § 6, GA I/4 224-225, IntroDC 94-95). El auténtico Grundlage del kantismo 

es la Doctrina de la Ciencia. Una muy buena y clara explicitación de la relación entre la 

apercepción y el imperativo categórico: J. Rivera de Rosales, “Las dificultades del teísmo 

desde el punto de vista trascendental”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La 

polémica sobre el ateísmo, op. cit., pp. 364-366. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

72  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

acción a la ley que conoce, el yo que se propone fines, y que no sólo acom-

paña cada acción, sino también sabe que cada una de las acciones emana de 

sí mismo. La intuición intelectual muestra la unidad y la multiplicidad reuni-

das: concilia lo inteligible y lo sensible, y la teoría y la práctica. 

Según Fichte, el contenido de la Doctrina de la Ciencia se sintetiza breve-

mente en lo siguiente: la razón (lo que más abajo denominará “Yoidad”) es 

absolutamente autónoma y para-sí, mientras que todo lo demás se funda y 

explica a partir de ella y sin otra ulterior instancia. La razón lo subsume to-

do.52 En Kant, esta unidad última sería la unidad originaria de la apercepción, 

el acompañamiento de las representaciones que presupone un yo pensante, 

que piensa el pensar. Ahora bien, ¿cómo se comprende este Yo? ¿Es una 

unidad derivada de lo múltiple, o es la unidad que funda lo múltiple? ¿Cuál 

de las dos instancias convalida a cuál? Fichte sostiene que los múltiples “yo 

pienso” que acompañan las representaciones sólo se pueden unificar por un 

Yo que se pone a sí mismo: “Yo soy el pensante en este pensar”. Luego, 

pregunta:  

 

¿De cuál Yo se habla aquí? Si [se habla] de algo que los kantianos 

juntan (zusammenstoppeln) confiadamente desde una multiplici-

dad de representaciones, [algo] que no estaba en ninguna en parti-

cular, pero está en todas juntas, de modo que las citadas palabras 

de Kant tendrían este significado: Yo, que pienso D, soy el mismo 

Yo que ha pensado C y B y A, y mediante el pensar de mi pensar 

múltiple llego a ser mi Yo, esto es, lo idéntico en la multiplicidad; 

entonces, Kant sería justamente un charlatán patético, como tales 

kantianos.53  

                                                 
52 ZE § 6, GA I/4 227, IntroDC 98. La cuestión de lo uno y lo múltiple se reaviva en la 

disputa del ateísmo, donde Fichte define a Dios como “orden moral del mundo”, sin 

ninguna connotación antropomórfica ni empírica (Sobre el fundamento de nuestra fe, 

FSW V 186-187, trad. cit. p. 145), ni sustancial (Apelación, FSW V 216-217, trad. cit. 

pp. 179-180), ni conceptual (Escrito de justificación, FSW V 265-266, trad. cit. pp. 214-

215). Todo ello sería una finitización de lo infinito. No obstante, mediante reflexión se 

puede pensar lo múltiple como Uno, como espiritualidad pura o sujeto lógico (Adverten-

cias, FSW V 366-369, trad. cit. pp. 269-271). Este mero pensamiento del orden moral en 

el que debemos creer, o de la racionalidad que debemos presuponer, expresa que la razón, 

por su propio funcionamiento, tiene que pensar unificando, para proyectarse más allá de 

lo finito. Esto no significa conocer la totalidad última, sino ampliar lo múltiple en uni-

dades que transforman lo dado y potencian el ejercicio de la libertad.  
53 ZE § 6, GA I/4 228, IntroDC 99. En nota agrega: “[P]or la síntesis (Zusammenfassen) 

de estas representaciones diversas surgiría un pensar múltiple como un pensar en general, 

pero de ninguna manera un pensante en el este pensar múltiple” (GA I/4 228 n, IntroDC 

100 n. También en el Ensayo de nueva exposición: GA I/4 274-277). En Nova methodo 

dice: “Justamente un YO semejante, que no se piensa como UNO, sino sólo como 

pensando X, Y, Z, etc.; un YO semejante tienen los KANTIANOS. Éstos ciertamente hablan 

de la UNIDAD del YO, pero no demuestran el fundamento de esta unidad; porque, antes de 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 73 

 

 

 

Los kantianos ensamblan representaciones, aspiran a deducir la unidad 

de la multiplicidad y pretenden mostrar que lo fragmentario se reúne de algu-

na manera; ¿de qué manera? Como niegan que el Yo esté en cada una de las 

representaciones en particular, lo hacen surgir con motivo de la unificación, 

como si fuera obra de una mano invisible, o como lo idéntico que proviene 

de lo múltiple y nada más. Si Kant defendiera este camino, análogo al del 

empirismo, sería un “charlatán” –dice Fichte–, porque de lo fragmentario, de 

los meros acompañamientos de conciencia, sólo podrá abrirse un regreso al 

infinito, un recorrido encerrado en lo múltiple y sin la unidad fundamental. 

Ésta exige una acción del Yo, un producir la unidad. El mismo Kant carac-

teriza a la apercepción pura como productora de la representación “yo pien-

so”, la unidad en sí misma que no admite un fundamento ulterior.  

Dicho de otra manera, Fichte cita los pasajes en los que Kant concuerda 

con la Doctrina de la Ciencia, enfatizando que lo condicionante precede en 

la fundamentación a lo condicionado, esto es, la autoconciencia condiciona 

a la conciencia.54 Pero, así como señala la concordancia, muestra la diferen-

cia. Para Kant la autoconciencia solamente condiciona a la conciencia, y el 

contenido puede fundarse en algo exterior, que no contradiga o anule la 

autoconciencia. Por consiguiente, el contenido no brota de la unidad, sino 

que proviene de una instancia extrínseca. Para Fichte, en cambio, la autocon-

ciencia determina a la conciencia, lo que significa que todo el contenido está 

fundado, dado y producido, mediante las propias condiciones de la autocon-

ciencia. No hay un fundamento exterior, porque el contenido proviene de la 

misma dinámica de la autoconciencia.55 En la Doctrina de la Ciencia lo dado 

es, en verdad, puesto, es actividad puesta como anulada; de lo contrario, si 

se presupone que lo dado posee una dinámica propia, o que lo múltiple se 

ordena por sí mismo, solapadamente se reinstaura el dogmatismo. 

En consonancia con lo anterior, la polémica con el dogmatismo se meta-

morfosea, desde el idealismo “a medias” y el “kantismo bien entendido”, 

hasta la médula de la cuestión: cómo se explica la experiencia. Si se presu-

pone algo más allá del Yo, se incurre en dogmatismo: ya sea mediante la 

cosa-en-sí que todo lo determina desde el primer principio, ya sea mediante 

la regularidad inexplicable del empirismo. Si se presupone que lo dado (el 

contenido empírico, la realidad objetiva) proviene de algo distinto del Yo, se 

                                                 

tener compuesto un modelo de esta composición (Zusammensetzung), ya tiene que existir 

la unidad […]. Y esto UNO no es más que la intuición INTELECTUAL del QUERER […]; por 

lo tanto, a cada multiplicidad tiene que añadirse mi querer” (WLnm-H § 12, GA IV/2 

125-126, DCnm 112). Sobre el querer-uno en esta obra volveremos en el capítulo 4. 
54 ZE § 6, GA I/4 227-230, IntroDC 98-102. 
55 ZE § 6, GA I/4 229, IntroDC 101-102. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

74  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

reinstala la cosa-en-sí, la guarida del dogmático.56 Más allá de los kantianos, 

el noúmeno en Kant –según Fichte– no es más que un mero pensamiento que 

tiene que ser agregado al fenómeno según las leyes del pensar. No es una 

cosa, ni tiene influencia en el Yo, ni produce la impresión.57  

Para neutralizar el empirismo del idealismo trascendental, Fichte contra-

pone los pasajes donde Kant afirma que el objeto tiene que ser dado, o que 

afecta el ánimo, o que causa representaciones, etc.; con aquellos donde defi-

ne al objeto como lo que el entendimiento agrega al fenómeno para conectar 

la multiplicidad con la conciencia, esto es, un mero pensamiento. ¿Cuáles 

hay que priorizar? Según Fichte, la afección no refiere a algo que existe fuera 

e independientemente del Yo, sino a un límite que en efecto el Yo siente (no 

lo inventa), y que lo explica a partir de sí.58 

Así como la intuición intelectual no se dirige a un ser, sino a un actuar, 

el objeto tampoco está sostenido por una instancia extrínseca, pues todo lo 

que se diga del “afuera” se lo dice desde el Yo, y precisamente en este poder 

soberano reversible sobre sí se halla la diferencia fundamental con el dogma-

tismo. La intuición intelectual permite captar la unidad de todo el proceso. 

El Yo no sólo es auto-referencial, sino también la instancia que cada uno 

puede descubrir en su interior. Esta unidad fundamental no se legitima a 

partir de lo múltiple dado, sino por sí misma; no responde a una cosa-en-sí 

trascendente, ni a una regularidad misteriosa y extrínseca, sino a su propia 

autodeterminación. Luego, cabe preguntarse si este Yo en sí, el fundamento 

del idealismo accesible a cada particular, refiere al Yo de cada uno o confi-

gura un ámbito universal.  

Precisamente uno de los principales equívocos de la Doctrina de la Cien-

cia reside en el significado del Yo, que según Fichte algunos han intentado 

reducir a su propia persona, lo cual constituye el punto de vista de la concien-

cia común.59 Desde el punto de vista filosófico, en cambio, la Doctrina de la 
                                                 
56 A pesar de los kantianos, Fichte le reconoce a Kant, el “hombre elevado”, el mérito de 

“haber separado, con conciencia, la filosofía de los objetos externos, y de haberla intro-

ducido en nosotros mismos. Éste es el espíritu y el alma más interior de su filosofía 

completa, también es el espíritu y el alma de la Doctrina de la Ciencia” (ZE § 6, GA I/4 

231, IntroDC 104). En Grundrisse sostiene: “el error, ciertamente constatado por la letra 

de Kant, pero completamente contradictorio con su espíritu, consiste sólo en [afirmar] 

que el objeto debe ser algo más que un producto de la imaginación. Si se afirma esto, se 

convierte en dogmático trascendente, y se vuelve totalmente extraño al espíritu de la 

filosofía crítica” (GA I/3 190). “La pregunta (exclusivamente histórica) es: ¿realmente ha 

fundado Kant la experiencia, según su contenido empírico, en algo diferente del Yo? Sé 

muy bien que todos los kantianos […], han entendido así a Kant […]; [han entendido] 

que el fundamento objetivo de los fenómenos está en algo, que es la cosa en sí […]; han 

encontrado, precisamente, el sistema opuesto al que [Kant] ha expuesto, el dogmatismo 

en vez del idealismo trascendental” (ZE § 6, GA I/4 234, IntroDC 105-106).      
57 ZE § 6, GA I/4 233-237, IntroDC 105-110. 
58 ZE § 6, GA I/4 239-242, IntroDC 112-117. 
59 ZE § 8, GA I/4 253, IntroDC 132; ZE § 9, GA I/4 254, IntroDC 133-134. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 75 

 

 

Ciencia y Kant (o el kantismo “bien entendido”) consideran la unidad que 

fundamenta la multiplicidad en un plano universal, es decir, abstraída de la 

persona particular.60 Elevarse al Yo como fundamento significa separarse de 

la individualidad, mientras que lo contrario, aferrarse al Yo como persona 

concreta, expresa cabalmente el egoísmo del que la Doctrina de la Ciencia 

no puede ser acusada sin injusticia.61 

Por tanto, el Yo al que exhorta a elevarse la Doctrina de la Ciencia impli-

ca la distinción y contraposición con los objetos (No-Yo) en la instancia 

originaria. No se trata de un acto particular de una persona determinada, sino 

de la Yoidad o auto-actividad que fundamenta toda la objetividad. No se tra-

ta, entonces, de una síntesis de lo múltiple, sino de una acción tética, de un 

poner por sí mismo: 

 

La Yoidad (la actividad que regresa en sí misma, la sujeto-objeti-

vidad, o como se quiera [denominarla]) está originariamente con-

trapuesta al Ello, la mera objetividad; y el poner de este concepto 

es absoluto, no condicionado por ningún otro poner; es tético, no 

sintético. El concepto de Yoidad encontrado en nosotros mismos 

se transfiere sobre –y, por tanto, se concilia sintéticamente [con]– 

algo que en este primer poner ha sido puesto como un Ello, como 

mero objeto, como algo exterior a nosotros. Y sólo mediante esta 

síntesis condicionada surge ante nosotros un Tú. El concepto de 

Tú surge mediante la conciliación del Ello y del Yo. Por lo tanto, 

el concepto de Yo en esta oposición, como concepto de individuo, 

es la síntesis del Yo consigo mismo.62  

 

La Yoidad, que cada uno encuentra en sí abstrayéndose de sí, no es patri-

monio exclusivo del individuo. La Yoidad no se contrapone al Yo del otro, 

sino al Ello u objetividad (el No-Yo). El otro también encuentra en sí la 

Yoidad, y efectúa la misma operación. Ahora bien, únicamente para deducir 

de la Yoidad la individualidad, el individuo recrea la contraposición y sinteti-

za los términos, Yo y Ello, para obtener el concepto de Tú, que es una refe-

rencia obligada para pensarse como individuo, porque el Yo-individuo se 

deduce de la relación con un Yo-Tú-individuo otro. Por lo tanto, el concepto 

                                                 
60 Ya en la polémica con los kantianos Fichte anticipa que la apercepción pura de Kant 

refiere al Yo universal, pues “la conciencia de la individualidad está necesariamente 

acompañada de otra conciencia, de un Tú, y sólo bajo esta condición es posible” (ZE § 6, 

GA I/4 229, IntroDC 100). En el Fundamento del derecho natural (§§ 1-4, capítulo 6 de 

este libro) veremos la consonancia con estas ideas.  
61 ZE § 12, GA I/4 267, IntroDC 153-154. 
62 ZE § 9, GA I/4 255, IntroDC 134-135. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

76  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

de Tú y el concepto de Yo como individuo se deducen en reciprocidad:63 no 

uno antes y uno después, no uno apoderado de la Yoidad y otro condenado 

al Ello, no uno primero y otro derivado, sino en simultáneo y en reciprocidad. 

Además, Yo y Tú son términos relativos, pues cada uno le otorga el referente 

que corresponda, y en la conversación no se confunden. En consecuencia, la 

libertad no se transfiere, sino que se conquista por sí, y –por así decir– se 

extiende al otro en el mismo acto en que el Yo (universal) se sintetiza con el 

yo (persona determinada). En este proceso lo particular se deduce de lo 

universal, pero con la simultaneidad de este individuo (yo) y aquel individuo 

(tú) determinados.64 

La Yoidad es la razón, lo universal accesible a todos. Como dice Fichte, 

cartesianamente: “La razón es común a todos, y en todos los seres racionales 

es totalmente la misma. Lo que en un ser racional está como disposición, está 

en todos”.65 En cuanto disposición, depende de cada individuo la actualiza-

ción y desarrollo de la razón, la elevación y abstracción de sí. Cada uno tiene 

que llevar a cabo la auto-posición. Para mostrar que el Yo no se reduce al 

individuo, Fichte propone dos ejemplos cotidianos: cuando otro responde 

“yo” (ante la pregunta “¿quién anda ahí?”), o cuando dice “cuidado, soy yo” 

(en caso de que una tijera o aguja que se utiliza para arreglar la ropa se desliza 

sobre su cuerpo); en ambos casos cualquiera entiende cabalmente el signifi-

cado de las palabras, entiende que el mencionado yo no es su propio yo, y 

entiende que no es una cosa. En la práctica misma sabe y actúa bajo esos 

conocimientos: el Yo no corresponde exclusivamente a uno, y se distingue 

inmediatamente de las cosas.66 

La Yoidad y la individualidad “son conceptos muy diferentes”, agrega: 

el primero tético y el segundo sintético, el primero opuesto a todo lo exterior 

(No-Yo) y el segundo a los otros particulares, el primero significa la unifica-

ción de la persona con la espiritualidad y el segundo la diferenciación de 

personas determinadas. Bajo la Yoidad –prosigue– “captamos, no sólo nues-

tra personalidad determinada, sino también nuestra espiritualidad en gene-

ral”,67 es decir, la comunidad. En otras palabras, quienes no comprenden la 

Doctrina de la Ciencia se encierran en los límites de su yo. Aunque se crean 

o digan incapaces de elevarse al concepto de Yoidad:  

 

                                                 
63 Por eso: “si no hay Tú, no hay Yo; si no hay Yo, no hay Tú” (GWL § 4, GA I/2, 337; 

FDC 77).   
64 Sobre la distinción entre el Yo universal y el Yo individualizado: Acosta, E., “Fichte y 

el Nacionalsolipsismo”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, 

EuroPhilosophie, 2010, pp. 24-28. 
65 ZE § 10, GA I/4 258, IntroDC 140. 
66 ZE § 9, GA I/4 256-257, IntroDC 136-137. 
67 ZE § 9, GA I/4 257, IntroDC 137. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 77 

 

 

lo tienen en sí, sólo que no saben que lo tienen. […] Su Yo, en el 

sentido en que ellos toman la palabra –a saber, su persona indi-

vidual–, es el fin último de su actuar; por lo tanto, también es el 

límite de su pensar claro. Éste es para ellos la verdadera sustancia 

particular, y de ahí que la razón sea sólo un accidente. Su persona 

no existe como una expresión de la razón, sino que la razón existe 

para ayudar a esta persona a pasar por el mundo […]. En la Doc-

trina de la Ciencia la relación es justamente al revés: la razón es lo 

único que existe en sí, y la individualidad sólo [existe] accidental-

mente; la razón es fin, la personalidad medio; la última es sólo un 

modo particular de expresar la razón, que tiene que perderse más 

y más en la forma universal de la misma.68 

 

Los egoístas invierten los términos de la relación, porque presentan lo 

particular como lo único verdadero, y lo universal como un accidente; esto 

es, reducen la razón, la Yoidad, lo común, a aquello que pueda servir de 

instrumento a su fin particular. La Doctrina de la Ciencia procede al revés: 

considera a la razón (Yoidad) sustancia, y al individuo accidente. La razón 

es un fin y existe por sí, mientras que el individuo es un medio, una expresión 

(Ausdruck) de la razón, y tiene que perderse en ella. Lo que se mantiene y 

existe por sí, la actividad auto-generada, se manifiesta en el individuo, es 

decir, adquiere una particular configuración, no gracias a una dinámica que 

lo instrumenta, sino en la medida en que el individuo mismo ejecuta en pri-

mera persona la libertad compartida. Por tanto, tenemos aquí una preceden-

cia de lo universal sobre lo particular y una articulación comunitaria de la 

individualidad. La Yoidad que se opone a todo lo objetivo (No-Yo) se confi-

gura en un Nosotros, una unidad que contiene en sí a lo particular. 

La accesibilidad universal de la Yoidad y la constatación de que incluso 

quien no la ha descubierto la posee en sí, constituyen dos aspectos funda-

mentales para comprender la crítica al despotismo y el pasaje a un sistema 

social acorde a la libertad, como veremos a continuación, y se condice con 

la concepción igualitaria de la verdad, la consagración de los derechos inalie-

nables y el acceso a la ley moral que analizamos en el capítulo siguiente. 

 

2.4) LA POLÉMICA CON EL DESPOTISMO 

 

Así como el dogmatismo propone una cosa-en-sí como principio supre-

mo o como fundamento de la representación, y con ella convierte al Yo en 

pasivo, heterónomo, incapaz de captar su propia actividad constitutiva y de 

elevarse a la racionalidad –un Yo que se apoya en lo dado o en las imágenes 

para afirmarse a sí mismo, que observa un mundo mecánico y sin posibilidad 

                                                 
68 ZE § 9, GA I/4 257-258, IntroDC 138-139. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

78  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

de transformación–, de la misma manera el despotismo propone un poder 

soberano escindido de aquellos que deberían constituirlo, trascendente y con-

sagratorio de la desigualdad, opresor e inhibidor de la libertad, arbitrario e 

inaccesible, un poder que se ejerce unilateralmente y sin responsabilidad, 

que convierte al individuo libre en esclavo o súbdito y a la razón en una 

facultad exclusiva de unos pocos doctos, que implementa un sistema basado 

en la fuerza y no en el consentimiento y, por ende, un sistema carente de 

consistencia interna y cuya reversión se dará con el desarrollo de la raciona-

lidad.69 Desde luego, la caracterización fichteana del despotismo sintetiza 

una variedad de sentidos que podríamos agrupar básicamente en una triple 

negación: de la libertad, de la igualdad y de la responsabilidad. A ellas se 

agrega una cuarta, la negación del progreso (o conservadurismo), que nos 

conducirá al siguiente apartado. 

La disputa con el despotismo contiene particular relevancia para demar-

car la concepción negativa y la concepción positiva del Estado en Fichte, 

distinción clave para el desarrollo de nuestra interpretación. En efecto, en el 

centro del Fundamento del derecho natural, en la deducción del Estado (§ 

16.VI), Fichte distingue entre el modelo de Estado racional que propone, 

donde la administración se hace responsable de los actos de gobierno, y dos 

variantes posibles del despotismo, definido específicamente como el ejerci-

cio de un poder sin responsabilidad: de un lado, la alianza de los poderosos 

entre sí para oprimir a los más débiles mediante una ley o voluntad que, 

aunque se proclame universal o común, sólo es común a ellos, los opresores; 

del otro lado, una multitud enardecida que quiere ejercer el poder directa-

mente, sin mediación ni representación, confiando en su espontaneísmo cie-

go e incapaz de volverse responsable.70 En ambos casos se produce un enlace 

injusto, el despotismo de una minoría (que se arroga el poder, al modo de 

una cosa-en-sí, inaccesible para el resto y consagratoria de la desigualdad y 

de la opresión) o el despotismo de una mayoría (que confía en un auto-orde-

namiento misterioso e inexplicable, presuponiendo que de la dispersión caó-

tica habría de surgir algún tipo de unificación). Ambos coinciden en que no 

se responsabilizan de sus actos, es decir, generan un sistema mecánico de 

decisiones sin regreso o reflexión sobre sí y sin limitación.  

En el Estado racional, en cambio, el ejecutivo no sólo se responsabiliza 

de sus actos, sino también ha sido determinado por la voluntad común y 

dispone de una Constitución, de un diseño jurídico y de procedimientos que 

delimitan su campo de acción, e incluso de una institución que lo controla 

(el Eforato). Pero lo más importante es que el Estado racional resulta del 

                                                 
69 A. Philonenko (Métaphysique et politique chez Kant et Fichte, París, Vrin, 1997, p. 403 

n) señala la equiparación entre dogmatismo y despotismo: ambos anulan la libertad y 

colocan la unidad desgarrada de la multiplicidad. 
70 GNR § 16.V-VI, GA I/3 436-440, FDN 227-231. Este tema lo analizamos en 8.2. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 79 

 

 

consentimiento voluntario de la totalidad, es decir, reúne en el fundamento 

de su ejercicio la libertad, la igualdad y la legitimidad. 

En las antípodas, el despotismo se presenta como un poder sesgado, arbi-

trario, ejecutado en general por unos pocos y en contra de la mayoría, y a 

primera vista su rasgo distintivo –plenamente coherente con el dogmatismo– 

reside en que niega la libertad. El despotismo es un régimen de opresión. 

Además de los “escritos de revolución” que analizamos en el capítulo si-

guiente, en los textos sobre el espíritu y la letra que tratamos en el capítulo 

anterior Fichte se refiere al despotismo en estos términos: 

 

Desde los tiempos más remotos de nuestra historia, la humanidad 

ha avanzado por el buen camino en esta formación del espíritu. 

[…] Cualquier historiador que conozca su oficio puede decir lo 

que ha detenido a la humanidad en su camino hacia la meta. Ha 

sido el despotismo, que es el enemigo declarado de todo lo bueno, 

bello y noble, el enemigo declarado de Dios y de la humanidad. 

Con su mano torpe y opresiva, el despotismo destruyó la libertad, 

que es la madre del espíritu.71 

 

En cuanto sistema de opresión, el despotismo impide el despliegue de la 

libertad y de la racionalidad. No obstante, así como el dogmático en última 

instancia es un idealista sin saberlo o negándolo, de la misma manera en la 

opresión subsiste, aunque negada o reprimida, la libertad. Será cuestión de 

la historia, o de la política, o del grado de conflictividad (como veremos en 

el apartado siguiente), el que esta libertad oprimida, al modo de una semilla, 

germine y se realice.  

En efecto, en Sobre el espíritu y la letra72 Fichte distingue tres estadios 

en el desarrollo del sentido estético. (1°) Los hombres buscan satisfacer sus 

necesidades básicas y un cierto grado de bienestar, pero carecen de sentido 

estético porque no se ha despertado en ellos el sentimiento de libertad. Se 

trata de países y épocas signadas por la división entre amos y esclavos, y por 

                                                 
71 Fichte, J. G., Sobre la diferencia, op. cit., p. 142, GA II/3 320. 
72 En esta obra Fichte define al impulso (Trieb) como aquello que distingue al hombre y 

lo moviliza a la auto-actividad. Luego clasifica los impulsos en tres tipos: cognoscitivos 

(que se orientan a la adecuación de las representaciones con las cosas), prácticos (que 

buscan la realización de las representaciones), y estéticos (cuyo único fin reside en la 

representación). El impulso más básico, el del conocimiento, no constituye un fin en sí 

mismo: en un comienzo –dice Fichte– los seres humanos buscaron conocer, no por la 

contemplación en sí misma, sino para satisfacer necesidades elementales. Por ende, en el 

impulso cognoscitivo ya opera un móvil práctico: conocer adecuadamente las cosas para 

aprovecharlas mejor, es decir, para actuar eficazmente sobre ellas. Sobre el espíritu y la 

letra, FSW VIII 277-280, trad. cit. pp. 110-113. A este texto le dedicamos: “El espíritu 

por la letra. Reflexiones sobre la estética en J. G. Fichte”, en Boletín de estética, Buenos 

Aires, Año III, nº 4, 2008, pp. 19-38. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

80  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

la lucha entre ambos: los oprimidos están demasiado ocupados en sobrevivir 

y los opresores en mantener su posición de poder. Esta lucha se tensa e im-

pide una contemplación desinteresada.73 (2°) Con mayor libertad y disten-

sión, en vez de propagar las germinaciones de creatividad y buen gusto, los 

espíritus libres se empeñan en servir a sus superiores, que los desprecian, y 

caen en el cálculo, la superficialidad y el examen moralista. Aunque la cele-

bra respecto de la anterior, Fichte condena esta etapa porque quienes pueden 

no fructifican la libertad incipiente y se colocan al servicio del sector domi-

nante. (3°) Una vez superadas la necesidad y el utilitarismo, se abre un nuevo 

ámbito, el de la contemplación desinteresada, en el que la realidad deja de 

ser pensada bajo los parámetros del correlato representación-cosa, para habi-

litar la imaginación que articula lo real y lo ideal. Aquí el hombre alcanza 

por primera vez la libertad plena.74 Respecto del primer estadio Fichte alude 

explícitamente a China, Persia y la decadencia del imperio romano, respecto 

del segundo, implícitamente a su propia época, y al tercero le estaría reser-

vado el porvenir.  

En rigor, Fichte no explica cómo o por qué se pasa de un estadio a otro. 

Sin embargo, la gradación trasluce un hilo conductor, la libertad, que en las 

dos primeras etapas se halla latente, primero inhibida por la lucha opresor-

oprimido y luego sumida al cálculo individual y utilitarista, y que en la terce-

ra despierta y se realiza plenamente. El sentido estético como creatividad 

para desligar la representación de lo representado (los objetos) y así activar 

la imaginación, expresa el grado de libertad o de auto-actividad que se reali-

za. En el primer estado la libertad está negada, en el segundo desaprovechada 

o circunscripta a unos pocos, y en el tercero extendida a todo el conjunto.  

En este sentido, el segundo rasgo característico del despotismo es la desi-

gualdad: la lucha entre opresores y oprimidos, o el servilismo de los espíritus 

cultivados a los superiores y la indiferencia frente al resto, son signos de 

desigualdad. Cuando sólo unos pocos son libres, para Fichte no cabe decir 

que haya libertad, porque esos pocos se encargan de que el espíritu, la racio-

nalidad, la cultura, etc., no se difundan. 

En otra obra que tratamos en el capítulo anterior, Los caracteres de la 

edad contemporánea, Fichte define al despotismo en términos muy similares 

                                                 
73 En este punto Fichte presenta la siguiente paradoja contra Schiller: la libertad requiere 

el desarrollo del sentido estético, pero sin libertad es imposible que éste se desarrolle. 

Para Schiller, la estética constituye el estadio que permite que el hombre trascienda la 

naturaleza/necesidad y se eleve a la práctica/libertad: “la belleza es aquello por lo que se 

llega a la libertad”, afirma en la Carta II de La educación estética del hombre, trad. J. 

Feijóo y J. Seca, Barcelona, Anthropos, 1990, pp. 120-121; también en Carta XXVI, pp. 

342-343. Con esta paradoja, Fichte deja entrever que, a la base de cada uno de los mo-

mentos, necesariamente está la libertad. 
74 Fichte, J. G., Sobre el espíritu y la letra, FSW VIII 286-289, trad. cit. pp. 119-121. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 81 

 

 

a los señalados hasta aquí. Al igual que la libertad y el sentido estético dor-

mido en el texto anterior, en esta obra el Estado funciona como hilo conduc-

tor implícito incluso en las formas más rudimentarias de organización social. 

El fin del Estado consiste en organizar racionalmente las relaciones sociales. 

En sus primeras etapas, el Estado se dirige a este fin “sin su propio saber o 

sin quererlo”, es decir, inconscientemente, y “el Estado llega pensarse este 

fin con plena conciencia”75 recién en la época de la ciencia y del arte racio-

nales. En otras palabras, la razón opera incluso donde parece negada. Por lo 

tanto, desde el comienzo del enlace estatal y a través de la desigualdad, la 

sumisión violenta, la guerra y la dominación, ya opera la razón. En efecto, la 

primera forma histórica de Estado se da en Asia, con la dominación circuns-

tancial y desorganizada de un pueblo hacia otros:  

 

En una palabra, un despotismo, cuya esencia de ninguna manera 

consiste en la crueldad del trato, sino sólo en que esté presente una 

estirpe (Völkerstamm) dominante, que los pueblos dominados sean 

excluidos de la administración y se los abandone completamente a 

sí mismos respecto del modo de subsistencia, y que en la concu-

rrencia de éstos [los dominados] a las cargas del enlace, así como 

en la administración policial y en la legislación civil, domine el 

capricho, de ninguna manera la regla.76 

 

La crueldad sería un signo pre-despótico y a-estatal. El pasaje señala que 

la crueldad sola no basta para caracterizar el despotismo, lo cual no significa 

que carezca de ella. El rasgo distintivo del despotismo consiste en la anula-

ción del derecho y en que establece una división social y un régimen de 

dominación y de exclusión, atravesados por otro rasgo, la arbitrariedad. El 

despotismo anula la libertad, anula la igualdad, excluye, somete, oprime, y 

lo hace de manera arbitraria y unilateral, esto es, sin responsabilidad. 

Ahora bien, al momento de ofrecer un ejemplo histórico de despotismo, 

Fichte menciona a Turquía, y excluye otros casos de Europa (judíos, griegos, 

cristianos) porque en Europa se desarrolló el sentido del derecho. En este 

sentido técnico y específico, el despotismo significa la negación de los dere-

chos, pero se aplica a lugares lejanos;77 por ejemplo, Asia. Con motivo del 
                                                 
75 Fichte, J. G., Los caracteres, op. cit., FSW VII 161, trad. cit. p. 142. 
76 Ibíd., FSW VII 175-176, trad. cit. p. 154. “[L]a forma del Estado más originaria en el 

tiempo es [ésta]: la desigualdad absoluta de los miembros del Estado, los cuales se dividen 

en las clases (Klasse) de los dominantes y los dominados, que mientras se mantenga la 

constitución nunca pueden intercambiar sus roles” (ibíd., FSW VII 150, trad. cit. p. 134). 

Cabe aclarar que esta definición no excluye otras versiones más moderadas de despo-

tismo. 
77 Poco después y con motivo de la invasión napoleónica, Fichte sostiene que Francia ha 

abandonado la República para volver al despotismo (“Apéndice a los Discursos”, FSW 

514, trad. cit. p. 64).  



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

82  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

surgimiento del mahometismo Fichte dice que instaló “dogmáticamente la 

sumisión muda y el despotismo como principios políticos”.78 En un sentido 

más amplio, el despotismo significa dominación, ruptura social, exclusión, 

unilateralidad en el ejercicio del poder, es decir, se ejerce dogmáticamente. 

Además de la negación de la libertad, igualdad y responsabilidad, el des-

potismo contiene un cuarto rasgo muy familiar al mecanicismo y determi-

nismo dogmáticos: la negación del progreso o conservadurismo. No sólo 

rechaza una legitimación voluntaria, sino también propone y defiende la 

sumisión y resignación al estado de cosas existente. 

Como en Los caracteres, en la Ética (1798) Fichte suscribe la presencia 

y gradual progreso del Estado desde una forma más básica a una más com-

pleja y racional. En efecto, caracteriza al individuo como instrumento de la 

razón que sólo puede actuar dentro de una comunidad o Estado, donde quizás 

no haya un consentimiento expreso, sino tácito, pero que da con el “Estado 

de necesidad” (Nothstaat), que es “la primera condición del progreso gradual 

hacia el Estado conforme a la razón y al derecho”.79 Desde el punto de vista 

moral, Fichte rechaza el derecho de resistencia, e incluso la revolución, si no 

existe una firme convicción de rechazo a la Constitución, no por parte del 

individuo, sino por parte de la comunidad. Pues la ley moral se orienta hacia 

la infinitud, y resulta inherente a ese camino la creencia en la perfectibilidad 

de los hombres, creencia que se arraiga en la libertad y que genera el rechazo 

de los déspotas, que suelen aducir que a la humanidad no se la puede tratar 

de otra manera porque siempre es y será eternamente tal como es.80 De ahí 

que “el despotismo propiamente verdadero es el afán de mantener a los hom-

bres en el Estado de necesidad”.81 El despotismo se ancla en la resignación 

frente al estado de cosas existente e impide el progreso hacia el Estado racio-

nal. 

En suma, en la medida en que el despotismo niega la libertad, niega la 

igualdad, se impone por la fuerza y somete a los súbditos, pretende mantener 

los privilegios, etc., no sólo carece de consentimiento y legitimidad –lo que 

denota una amalgama social bastante débil–, sino también incrementa inter-

namente el germen de su destrucción. En el siguiente apartado analizamos el 

rasgo conservador y las disyuntivas que propone Fichte. 

 

2.5) LA POLÍTICA COMO CONFLICTO: REFORMISMO O REVOLUCIÓN 

 

                                                 
78 Fichte, J. G., Los caracteres, FSW VII 196, trad. cit. p. 171. 
79 Fichte, J. G., Sittenlehre § 18, FSW IV 238, trad. cit. p. 271. 
80 Ibíd., FSW IV 240-214, trad. cit. p. 272-273. 
81 Ibíd., FSW IV 244, trad. cit. p. 275-276. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 83 

 

 

En el marco de la disputa y acusación de ateísmo,82 Fichte adopta para 

su defensa una estrategia similar a la polémica contra el dogmatismo y contra 

el despotismo. Ante todo, embate contra sus atacantes señalando que preten-

den establecer un Dios trascendente antropomorfizado (la cosa-en-sí), para 

legitimar lo establecido (el gozo sensible y la dominación).83 Así, se dirige, 

no tanto a los príncipes, sino a sus servidores, los ilustrados o “satélites del 

despotismo” (como veremos en el capítulo siguiente) que buscan defender 

lo establecido y que son precisamente los que lo acusan de ateísmo. Contra 

ellos despliega una fuerte crítica en el Escrito de justificación jurídica y en 

la Apelación al público, ambos de 1799.  

El Dios antromorfizado, sustancializado y sensible, sólo se puede susten-

tar en la ignorancia de la filosofía trascendental, o en sobreponer lo sensible 

a lo inteligible.84 Los dogmáticos postulan un ser de Dios, la cosa-en-sí, 

trascendente e inaccesible,85 de modo que cosifican a Dios y sacralizan las 

cosas. Y lo hacen precisamente para justificar la dominación: “Cuanto más 

incomprensible sea esta voluntad…” –la del Dios como cosa-en-sí– “más 

aún se lo convierte en un Dios inescrutable, esto es, un Dios caprichoso, cuya 

                                                 
82 Sobre el contexto histórico y conceptual de la disputa del ateísmo: La Vopa, A., Fichte. 

The Self and the Calling of Philosophy. 1762-1799, Cambridge, Cambridge University 

Press, 2001, pp. 368-424; De Almeida Carvalho, J., “Introducción histórica”, en Rivera 

de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., pp. 102-131; 

Bowman, C. – Estes, Y., J. G. Fichte and the atheism dispute (1798-1800), Londres, 

Ashgate, 2010, pp. 4-16. Sobre la evolución de la filosofía de la religión en Fichte: Artola, 

J., “Religión y teología en el origen del pensamiento filosófico de Fichte”, en Market, O. 

– Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del idealismo alemán, Madrid, Complutense – 

UNED, 1996, pp. 184-194; Goddard, J.-Ch., “El destino religioso del hombre en la 

filosofía de Fichte”, trad. V. Serrano, en Market, O. – Rivera de Rosales, J. (coords.), El 

inicio, op. cit., pp. 221-236; Manfredi, F., “Filosofia della religione in J. G. Fichte”, en 

Annali del Dipartamento de Filosofia, n° 8, 2002, pp. 129-162.  
83 En esta perspectiva, C. Morujão también vincula la disputa del ateísmo con la polémica 

del dogmatismo (“Controversias teológicas y divergencias políticas en la génesis del 

Atheismusstreit”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateís-

mo, op. cit., pp. 311-312). Al tema le dedicamos un artículo: “La superstición dogmática: 

Fichte en la disputa del ateísmo”, en R. Pulley – N. Martínez Sáez (comps.), Lenguaje, 

voluntad e igualdad en la sociedad moderna: homenaje a J.-J. Rousseau. Actas de las III 

Jornadas Nacionales de Filosofía Moderna, Mar del Plata, Universidad Nacional de Mar 

del Plata, 2012, pp. 215-225. Además, Fichte mismo hacia el final de la Apelación (FSW 

V 235, trad. cit. p. 191) confiesa que le gustaría que este texto sea incluido junto con la 

Primera y Segunda introducción. Luego, emplea el mismo estilo: contrapone idealismo 

y dogmatismo, apela al Yo (lo interior, lo espiritual) como instancia fundamental, propone 

al lector que decida entre uno u otro sistema, señala que el primero ya lo conoce, dado 

que todos adoptamos durante algún tiempo el dogmatismo, para después superarlo (FSW 

V 235-238, trad. cit. pp. 191-193). 
84 Fichte, J. G., Escrito de justificación, FSW V 260-261, trad. cit. pp. 210-211. 
85 Fichte, J. G., Apelación, FSW V 214, trad. cit. p. 178. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

84  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

omnipotencia vale en lugar del derecho”.86 Esta intencionalidad marca un 

clima de época y de rechazo hacia el espacio público ocupado por estos 

doctos. En efecto, Fichte sostiene que se vio obligado a pronunciarse sobre 

temas religiosos porque “la época no soporta en absoluto más represión me-

diante la autoridad, la superficialidad o el enmascaramiento deliberado”.87 

Según este diagnóstico, la religión ha perdido su fuerza y esencia interior, 

porque los principios del pensamiento de los acusadores se aferran a lo 

sensible, en desmedro de lo espiritual, y conllevan la división entre dos 

sectores muy marcados:  

 

los principios de nuestros acusadores son tales que autorizan y 

santifican el sentido carnal, y extirpan todo sentimiento entre los 

hombres hacia algo superior, así como exterminan la sacra idea del 

derecho y la sumisión a una ley, y ponen en este lugar el arbitrio 

ciego en todos los estamentos: la violencia, la obstinación, el sen-

tido incorregible, y la ilusión de que cada servicio que él confiere 

al Estado era una limosna de su benevolencia personal, [todo esto] 

en el poderoso; la bajeza, la intriga, la delación, y el modo de pen-

sar totalmente miserable de los esclavos sin derechos, en los subor-

dinados […]. Estos principios son los que suprimen, no la segu-

ridad de los Estados, sino [incluso] la posibilidad de que haya un 

Estado en cualquier parte, suprimen toda legalidad, y dividen la 

nación en una casta de señores y en una muchedumbre de escla-

vos.88  

 

El dogmatismo de los acusadores anula el sentimiento de algo superior, 

la sacralidad jurídica, la sumisión voluntaria, etc., y coloca como principio 

rector el arbitrio, un poder caprichoso que envicia a todos los estamentos, 

como sucede en el despotismo. Los poderosos son quienes más desean tal 

situación, donde el Estado y el orden social están por debajo y al servicio de 

su subjetividad. En los subordinados surgen las actitudes más bajas y misera-

bles. El conflicto entre estamentos resulta latente, porque la seguridad, la 

justicia, y cualquier tipo de legalidad, son imposibles. Un Estado sin igualdad 

no sólo es inseguro, sino también inviable, de disolución inminente. Aquí 

nace el fermento revolucionario: la división entre poderosos y sometidos, o 

                                                 
86 Ibíd., FSW V 220-221, trad. cit. p. 182. 
87 Fichte, J. G., Escrito de justificación, FSW V 270, trad. cit. p. 218. En las notas 33 (p. 

205) y 138 (pp. 242-243) de esta traducción citada, y en el artículo incluido en la misma 

compilación (“Democratismo y ateísmo en Lessing y Fichte”, en Rivera de Rosales, J. – 

Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo, op. cit., pp. 293-296), F. Oncina enfatiza 

las importantes coincidencias de esta obra con la Reivindicación de la libertad de pensa-

miento, obra que analizamos más abajo y en el capítulo siguiente.  
88 Fichte, J. G., Escrito de justificación, FSW V 271, trad. cit. pp. 218-219. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 85 

 

 

amos y esclavos, constituye el motivo de subversión y desorden, porque la 

ley no se funda en la razón, sino en el capricho y la fuerza. En consecuencia, 

con este modo de pensar los adversarios pretenden justificar lo establecido y 

el beneficio de unos pocos, lo que genera un conflicto insoslayable.  

Así como observamos dos géneros principales de hombres (2.1), según 

Fichte siempre hay dos partidos principales (Hauptparteien): los tradiciona-

listas u “oscurantistas”, que rechazan absolutamente el cambio y quieren 

retroceder, y los “amigos de la luz”, que se esfuerzan por el progreso y el 

perfeccionamiento tanto del conocimiento como de las relaciones sociales. 

Entre los dos partidos se desencadena una guerra eterna, con épocas de ma-

yor o menor ardor.89 Esto significa: la política se erige desde la contraposi-

ción, sin contraposición no hay política. Quizás hubiera sido preferible que 

Fichte se refiera a esta tensión en términos de “lucha” o “disputa”, y no de 

“guerra”; de todos modos, no se trata de una guerra de eliminación, sino de 

una tensión permanente (como la guerra comercial de El Estado comercial 

cerrado, que analizaremos en 10.6), en la que uno se define por oposición al 

otro.  

Además, entre ambos partidos la contradicción es absoluta e inconcilia-

ble, porque responden a dos modos de pensar totalmente opuestos, tal como 

sucedía entre dogmatismo e idealismo (2.1): los mismos términos contienen 

significados diferentes en cada sistema y no se pueden traducir. Por ende, la 

“peor política” –dice Fichte– consistiría en intentar el camino intermedio, en 

ensayar una mezcla; porque es imposible tomar decisiones y mantener una 

buena relación con ambos partidos, tan imposible como aproximar a uno y 

otro a través de una negociación. Tampoco sirve el diálogo o debate argu-

mentado en el espacio público, porque, ni bien un amigo de la luz le demues-

tra al oscurantista sus errores de razonamiento, el último responde que piense 

sobre lo que quiera, pero que debe creer y obedecer. En vez de fomentar el 

cultivo y el progreso de la racionalidad, los dogmáticos serviles garantizan 

un espacio de impermeabilidad del despotismo, un cerco que impide el acce-

so a la verdad y a los derechos (como veremos en el capítulo siguiente). En 

consecuencia, la disputa entre los dos partidos sólo se resuelve por una toma 

de posición (excluyente), un declararse decisivamente en favor, o bien de 

uno, o bien de otro; es decir, por la elección en términos de una disyunción 

radical.90 

                                                 
89 Ibíd., FSW V 273, trad. cit. pp. 219-220. 
90 Ibíd., FSW V 274, trad. cit. pp. 220-221. Del mismo modo que aquí, además de exponer 

los lineamientos fundamentales de la Doctrina de la Ciencia (Apelación, FSW V 202-212, 

trad. cit. pp. 170-177), al final de la Apelación Fichte exhorta al lector a una elección 

radical entre idealismo y dogmatismo (FSW V 235-238, trad. cit. pp. 191-193). La expli-

cación última por la cual cree que ha sido acusado de ateísmo se observa en el siguiente 

pasaje: “El móvil es claro […]. Para ellos soy un jacobino, un demócrata” (Escrito de 

justificación, FSW V 286, trad. cit. p. 233). Y argumenta que no se deben tener en cuenta 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

86  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Ahora bien, el mismo ardor con que afronta la acusación de ateísmo y 

con que se empeña en la batalla contra el dogmatismo se encuentra en los 

primeros escritos jurídico-políticos de Fichte, donde también se enfrenta al 

despotismo, denuncia a los doctos serviles y propone una disyunción radical 

entre revolución y reformismo como salida del régimen opresor. En la Rei-

vindicación de la libertad de pensamiento (1793), que profundizaremos en 

el siguiente capítulo, Fichte explora la raíz conflictiva del despotismo, y la 

halla en la injusticia, en imposibilitar que todos sean Yo (2.3), que todos se 

eleven a la plena racionalidad y libertad. En el comienzo mismo revela que 

el problema de la miseria social reside en la Constitución, por más que su 

disolución genere una situación peor. Por lo tanto, la miseria debe funcionar, 

no como una suerte de inhibidor, sino justamente como lo contrario, como 

una “espina que moviliza” (triebender Staachel) para salir de la situación y 

mejorar.91 Si los oprimidos son libres incluso bajo la opresión (en sintonía 

con los textos sobre el espíritu y la letra), entonces les compete algún tipo de 

responsabilidad, por dar un consentimiento deliberado o por ingenuidad de 

sobreestimar al poder. En el último caso, todavía no han asumido plenamente 

la libertad; en el primero actúan de modo análogo al dogmático persistente.  

Pero la historia muestra dos maneras de mejorar: la revolución (los saltos 

violentos, que condensan en pocos años grandes cambios, junto con miserias 

y penas, y donde además se puede retroceder); y el progreso gradual (más 

lento y más seguro). Las revoluciones son arriesgadas, porque, si triunfan, 

compensan los sacrificios realizados, y si fracasan, profundizan la miseria;92 

mientras que el reformismo adolece de la imperceptibilidad de los cambios, 

                                                 

sus primeros escritos jurídico-políticos, y que en el Fundamento del derecho natural se 

ha pronunciado en contra de la democracia (FSW V 287-288, trad. cit. p. 234). En suma, 

el problema del Fichte jacobino-demócrata y amigo de la luz, consiste en su igualitarismo. 

Sobre el jacobinismo: Oncina, F., “La recepción de la Crítica del juicio en el jacobinismo 

kantiano: luces y sombras en el camino hacia una teoría democrática de la Ilustración”, 

en Rodríguez Aramayo, R. – Vilar, G. (eds.), En la cumbre del criticismo. Simposio sobre 

la Crítica del juicio de Kant, Barcelona, Anthropos, 1992, pp. 169-173. En cambio, J. 

Villacañas abona la idea de un Fichte no-democrático: “La experiencia de la revolución 

en Fichte: de la Ilustración a la teocracia”, en Bello, E. (editor), Filosofía y revolución, 

Murcia, Universidad de Murcia, 1991, pp. 214-217.  
91 Fichte, J. G., Zurückforderung der Denkfreiheit, FSW VI 5; Reivindicación de la liber-

tad de pensamiento, op. cit., p. 6). También en el otro escrito de revolución, Beitrag zur 

Berichtigung der Urtheile des Publicums über die französische Revolution (1793) (Con-

tribución para la rectificación del juicio del público sobre la Revolución Francesa), la 

pregunta que oficia de hilo conductor en el comienzo es si el pueblo tiene derecho a cam-

biar la Constitución (FSW VI 50), o a enmendarla, dado que las constituciones existentes 

se han basado en “la opresión violenta” y en el “derecho del más fuerte” (FSW VI 80-

81). Luego, responde: “Ninguna Constitución es incambiable; está en su naturaleza que 

ella se cambie totalmente” (FSW VI 103). 
92 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 5, trad. cit. pp. 6-7. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 87 

 

 

tal como sucede –dice Fichte– en Alemania, donde lo antiguo (lo conserva-

dor, la oscuridad) convive con lo nuevo (el progreso, la luz), hasta que lo 

segundo reconfigure lo primero. La convivencia entre lo antiguo y lo nuevo 

no está exenta de tensiones. Así como la miseria activa el fermento revolu-

cionario, los oscurantistas resisten el progreso del espíritu humano y la liber-

tad de pensamiento. De esta situación se siguen dos posibilidades: o bien el 

estancamiento y la aceptación pasiva de los límites impuestos (es decir, 

puestos, no autónomamente y por sí, sino por otros, por el poder despótico, 

y unilateralmente), con lo cual se sacrifica el futuro; o bien el quiebre revo-

lucionario, que en este contexto se vuelve necesario y sangriento, quiebre 

con el que se rompe el dique de contención.93 La metáfora del dique posee el 

doble sentido de aludir a la represión del progreso incontenible y al desga-

rramiento entre el poder ilegítimo y los súbditos.94 

La pluma de Fichte se acelera vertiginosamente: ante la aceptación sumi-

sa de los límites, exhorta el pueblo a darlo todo (los hijos para la guerra y las 

enfermedades, la comida de la boca de los hambrientos para los perros de los 

privilegiados, o el íntegro futuro mismo), menos la libertad de pensamiento. 

En ella pareciera guarecerse la posibilidad del despertar de la razón. Sin em-

bargo, advierte que la mansa entrega al peor esclavismo, el despotismo espi-

ritual –que, no obstante, involucra tanto el cuerpo como el alma–, no llevará 

sino a la acentuación de las luchas cruentas en las próximas generaciones.95 

En este sentido, si deja la libertad en manos de los opresores, el pueblo cede 

su bien más preciado, el Yo, la chispa divina que oficia como levadura de la 

auto-realización.  

 

2.6) EL SISTEMA DE LA LIBERTAD 

 

De acuerdo con los anteriores apartados, la polémica contra el dogmatis-

mo se revela no sólo como un modo de posicionar el propio sistema, sino 

también como una manera de pensar la relación entre lo Uno y lo múltiple 

tanto en el plano metafísico como en el jurídico-político y, en concreto, como 

polémica contra el despotismo. La confluencia entre las dos polémicas nos 

permitirá disociar entre, por un lado, la crítica de Fichte a la configuración 

despótica del Estado, que veremos en el próximo capítulo y, por otro lado, 

su propia concepción racional y acorde al derecho, tema que trataremos en 

los siguientes capítulos y, en particular, en el 8. De ahí que la gradación y 

los distintos sentidos en que se organiza el Estado (1.3) resulte un dato clave 

                                                 
93 Ibíd., FSW VI 6, trad. cit. p. 8. 
94 La metáfora del dique (ibíd., FSW VI 6, trad. cit. p. 8) reaparece en Wissenschaftslehre 

nova methodo-Krause (GA IV/3 384), y se complementa con la del resorte (Sittenlehre, 

FSW IV 26-27, 33-34, trad. cit. pp. 92, 98-99, respectivamente), en cuanto inhibición u 

obstáculo que, como la “espina que moviliza”, potencia la actividad. 
95 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 6-7, trad. cit. pp. 8-9. 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

88  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

para deslindar la crítica y la propuesta, lo fáctico y lo racional, lo conceptual 

y lo realizado. 

Con sus particularidades y diferenciaciones respectivas, las dos grandes 

polémicas que emprende Fichte convergen en un mismo punto: la defensa de 

la libertad, que tanto el dogmatismo como el despotismo se encargan de ne-

gar o someter. Pero pese a esto, la libertad, la razón, la Yoidad, igualmente 

están y subsisten, con mayor o menor grado, con mayor o menor realización, 

con mayor o menor conciencia, etc. Porque a la base se halla la autodetermi-

nación, que cada individuo tiene que ejecutar por sí mismo, y que no obstante 

se entrama en la contraposición y vínculo con otros. Es decir, la libertad no 

surge como un concepto aislado o separado de las relaciones sociales, sino 

como un sistema, donde cada elemento se articula con todos los demás. La 

libertad se erige en un tejido de reciprocidad. Por eso el dogmático que afir-

ma o niega un concepto se autodetermina a tal acción, aunque no lo admita; 

y por eso el súbdito que obedece una ley despótica también entrega su con-

sentimiento, aunque no lo sepa. Pues la libertad no puede sustraerse del 

entramado, ni postulando una cosa como lo determinante, ni escindiendo en-

tre quienes tienen derecho a ser libres y quienes no. Fichte es muy consciente 

de la transformación radical que acontece en su época: 

 

Mi sistema es el primer sistema de la libertad. Así como aquella 

nación [= Francia] ha roto los encadenamientos políticos de los 

hombres, del mismo modo mi sistema, en la teoría, arranca a los 

hombres de las cadenas de la cosas-en-sí, y de su influencia, que 

en mayor o menor grado los enlazan en todos los sistemas hasta 

ahora, y les comparte [brinda o comunica], mediante un ánimo su-

blime, la fuerza para arrancarlas también en la praxis.96 

  

El primer sistema, porque implica liberación, de la sumisión ciega y de 

la cosa-en-sí, en la teoría y en la práctica, contra el dogmatismo y contra el 

despotismo. Y se trata de un sistema que involucra al conjunto, a la Yoidad 

concebida en términos de comunidad o Nosotros. 

Contra el dogmatismo, Fichte presenta y caracteriza al idealismo (2.1) 

como el sistema que explica la experiencia desde la autoposición del Yo, a 

la cual cada uno puede descubrir y acceder por sí mismo –pensándose y abs-

trayendo las determinaciones particulares–; autoposición que legitima la 

libertad y que comprende al sistema rival, el dogmatismo, como totalmente 

incompatible y excluyente. En cuanto parte de la cosa-en-sí, el dogmatismo 

niega la libertad, postula un fundamento trascendente y se torna imposible la 

traducción a los términos idealistas. Sin embargo, el idealismo explica desde 

                                                 
96 Carta de Fichte presuntamente a J. Baggesen, de abril/mayo de 1795 (GA III/2 300). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 89 

 

 

sí al dogmatismo, en la medida en que lo considera como un momento natu-

ral en el desarrollo, para luego observar que la negación del Yo constituye 

una posición del Yo; es decir, el dogmático es idealista sin saberlo. Pero, 

como el idealismo no se puede imponer, el dogmático tiene que aceptarlo 

por sí mismo. En la polémica Fichte oscila entre la contraposición absoluta 

y la reducción explicativa de un sistema a otro. En ambos sentidos exhorta a 

una elección radical, fruto de la disyunción o exclusión absoluta entre dog-

matismo e idealismo.  

Ahora bien, el idealismo fichteano (2.2) se distingue de otros dos tipos 

de idealismo: el trascendente, que no se atiene a las leyes del actuar y que 

considera a los objetos como productos directos de la actividad (un Yo sin 

limitación), y el idealismo a medias, que se atiene a lo dado y no observa la 

actividad del Yo en la constitución del mundo (limitaciones sin Yo). Ambas 

versiones del idealismo restituyen el poder de la cosa-en-sí. Esta doble oposi-

ción se condice con la doble variante del dogmatismo, racionalista y empiris-

ta, y resulta crucial en la cuestión del kantismo bien entendido. El idealismo 

superior y completo que suscribe Fichte es el de una inmanencia de la totali-

dad: el Yo se pone a sí mismo y ejecuta y legitima las leyes del actuar que 

encuentra en su propia constitución, desde sí y a partir de la libertad. En la 

compleja relación con Kant, Fichte pergeña el “kantismo bien entendido” 

como la manera de hacer concordantes el espíritu de Kant y la Doctrina de 

la Ciencia. En última instancia, el problema radica en el empirismo como 

canal de restitución del dogmatismo y, coherentemente, en la legitimación 

de la unidad (2.4).  

En este sentido, si se pretende, como los kantianos, conjuntar fragmentos 

para obtener un Yo que no está en ninguna parte, entonces –razona Fichte– 

la filosofía crítica no es seria; porque la unidad se funda por sí misma, se 

pone a sí misma, y desde ella deduce y legitima lo múltiple. La coincidencia 

con el kantismo bien entendido se logra en la medida en que se admite la 

autonomía de la razón: a partir de ésta, la unidad no resultada dada, sino 

puesta, y la autoconciencia produce los contenidos de la conciencia, y así el 

idealismo evita cualquier referencia a una cosa extrínseca. El Yo del idealis-

mo se auto-legisla, legitima las leyes del actuar desde la autodeterminación, 

y capta lo sensible acompañado de –y unificado por– lo inteligible en la 

intuición intelectual que se dirige a la actividad. Y aunque cada uno puede y 

tiene que descubrir en sí mismo este primer principio, el Yo no equivale al 

individuo, sino a la razón en general y, en concreto, al Nosotros comunitario. 

El individuo surge como producto, como síntesis o resultado deducido de la 

contraposición con otros, es un accidente o expresión de la razón, una parte 

de la Yoidad. Por lo tanto, aunque el Yo sea universalmente accesible, no se 

convierte en propiedad del individuo, ni se reduce a él, ni excluye a otros; 

desde la unidad fundamental se deduce la interacción de los individuos en 

una comunidad. En la comunidad espiritual-sensible el individuo conserva 



CAPÍTULO 2 – La polémica con el despotismo y con el dogmatismo 

90  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

su particularidad y se unifica en la interacción con otros que también conser-

van su particularidad. 

La deducción del individuo a partir de la Yoidad en la Segunda introduc-

ción presupone la interacción con otros individuos como sus semejantes, y 

expone uno de los lados de la articulación. Esta tesitura resulta consonante 

con el procedimiento del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, que 

examinaremos en los primeros apartados del capítulo 4. La contracara de la 

misma articulación, lo que podríamos caracterizar como la horizontalización 

de la verticalidad universal-particular, Fichte la desenvuelve en la Doctrina 

de la Ciencia nova methodo y en el Fundamento del derecho natural, como 

veremos entre los últimos apartados del capítulo 4 y el capítulo 6. En esta 

contracara necesaria, en vez de mostrar que el individuo surge como produc-

to de la síntesis entre lo universal y lo particular y como si estuviera separado 

de los demás individuos, se muestra precisamente la inversa: que el individuo 

puede realizar esa síntesis porque para pensarse como individuo recibe justa-

mente la exhortación del otro, esto es, se configura como tal en virtud de la 

influencia y del trato con otros seres semejantes, y sin esa reciprocidad no se 

podría siquiera pensar como individuo. La Yoidad no sólo no es exclusiva ni 

apropiable, sino también se manifiesta en otros seres, a tal punto que sin esta 

manifestación el individuo siquiera podría pensarse a sí mismo como racio-

nal. La verticalidad aparece ahora como un entramado de interacciones hori-

zontales que denotan y despiertan esa referencia a lo universal. 

Por último, insistimos en que la polémica con el dogmatismo se asemeja 

notoriamente a la polémica con el despotismo (2.5). El despotismo es la con-

sagración de un poder supremo separado de lo social y se caracteriza por la 

opresión de la libertad, el determinismo, la negación de la voluntad y del 

consentimiento de los gobernados, el ejercicio de la fuerza, la negación de la 

igualdad, la no-responsabilidad de sus actos (la unilateralidad o la arbitrarie-

dad) y la negación del progreso o conservadurismo. No obstante, observamos 

que bajo el despotismo subsiste el germen de la libertad y de la racionalidad, 

que pugnan por realizarse y desarrollarse en ciertas etapas o grados. Así co-

mo el dogmatismo subsiste negando al idealismo –y, en caso de sincerarse, 

tendría que asumirlo–, de la misma manera el despotismo, aunque alberga la 

libertad y la racionalidad, las reprime para no asumirlas. Y siguiendo con el 

paralelo, así como hay una suerte de inclinación natural hacia el dogmatismo, 

de la misma manera el despotismo se presenta como una suerte de organiza-

ción primera, de la cual cabe en algún momento despertar, dando cauce a la 

lucha de la libertad y del Yo por realizarse, para nacer de nuevo en una orga-

nización más o plenamente racional. 

De acuerdo con esto, Fichte concibe la política principalmente como con-

flicto (2.6): ante la acusación de ateísmo, imputa a sus perseguidores el ser 

doctos serviles al poder, contribuir a la dominación y a la impermeabilidad 

e impunidad de los poderosos, junto con el desorden y la ilegalidad que se 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 91 

 

 

difunde al resto. Así como hay dos géneros principales de hombres, los dog-

máticos-opresores y los idealistas-libres, del mismo modo hay dos partidos, 

los conservadores y los amigos de la luz, que se hallan en una contienda 

eterna, sin mediación y sin traducción posible, al estilo de la disyunción 

excluyente. La misma disyunción surge ante el pueblo oprimido, que puede 

utilizar la opresión para reaccionar y activar la libertad dormida en contra del 

poder opresor, o consentirla pasivamente. El desarrollo histórico ofrece dos 

alternativas para la elevación a la Yoidad–razón: revolución o reformismo. 

Se puede perderlo todo, dice Fichte, menos la libertad, pues la peor forma de 

despotismo es el espiritual, precisamente el que propone el dogmatismo.  





93 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––

CAPÍTULO 3 

 
La concepción negativa 

del Estado 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Tras examinar la polémica del idealismo frente al dogmatismo asociado 

al despotismo, contamos con una serie de elementos conceptuales para anali-

zar los primeros textos de Fichte en el plano social y jurídico-político: 

Reivindicación de la libertad de pensamiento (1793), Contribución para la 

rectificación del juicio del público sobre la Revolución Francesa (1793) y 

Algunas lecciones sobre el destino del sabio (1794). En este conjunto tam-

bién se ubica el Ensayo de una crítica de toda revelación (1792, 1795). En 

general, todas estas obras ofrecen una primera mirada sobre diversos temas, 

algunos de los cuales anticipan cuestiones del Fundamento del derecho natu-

ral, pero desde una perspectiva radicalmente diferente, dado que encontrare-

mos una concepción negativa del Estado, en un doble sentido: en cuanto la 

palabra Estado se equipara con un régimen ilegítimo, excluyente, unilateral, 

cubierto por los doctos serviles –en suma, despótico–; y en cuanto se coloca 

el Estado al margen de las instancias de sociabilidad e intersubjetividad co-

mo mero poder coactivo. Éste es un aspecto fundamental: de ninguna manera 

se debe soslayar o minimizar que en los escritos mencionados Fichte critica 

el modelo despótico de Estado. Sólo a partir de este aspecto se comprende 

que más tarde, en el Fundamento del derecho natural, proponga un modelo 

de sociabilidad –no por fuera de, sino– con Estado, puesto que el Estado que 

se erige conforme a la razón ya no tiene nada que ver con el despótico. Pero 

por el momento nos instalamos de lleno en el problema de desentrañar las 

críticas de Fichte al Estado en los primeros escritos socio-jurídico-políticos. 

Para horadar el despotismo, en estas obras tempranas Fichte apela a dos 

estrategias principales y simultáneas: por un lado, muestra el desgarramiento 

entre soberano y súbditos, y en contra de tal separación agita la libertad de 

pensamiento, el Yo puro o la ley moral –el “sello divino” de la libertad en 

cada individuo, como impugnación y acceso universal a la racionalidad–. Por 

otro lado, muestra que en el plano horizontal de sociabilidad, a través de la 

comunicación de conceptos y del vínculo que se profundiza, la sociedad se 

organiza también de modo a-estatal. En ambos casos, lo social se contrapone 

a un Estado concebido esencialmente como poder represivo-coactivo y ena-



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

94  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

jenado. De aquí surgen ciertas cuestiones: ¿cómo se armoniza esta concep-

ción negativa del Estado con la concepción positiva que formulará en el 

Derecho natural? ¿Se trata de una crítica sólo al Estado despótico o de una 

crítica a toda forma de Estado en general? ¿Son dos visiones excluyentes o 

una se reduce a la otra? ¿Se puede decir, con la perspectiva de la superfluidad 

o con la perspectiva de la coacción (1.4), que el Estado siempre será un con-

cepto negativo para paliar las deficiencias de la positiva sociabilidad hori-

zontal? ¿Resulta ser esta negatividad inherente e inescindible del concepto 

de Estado? 

En el presente capítulo (3.1) partimos del signo distintivo de la Reivindi-

cación, esto es, la crítica al despotismo (en conexión con lo desarrollado en 

los dos últimos apartados del capítulo anterior), una crítica que se centra en 

la corrupción del espacio público y en el impedimento de pensar por sí mis-

mo o despertar de la Yoidad, la libertad o la razón. Precisamente (3.2) en tal 

gesto se inscribe la restitución de la igualdad ante la verdad y la consagración 

de los derechos inalienables, porque allí, en tensión con el espacio público 

viciado y conservador, y como una sociabilidad donde el individuo está en-

tramado en el compartir –en el dar y recibir espontáneo y sin cálculo–, se 

erige (3.3) el concepto de Yo puro o ley moral, un reducto interior que fun-

ciona simultáneamente como instancia de impugnación del despotismo y 

como instancia de exposición y fundamentación de un orden socio-jurídico 

diferente y legítimo. El Yo puro y la ley moral interpelan inmediatamente 

desde la interioridad subjetiva y en dirección a transformar lo dado y lo esta-

blecido. Así, esta primera estrategia para horadar el despotismo se comple-

menta con una segunda (3.4): el tejido social –urdido desde la libertad indi-

vidual, e intensificado en la colaboración recíproca–, expresa un contraste 

muy significativo respecto del estado de cosas, e incluso (3.5) lleva a consi-

derar la (paradójica) perspectiva de la superficialidad del Estado y (3.6) la 

posible reversión de su negatividad. 

 

3.1) EL ESPACIO PÚBLICO Y LOS “SATÉLITES DEL DESPOTISMO” 

 

Como señalamos (2.5), la crítica de Fichte al despotismo se dirige a la 

miseria de las Constituciones existentes que consagran el desgarramiento 

entre el príncipe-soberano y los súbditos. Así como el dogmatismo parte de 

una cosa-en-sí trascendente y desde este principio suprime la autonomía del 

Yo (2.1), el despotismo parte de un poder soberano encerrado en sí mismo 

que suprime la libertad física y/o espiritual de los súbditos (2.4). Por tanto, 

una Constitución justa y conforme al principio idealista sería aquella que 

inmanentiza el poder soberano, que se abre a algún tipo de participación, que 

convierte a los súbditos también en ciudadanos, y que desde esta elevación 

conjunta a la racionalidad, al Nosotros compartido (2.3), construyendo un 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  95 

régimen de mandato-obediencia caracterizado, no ya por la fuerza o la coac-

ción (unilateral, arbitraria, etc.), sino por el consentimiento.    

En la Reivindicación, el contraste entre una Constitución justa y una in-

justa conduce de una o de otra manera al incentivo revolucionario, al interés 

de Fichte en una transformación radical de la organización social y política. 

La época de la separación entre amos y esclavos, donde el despotismo se 

convalida por derecho divino y cuenta a los hombres como a sus propieda-

des, para Fichte forma parte del pasado. El presente ha descubierto el “sello 

divino” en cada uno (el Yo, la libertad) y, por ende, los individuos se vuelven 

dueños de sí: 

 

Los tiempos de la barbarie han pasado, oh pueblo, cuando en nom-

bre de Dios se atrevían a proclamar que ustedes eran un rebaño 

que Dios ha puesto sobre la tierra para servir como bestia de carga 

[…]. Ustedes saben o, si aún no lo saben, podrían convencerse de 

que no son propiedad de Dios, sino que él ha impreso su sello divi-

no (göttliches Siegel) con libertad profundamente en su corazón, 

[como diciéndoles:] “no pertenecen a nadie más que a ustedes mis-

mos”.1  

 

El concepto de Dios ya no remite a un ser trascendente, inexpugnable y 

caprichoso, que los conservadores interpretan y predican en favor del estado 

de cosas existente, sino que se revela en sintonía con la autonomía del Yo. Y 

poner algo por encima del Yo y que elimine o inhiba esta autonomía resulta 

ser un signo del dogmatismo perimido. A partir de este gesto de máxima 

potenciación de la autonomía, junto con la accesibilidad universal al mismo, 

se comprende que Fichte haya elegido el Yo como la cumbre de su propuesta 

filosófica y lo equipare con el “sello divino”.  

Luego, ¿cómo se justifica el mantenimiento de la dominación? En este 

punto Fichte cierra todos los posibles caminos de argumentación. (a) Si se 

pretende justificar la dominación por la fuerza, contra ello sostiene que la 

fuerza de los opresores está en los brazos de los oprimidos. (b) Si se pretende 

justificarla por el saber o la incapacidad e ignorancia de los dominados, como 

si éstos fueran niños, sostiene que los dominadores no son más sabios. (c) Y 

si se pretende justificarla por el derecho hereditario, la pregunta se traslada 

hacia el fundamento primero de la herencia: ¿quién otorgó el poder al primer 

príncipe?2 Por lo tanto, no hay ningún argumento para defender la domina-

ción: ni la fuerza, ni el saber, ni la herencia. Por contrapartida, un poder sobe-

rano legítimo sería aquel que unifica la fuerza de todos en una misma direc-

ción, aprovecha el saber en beneficio del conjunto, y su poder lo recibe del 

                                                           
1 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 10, trad. cit. pp. 12-13. 
2 Ibíd., FSW VI 10-11, trad. cit. pp. 13-14. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

96  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

pueblo. El legítimo poder soberano, entonces, no oprime, no excluye, no se 

ejerce unilateralmente; no se concibe como unidad separada de y opuesta a 

lo múltiple, sino como unidad que se articula con lo múltiple (2.3), y para 

ello es imprescindible la libertad y la igualdad de todos los miembros de la 

sociedad. El “sello divino” representa la línea de fuga inicial del régimen 

despótico-ilegítimo, la libertad negada u oprimida por los príncipes de Euro-

pa. Pero esa libertad que subvierte el orden dominante resulta inescindible 

de la igualdad, que también permite impugnar el mismo orden (porque de 

nada sirve que unos pocos sean libres y otros tantos no lo sean), y conduce 

al problema de la articulación social comunitaria, pues no basta con el simple 

descubrimiento de la libertad personal. La libertad política superior requiere 

de una coordinación de conjunto.  

Ahora bien, la Constitución injusta contiene cierta ambigüedad: se puede 

referir tanto al despotismo tradicional como al sofisticado mediante la Ilus-

tración. Aunque en la Reivindicación Fichte no los distingue –como sí suce-

derá en Los caracteres o en los textos sobre el espíritu y la letra (1.3, 2.4)–, 

concentra sus críticas al último, quizás presuponiendo –con justicia– que con 

él se desmorona argumentativamente también el primero, pues el sofisticado 

sería una manera de pervivir del tradicional. De ahí que pergeñe una explícita 

defensa de la Revolución Francesa: a los publicistas (Zeitungsschreiber) del 

príncipe les recuerda que los eventos más sangrientos correspondieron –no a 

la mencionada revolución, sino– al despotismo y al fanatismo, y que fueron 

“consecuencia de la larga y anterior esclavitud espiritual”, que como vimos 

(2.6) es la peor forma de despotismo.3 Junto con esta apología, desenvuelve 

una simultánea recuperación e impugnación del espacio público, en la medi-

da en que éste no favorece la libertad, sino que colabora complaciente con el 

poder establecido. En el despotismo ilustrado, la libertad de pensamiento y 

de expresión se permite en tanto y en cuanto las ideas no se dirijan a la mé-

dula del problema, la desigualdad; de este modo, el príncipe y sus acólitos 

pueden permanecer firmes e indiferentes (2.5). El simple dejar-hacer sirve 

para simular transformaciones que en realidad son sólo superficiales.   

En la Reivindicación Fichte evidencia ya en el título y en el subtítulo el 

motivo polémico, la opresión y el descubrimiento de aquello que abriría una 

nueva época: la obra se ofrece “…a los príncipes europeos, que hasta ahora 

                                                           
3 Ibíd., FSW VI 26, trad. cit. p. 35. Y así comienza en Beitrag: “La Revolución Francesa 

me parece importante para la humanidad completa […]; me parece una rica pintura sobre 

un gran texto: el derecho y el valor de los hombres […]. Los hombres se escaparon de la 

cárcel del déspota con los restos de sus grilletes rotos, asesinándose unos a otros” (FSW 

VI 39). En la Contribución Fichte se dirige contra la tendencia contrarrevolucionaria de 

A. Rehberg, que inspirado en E. Burke propone suplantar la soberanía popular por la 

autonomía de la razón. Sobre este tema y en relación con otros textos y con J.-J. Rousseau: 

Damiani, A., “La rectificación de la república moderna: Rousseau en los escritos del 

joven Fichte”, en Revista de Ciencia Política, vol. 35, n° 22, 2015, pp. 393-408. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  97 

la oprimieron”, y se presenta como: “Heliópolis, en el último año de las anti-

guas tinieblas”.4 Lo anterior, lo oscuro, la relación de opresión (el pecado, 

los fraudes), caducan ante el comienzo de lo nuevo, la luz, la razón. Se trata 

de un momento bisagra, con un espacio público viciado por los doctos servi-

les y por la censura. Lo que debería promulgar el progreso se revela, desde 

otra mirada, como lo que lo impide y lo que posibilita la persistencia de lo 

perimido. Aunque el texto haya sido publicado anónimamente, Fichte inten-

taba intervenir en ese espacio, al modo del uso público de la razón que Kant 

proclama de modo ilimitado. Pero Kant confía en que la simple supresión de 

la censura, o el solo permiso a los doctos para expresarse libremente, son 

suficientes para difundir el cultivo de la razón y ayudar a los menores de 

edad a pensar por sí mismos.5 Kant supone que unos pocos ilustrados, disper-

sos entre sí y con una total libertad para exponer sus ideas, impulsarían el 

                                                           
4 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 1, trad. cit. p. 1. También forma parte del subtítulo 

la siguiente sentencia de Horacio: “Noctem peccatis, et fraudibus obice nubem” (“La 

noche de los pecados, y los fraudes hasta la nube”; Epístolas, I, XVI). El pasaje refiere a 

un hombre que se muestra justo ante los demás y, por debajo, invoca a Laverna (diosa de 

estafadores y ladrones) para que omita y esconda sus pecados y fraudes. El contraste 

luz/oscuridad también en Beitrag (FSW VI 108) y en Algunas lecciones sobre el destino 

del sabio (GA I/3 38, trad. cit. pp. 78-79). 
5 Kant, I., “Respuesta a la pregunta qué es la Ilustración” (1784), en Kants gesammelten 

Schriften, op. cit., t. VIII, pp. 35-37, 40-41; Filosofía de la historia. Qué es la Ilustración, 

trad. E. Estiú y L. Novacassa, La Plata, Terramar, 2004, pp. 33-35, 38-39. La condena de 

la censura en “Acerca del refrán: «Lo que es cierto en teoría, para nada sirve en la 

práctica»” (1793), en ibíd., t. VIII, p. 304; Filosofía de la historia, op. cit., p. 126. En el 

“Estudio preliminar” a su traducción de la Reivindicación (op. cit., pp. XVI-XXI), F. 

Oncina reconstruye el contexto histórico en torno de 1793: en 1788 se promulgan los 

Edictos de Religión y de Censura, en 1791 se agrava la vigilancia sobre las publicaciones 

con tonalidad política o religiosa. Los tiempos de Federico el Grande habían terminado. 

Aunque en 1791 Fichte se sitúa a favor de la censura estatal, en la Reivindicación cambia 

de posición y coloca la defensa de la libertad de pensamiento-expresión en el centro del 

problema. Según Oncina este cambio se explicaría, en parte, por la censura al Ensayo de 

una crítica de toda revelación, censura que finalmente fue sorteada, y en especial por la 

censura hacia la segunda parte de La religión dentro de los límites de la mera razón de 

Kant. J. L. Villacañas subraya la formación religiosa y define a Fichte como “pastor” para 

explicar su inicial acuerdo con los edictos (“La experiencia de la revolución en Fichte”, 

op. cit., pp. 200-201). También F. Oncina (“La recepción de la Crítica del juicio”, op. 

cit., pp. 177-178) cita una carta donde Fichte se define como “predicador”, y afirma que 

Fichte rápidamente toma conciencia de que esos decretos denotaban un “paternalismo 

siniestro” para “exterminar la discrepancia” (p. 195), y que se dirigían contra la filosofía 

crítica y contra el sapere aude kantiano. Sobre el contexto histórico son valiosos los textos 

de M. Sauter, que inscribe a Fichte en las ambigüedades del espacio público ilustrado-

prusiano que rastrea y especifica con detalle (“Las luces a prueba”, trad. L. Sanz, en, Istor. 

Revista de Historia, n° 19, 2004, pp. 31-48), y examina el cambio de posición de Fichte 

sobre la censura (Visions of the Enlightenment. The Edict on Religion of 1788 and the 

Politics of the Public Sphere in Eighteenth-Century Prussia, Leiden, Brill, 2009, pp. 105-

140).  



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

98  ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

progreso de la Ilustración. Así, el espacio público aparece legitimado con 

independencia del Estado y en el plano horizontal auto-regulado de la socie-

dad. En Idea de una historia universal (1784), Kant concibe el progreso 

histórico en términos de rivalidad egoísta, o “insociable sociabilidad”;6 por 

ende, cabe suponer que el progreso de la Ilustración se produce por la libre 

competencia de las exposiciones individuales de los doctos.  

Ahora bien, desde la perspectiva de Fichte, ni los doctos se constituyen 

con independencia de una visión social y política, ni se encuentran al margen 

del poder.7 Por lo tanto, aunque podría compartir la confianza de Kant en la 

libertad de pensamiento y expresión, introduce un problema que complica la 

ecuación entre el ilimitado uso público de la razón y el progreso: los doctos 

serviles tamizan el espacio público para proteger al príncipe, al modo de una 

malla de contención y un tendencioso asesoramiento administrativo. Fichte 

codifica el espacio público en clave de farsa, porque, al tamiz de los sabios 

se le suma el interés de los príncipes por ganar prestigio y reputación, para 

saldar la otrora “enorme brecha” respecto de sus súbditos. El espacio público 

sirve de fachada para conservar las desigualdades, para encubrir los “pecados 

y fraudes” en la oscura noche del pasado. De ahí que se proponga influir en 

el “público no-cultivado” en una época en la cual “la mayoría de los príncipes 

alemanes buscan distinguirse por su buena voluntad y popularidad; en la cual 

hacen mucho para aniquilar la etiqueta que antaño fortificaba la enorme bre-

cha (ungeheure Kluft) entre ellos y sus conciudadanos”.8 Asimismo, el texto 

se cierra aludiendo a los “verdaderos enemigos” del príncipe: los que le acon-

sejan “dejar al pueblo en la ceguera y la ignorancia”, porque si el pueblo se 

ilustra y cultiva, se volverá contra el poder.9 

En principio, entonces, el reclamo parece orientarse principalmente hacia 

los príncipes que oprimen la libertad de pensamiento. Sin embargo, la argu-

mentación se bifurca y Fichte se dirige al gran público no-formado, al que 

insta a odiar, no sólo a los opresores, sino también a sí mismo, porque comete 

                                                           
6 Kant, I., Idea de una historia universal (1784), “cuarto principio”, Kants gesammelten 

Schriften, op. cit., t. VIII, pp. 20-22; Filosofía de la historia, op. cit., pp. 21-22.   
7 De la praxis y del compromiso social del sabio Fichte se ocupa en Algunas lecciones 

(en especial: GA I/3 55-57, trad. cit. pp. 116-121), en Sobre la diferencia (trad. cit. pp. 

165-166, GA II/3 341), y en Ética § 29 (FSW IV 346-347, trad. cit. pp. 346-347). E. 

Acosta explica y muestra la relevancia del intelectual en Fichte con sumo detalle (“Fichte: 

acerca del compromiso social del intelectual. Una aproximación genealógica”, en Revista 

de estud(i)os sobre Fichte [en línea], n° 8, 2014).  
8 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 3, trad. cit. pp. 3-4.  
9 Ibíd., FSW VI 34, trad. cit. pp. 46-47. En cambio, en Beitrag Fichte se dirige a cómo se 

forma el sistema de opiniones de un pueblo y encuentra en la experiencia, en la influencia 

de los sentidos, la base de juicios como “un hombre puede ser señor de otro hombre”, “un 

ciudadano puede recibir, por nacimiento, un derecho de preferencia respecto de sus con-

ciudadanos”, o “un príncipe se determina a hacer felices a sus súbditos”. Estos juicios de 

experiencia son, en realidad, prejuicios políticos (FSW VI 50-52). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  99 

el error de sobrevalorar las capacidades de los poderosos.10 En rigor, sobre 

el verdadero destino, sobre el valor y los derechos del hombre, los últimos 

son más ignorantes que el pueblo llano, porque creen que la propia verdad 

particular se ubica por encima de los principios fundamentales de la verdad 

universal, como veremos en el apartado siguiente. Tal verdad particular, por 

ejemplo, lleva a que el príncipe crea en la máxima: “Todos los hombres que 

ve, majestad, son para usted, son su propiedad”.11  

Al mismo tiempo, la crítica se concentra en los asesores del príncipe. El 

pueblo podrá pensar, investigar y predicar por todas partes; mientras tanto, 

los “satélites del despotismo” se encargarán de cuidar la “oreja del prínci-

pe”.12 En este punto, dejar libre el espacio público no se traduce en progreso. 

Según Fichte el permiso para pensar y expresarse no basta para revertir el 

espacio público en favor del cultivo del pueblo, porque el poder se mantiene 

bien firme e indiferente.13 Que se deje libre el espacio público a la exposición 

de los doctos no conlleva la acción de una “mano invisible” formadora. Co-

mo observamos en los textos sobre el espíritu y la letra (2.4), lejos de contri-

buir a la propagación del cultivo, los pocos seres libres se vuelven superficia-

les, moralistas y colaboradores de los mismos superiores que los desprecian. 

Las transformaciones importantes se producen (2.5), no a partir de una flexi-

bilización de lo existente, sino tensionando entre lo conservador y lo nuevo, 

lo que pugna por mantenerse y lo que pugna por realizarse.  

En este caso, los tres estamentos involucrados son visibles: los príncipes, 

sus satélites, el pueblo. Los primeros tal vez resulten absueltos por la igno-

rancia, con los segundos se desencadena la batalla argumental más importan-

te, y con el pueblo corresponde la exhortación a que se haga escuchar, pierda 

el temor de ofender la investidura y quiebre el “prejuicio primero, de donde 

se siguen todos nuestros males, aquella venenosa fuente de todas nuestras 

miserias, aquella proposición según la cual la destinación del príncipe sería 

proteger nuestra felicidad”.14 Bajo esta excusa se encubre la dominación: 

 

                                                           
10 Mientras que J. Villacañas sostiene que Fichte en esta obra caracteriza al pueblo como 

ciego y pasivo, y que el texto se dirige contra la nobleza (“Fichte y los orígenes del nacio-

nalismo”, op. cit., pp. 146-147 n), F. Oncina reconoce la dirección “popular” de la ilustra-

ción que propone Fichte (“La recepción de la Crítica del juicio”, op. cit., pp. 178, 201) y 

afirma que esta obra tiene un “destinatario híbrido” (p. 197).    
11 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 7, trad. cit. p. 10. 
12 Ibíd., FSW VI 8, trad. cit. p. 11. 
13 Aunque no podemos descartar cierta confianza de Fichte en que, si el Estado permite 

la libertad de pensamiento y expresión, colaborará indirectamente con el progreso (ibíd., 

FSW VI 31, trad. cit. p. 42), se suscita este problema: en cuanto la verdad a exponer al 

público concierne a la raíz intrínsecamente injusta de la Constitución y a la apuesta por 

el camino revolucionario, se tendrá que producir la censura. La alternativa es que el espa-

cio público no tenga ninguna incidencia política y se auto-censure previamente. 
14 Ibíd., FSW VI 9, trad. cit. p. 12. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

100 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

[Según el prejuicio primero] Nosotros no sabemos lo que promue-

ve nuestra felicidad, el príncipe lo sabe; y si él es quien tiene que 

conducirnos hacia la felicidad, entonces tenemos que seguir a 

nuestro guía con los ojos cerrados. Él hace con nosotros lo que 

quiere, y si le preguntamos, nos asegura con su palabra que eso 

[que hace] es necesario para nuestra felicidad. Pone la soga sobre 

el cuello de la humanidad y grita: “calma, calma, todo sucede para 

tu bien”.15  

 

¿Quién juzga o determina qué hace feliz a un pueblo? La potestad del 

príncipe y sus satélites se legitimaría por su saber, bajo la falsa rúbrica de la 

Ilustración: supuestamente el príncipe sabe y decide lo mejor para el pueblo. 

En este sentido, el pueblo no sabe lo que lo hace feliz, lo que concierne a su 

bienestar, y queda excluido de la esfera de decisiones y condenado a la hete-

ronomía. En este desgarramiento –de tono incluso paternalista–16 reside la 

dominación despótica que subsume al espacio Ilustrado, no en la difusión de 

la luz, sino en la conservación de la oscuridad (2.5). Contra esta pretensión, 

Fichte abona la igualdad ante la verdad y la apología de los derechos inalie-

nables. 

 

3.2) LA IGUALDAD ANTE LA VERDAD Y LOS DERECHOS 

 

El espacio público concebido como libre juego y competencia de las opi-

niones no hace más que reproducir y conservar la desigualdad imperante, 

porque los doctos se dedican a ensalzar el poder del príncipe. Coherente-

mente, la equivalencia entre dogmatismo y despotismo se evidencia, desde 

el punto de vista del conocimiento y de la ontología, en la concepción de la 

verdad. Los “sabios sofistas del despotismo” –prosigue Fichte– sostienen 

que la verdad objetiva consiste en la concordancia entre las representaciones 

y las cosas-en-sí.17 La cosa-en-sí inaccesible y fundamento de la representa-

ción se traduce, en términos prácticos, en la sustracción de la verdad y de la 

capacidad del sujeto para constituir el objeto, teniendo que aceptar entonces 

como verdadero lo dado, o lo que dictaminan los “sabios sofistas”. El espacio 

público desregulado funciona, como la versión empirista del dogmatismo, 

del mismo modo que la verdad trascendente (como vimos en los primeros 

apartados del capítulo anterior): inhibe la capacidad de los sujetos de elevar-

se a la plena autonomía.   

                                                           
15 Ibídem. En nota Fichte aclara que la última expresión coincide con la del verdugo de la 

Inquisición en Don Carlos, la ópera de F. Schiller. 
16 El tono paternalista se observa en distintos pasajes que citamos aquí, y resulta evidente 

en aquel donde Fichte sostiene que el príncipe le quita la libertad de pensamiento al pue-

blo tal como se le quita un juguete peligroso a un niño (ibíd., FSW VI 26, trad. cit. p. 34). 
17 Ibíd., FSW VI 18-19, trad. cit. pp. 24-25. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  101 

Por el contrario, el idealismo ofrece una doble concepción de la verdad: 

por una parte, la cosa (el fenómeno) está determinada por las leyes de la 

facultad del conocimiento (teoría); por otra, el objeto es lo producido según 

los conceptos de lo justo y lo injusto (práctica): 

 

hay un cierto modo necesario sobre cómo se nos tienen que apare-

cer las cosas […], a saber, cuando el objeto significa, no la cosa-

en-sí, sino una cosa (fenómeno) determinada necesariamente me-

diante las leyes de nuestra facultad de conocimiento y mediante 

las leyes de la intuición. En este sentido, todo lo que se realiza 

conforme a una percepción correcta, mediante las leyes necesarias 

de nuestra facultad de conocimiento, es la verdad objetiva. Aparte 

de esta verdad aplicable al mundo sensible, hay incluso otra en el 

significado infinitamente superior de la palabra; a saber, no sólo 

conocemos mediante la percepción la constitución dada de las co-

sas, sino que las debemos producir nosotros mismos con la más 

pura y la más libre autoactividad, conforme a los conceptos origi-

narios de lo justo y de lo injusto.18  

 

Por ende, ni en la teoría ni en la práctica hay una instancia de referencia 

independientemente del actuar del sujeto. Esto significa que no hay un refu-

gio desde el cual convalidar o impugnar arbitrariamente la concordancia, que 

en este caso depende sólo del actuar del sujeto, ya sea en cuanto armoniza 

sus representaciones con los fenómenos que percibe, ya sea en cuanto realiza 

lo que manda la ley moral. En el idealismo la concordancia, determinada o 

producida, no se legitima por las cosas, sino por el actuar del Yo. Y el Yo, o 

la razón, se encuentra en todos y cada uno (2.3). Así, los déspotas y sus saté-

lites carecen de legitimidad para arrogarse la posesión exclusiva de la verdad. 

La verdad vale tanto para ellos como para el pueblo o para Dios: “Lo que es 

conforme a estos conceptos [originarios de lo justo y de lo injusto], es verda-

dero para todos los espíritus y para el Padre de los espíritus. La mayoría de 

las verdades de este tipo son muy fáciles y muy seguras de conocer, nuestra 

conciencia (Gewissen) nos las exclama”.19  

Si la verdad muestra claramente lo que significa lo justo y lo injusto a 

cualquier conciencia, entonces el punto de vista gnoseológico-ontológico 

incluye también un punto de vista jurídico-político. Mientras el dogmatismo 

apela a una verdad trascendente para defender el fatalismo, el idealismo 

supone una igualdad absoluta en el acceso a la verdad. La verdad inaccesible 

                                                           
18 Ibíd., FSW VI 19, trad. cit. p. 25. Esta distinción entre lo dado (teoría) y lo producido 

(práctica) también está en el Ensayo de una crítica de toda revelación, tanto respecto de 

la representación (FSW V 16, trad. cit. p. 175), como respecto de las leyes (FSW V 18, 

trad. cit. p. 177).  
19 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 19, trad. cit. pp. 25-26. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

102 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

se revela como la guarida del dogmático para cobijar al despotismo, y el 

igualitarismo fichteano en la accesibilidad como la estrategia para horadarlo. 

El punto clave reside en la evidencia que posee el Yo, la transparencia de la 

ley moral, como observaremos más abajo. 

En este sentido, Fichte cierra los caminos para la justificación del do-

minio despótico. Así como ni el derecho divino, ni la fuerza, ni la genealogía 

hereditaria, convalidan el poder del príncipe (3.1), tampoco el saber, ni la 

(presunta) posesión de la verdad. Si se destruye el “prejuicio primero” según 

el cual el príncipe cuida la felicidad del pueblo y todo lo que hace –por más 

absurdo que sea– sólo tiene ese motivo, entonces se descubre que el príncipe 

no está por encima de la racionalidad, sino al revés: Dios –es decir, la ley 

moral, la auto-legislación, el Yo, la razón– ocupa el lugar soberano. Por eso 

escribe Fichte: “No, príncipe, tú no eres nuestro Dios. De él esperamos la 

felicidad, de ti la protección de nuestros derechos. Ante nosotros no debes 

ser bondadoso, debes ser justo”.20  

La distinción entre príncipe y Dios expresa el rechazo de la prerrogativa 

de posesión exclusiva de la racionalidad y de la verdad por parte del príncipe 

y sus servidores, junto con la apertura de la ley moral accesible a todos los 

hombres. La evidencia de la ley moral soslaya el argumento paternalista. De 

ahí que Fichte rechace el Ser o cosa-en-sí como primer principio y proponga 

en este lugar el Yo, al que cualquiera puede acceder con solo pensarse a sí 

mismo y pensar su pensar. El príncipe, como un ser humano más, bien puede 

equivocarse. Por consiguiente, tendrá que descender de su recinto escindido 

de lo social y llegar al pueblo, para considerarse apenas –y no más que– un 

primus inter pares: “¿Por qué [los príncipes] no se quieren decidir a descen-

der entre nosotros, para ser los primeros entre los iguales?”.21 Tendrán que 

desentenderse de la felicidad, que sólo consiste en la libre autoactividad:  

 

Nuestra única felicidad para esta tierra –si, en efecto, debe existir 

la felicidad– es la libre autoactividad sin obstáculos […]. Sí; noso-

tros miramos a este otro mundo, que no está tan radicalmente sepa-

rado del presente como ustedes creen, [este otro mundo] cuyo 

derecho de ciudadanía ya portamos aquí, profundamente en nues-

tro pecho.22  

                                                           
20 Ibíd., FSW VI 9, trad. cit. p. 12. Lo mismo vale al revés, de Dios no esperamos un 

legislador político, sino sólo un legislador moral (Ensayo de una crítica, FSW V 115-116 

n, trad. cit. p. 117 n).  
21 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 27, trad. cit. p. 37. 
22 Ibíd., FSW VI 29, trad. cit. pp. 39-40. En Beitrag la igualdad está signada por el mismo 

argumento de la felicidad, y la apuesta revolucionaria concierne a la educación: “En el 

despotismo no hay ningún medio que proteger; más bien hay que proteger aquello que es 

del déspota, que mediante el mal que nos inflige, se hace de infelices como nosotros, para 

decir que se entrega a sus largas miserias, para descender a nosotros y ser el primero entre 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  103 

 

Al despojar al príncipe del lugar de Dios y de la verdad no sólo se lo 

restringe a lo terrenal-relacional y se lo iguala al resto de los hombres, sino 

también se habilita el acceso universal a la racionalidad en cuanto espacio de 

autolegislación inalienable. Esto no significa un rechazo a toda existencia de 

un poder soberano, sino una reformulación de su legitimidad. Lo que Fichte 

le pide al príncipe es que él mismo también se someta a la ley.23 Sólo así 

comenzaría a ser un soberano legítimo. 

En sintonía con el igual acceso a la verdad, Fichte rechaza que el hombre 

pueda ser reducido a la condición de cosa o propiedad del príncipe. La liber-

tad –que el ser humano descubre a través de la conciencia– es un derecho 

inalienable. El fuego divino que se enciende en su pecho lo convierte en 

ciudadano de un mundo cuyo primero es Dios, la voz interior, la ley moral. 

Esta ley se manifiesta en el sí mismo (Selbst), y aquí y sólo aquí se justifica, 

pues no hay una instancia ulterior de fundamentación. Esta ley manda desde 

la interioridad de la conciencia, y manda incondicionalmente, sin permitir 

que ninguna otra ley (que, obviamente, será inferior) la suprima:  

 

El hombre no puede ser heredado, ni vendido, ni regalado; no pue-

de ser propiedad de nadie […]. Lleva profundamente en su cora-

zón una chispa divina, que lo eleva por encima de la animalidad y 

lo hace conciudadano de un mundo cuyo primer miembro es Dios 

– su conciencia (Gewissen). Ésta lo gobierna absoluta e incondi-

cionalmente a querer esto y no aquello, y eso [sucede] libremente 

y desde su propio movimiento, sin ninguna coacción exterior. El 

hombre debe obedecer esta voz interior […]; del mismo modo, 

tampoco tiene que ser coaccionado por algo exterior […]. Por lo 

tanto, ningún extraño puede mandar sobre él; el hombre mismo 

tiene que hacerlo según la ley que se da en él. El hombre es libre 

y tiene que permanecer libre. Nada puede gobernarlo, salvo la ley 

que está en él, porque es su única ley; y contradice esta ley, y se 

aniquila la humanidad, cuando se deja imponer otra.24  

 

La sacralidad de la figura humana resulta ser prístina, con connotaciones 

que atañen tanto al pasado (el despotismo, la esclavitud, y por qué no también 

la conquista y la colonización), como al futuro, esto es, a la explotación y la 

vida como bestia de carga que contrasta, como veremos en otro capítulo 

(9.4), con el poder vivir del propio trabajo, de la misma manera que contrasta 

                                                           
los iguales. Para evitar revoluciones violentas, hay un medio más seguro; pero es única-

mente éste: enseñar al pueblo fundamentalmente sobre sus derechos y deberes” (FSW VI 

41). 
23 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 31, trad. cit. p. 43. 
24 Ibíd., FSW VI 11-12, trad. cit. pp. 14-15. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

104 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

el Estado real con el Estado racional (10.1-2). La sacralidad se condice con 

la plena autonomía y, como insistimos, con la elección de la palabra Yo por 

parte de Fichte, no para enredarse en cuestiones subjetivistas que deberían 

ser neutralizadas y apartadas por la abstracción, sino para enfatizar en el ras-

go eminentemente universal y accesible de la razón y de la ley moral. 

Aunque del pasaje citado podría deducirse que el hombre no debe aceptar 

absolutamente ninguna otra ley, o que sólo en él se descubre la última ley, 

Fichte parece apuntar a otro aspecto: no que no pueda obedecer otra ley, sino 

que no hay ninguna ley más allá de la racionalidad, que desde luego no es 

potestad exclusiva de uno o de unos pocos, sino precisamente universal. Si 

la evidencia de esta ley fuera sólo para un sujeto, entonces no sería una ley, 

ni sería racional, ni tendría sentido toda la crítica al príncipe y sus servidores. 

Esta ley suprema no admite ninguna otra ley sobre ella, pero sí admite un 

plexo de leyes por debajo de ella: por ejemplo, las leyes positivas, que deben 

subordinarse coherentemente a la ley moral o, al menos, no contradecirla. En 

este sentido, no hay ninguna ley más allá de la instancia soberana o primer 

principio. Esto no significa, de ninguna manera, que el descubrimiento y co-

nocimiento de la ley suprema sea una facultad exclusiva de unos pocos, sino 

que todos y cada uno pueden elevarse a ella. 

La humanidad consiste, entonces, en auto-legislarse. Luego, todo lo que 

esta ley moral superior no prohíba, forma parte de lo permitido. Jamás puede 

permitirse la negación de esta ley, las condiciones bajo las cuales actuar y 

obedecer al deber; por consiguiente, tampoco puede transferirse a otro la 

capacidad de auto-legislación.25 Este derecho es inalienable. 

Además, hay otros derechos que sí se pueden transferir sin dañar con ello 

la libertad. Los derechos alienables conciernen únicamente a acciones exte-

riores, y sólo se pueden entregar de manera voluntaria y mediante contrato. 

De este modo, se funda una sociedad civil de uno con todos y de todos con 

uno, una totalidad inmanente en la que cada uno acepta la legislación positiva 

–coherente con la ley moral– y concede algunos derechos alienables. Dado 

que el ejercicio del poder ejecutivo no puede recaer en la sociedad entera, se 

nombra un príncipe, que recibe sus derechos de cada uno de los miembros a 

través del contrato. El contrato que funda la sociedad civil es “de todos los 

miembros con uno, o de uno con todos”.26 Por lo tanto, el poder soberano no 

recibe su poder de otra instancia que no sea la sociedad misma, y la sociedad 

no puede transferir ningún derecho si ella no lo tenía. En este punto, el cír-

culo se cierra sobre sí: el príncipe sólo resulta legítimo si su poder proviene 

de la transferencia voluntaria de derechos de los miembros de la sociedad, 

los cuales asimismo no pueden enajenar su autonomía, sino sólo aquello que 

                                                           
25 Ibíd., FSW VI 12, trad. cit. pp. 15-16. 
26 Ibíd., FSW VI 13, trad. cit. pp. 16-17. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  105 

se condice con la auto-legislación. Luego, en cuanto uno que sintetiza legíti-

mamente el todo social, el príncipe se convierte en “sublime intérprete”27 de 

la sociedad que representa y de la cual recibe su poder. 

Con esta explicación, no se puede justificar el poder del príncipe de otra 

manera que no sea mediante la sociedad misma. Además, queda fundacional-

mente desacralizado su modo de operar, puesto que los mandatos del sobera-

no resultan legítimos sólo en la medida en que sean coherentes con la ley 

moral. Incluso, dado que Fichte coloca la conciencia moral o auto-legislación 

sobre las leyes positivas, deja siempre entreabierta la posibilidad, ante una 

disposición que podría contradecirla, de la reactivación del fermento revolu-

cionario. 

La distinción entre derechos alienables e inalienables se enmarca en la 

pregunta: ¿en cuál de los dos debería incluirse la libertad de pensamiento y 

de expresión? Sobre este tema volveremos más abajo (3.4). A continuación 

ampliamos la mirada sobre el Yo puro y la ley moral en otras obras del mis-

mo período. 

 

3.3) LEY MORAL, YO PURO Y (NO-)CONCORDANCIA 

 

La verdad y los derechos inalienables son para Fichte instancias a las que 

todo ser racional puede acceder examinándose a sí mismo. Junto con el pre-

supuesto de la evidencia establece el presupuesto de la universalidad. La ley 

moral, en cuanto ley suprema, se convierte en criterio último para examinar 

el actuar y las leyes positivas. Todos estos elementos (la verdad, lo inaliena-

ble, la ley moral, la auto-legislación, etc.) convergen en el Yo puro y configu-

ran una de las estrategias argumentativas para horadar la dominación despó-

tica e instigar la conquista de la libertad. En algunas obras del mismo período 

Fichte caracteriza a la ley moral como concordancia del Yo consigo mismo 

o autonomía. Aunque difieren los contextos temáticos de cada obra, se desta-

ca una nota común: la elevación a la ley moral, al plano de la universalidad, 

no es patrimonio exclusivo de unos pocos, sino que está a la base de todo 

ser racional, lo que significa que cada uno posee la semilla del Yo. 

En el Ensayo de una crítica de toda revelación equipara la ley moral 

directamente con Dios, en el sentido de que la moralidad, lo justo, impera 

necesariamente sobre la naturaleza o ámbito sensible.28 Pero esta unidad, que 

es absoluta en Dios, en el hombre aparece como escisión y como búsqueda 

de concordancia o conformidad con los fines, lo cual conlleva la exigencia 

de realizar lo justo.29 ¿Cómo se compatibiliza esta concepción de Dios como 

“legislador moral” con la libertad del hombre para cumplir con la ley? Dios 

determina la naturaleza a través de la causalidad de su voluntad, lo que no 
                                                           
27 Ibíd., FSW VI 30, trad. cit. p. 41. 
28 Fichte, J. G., Ensayo de una crítica, FSW V 40 n, trad. cit. p. 59 n. 
29 Ibíd., FSW V 44, 47, trad. cit. pp. 62, 64, respectivamente. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

106 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

incluye los efectos de esta causalidad, que se distinguen de la voluntad de 

Dios. No se da, entonces, una correlación directa. Así, la voluntad de los 

seres racionales no puede ser necesariamente determinada por un legislador 

universal (pues en tal caso, se reproduciría el dogmatismo y la acción carece-

ría de valor moral),30 sino que el ser racional tiene que determinarse a sí 

mismo libremente. Dios se presenta ante el hombre como idea, como aquel 

que determina la naturaleza según fines morales, es decir, como ley moral o 

razón compartida con todos los seres racionales. No se trata de una entidad 

más allá de la ley moral o de la razón, sino que se identifica con ellas; Dios 

no es más que la razón o ley moral: 

 

aquí la religión ya está fundada en la idea de Dios como determi-

nador de la naturaleza según fines morales. Dios nos ordena 

(richtet) según una ley que no puede serle dada sino por su razón 

y, consecuentemente, según su voluntad determinada mediante la 

ley moral. [… L]a razón no puede contradecirse a sí misma jamás, 

sino que expresa lo mismo en todos los seres racionales […]. Ade-

más, la razón nos obliga a obedecer sus leyes, sin consideración de 

un legislador sobre ella; si se admite que hay algo, que no sea la 

razón misma, que impera sobre ella, entonces la razón yerra, está 

totalmente aniquilada y suprimida. Ahora bien, si nos presenta la 

voluntad de Dios como completamente idéntica con sus leyes, nos 

obliga de modo mediato a obedecer también a aquélla [= voluntad 

de Dios]. Pero esta obligación no se funda sino en la concordancia 

[de la voluntad de Dios] con sus propias leyes [= de la razón], y no 

es posible ninguna obediencia a Dios sin una obediencia a la ra-

zón.31  

 

Por ende, de la idea de Dios no se sigue el cumplimiento inmediato de la 

ley, sino sólo la exigencia del deber. La razón o ley moral ordena al hombre 

cumplir con la ley, en aras de la plena concordancia que expresa la máxima 

auto-legislación, que él tiene que esforzarse por alcanzar en el ámbito de la 

práctica. El incumplimiento conlleva una ruptura consigo mismo, una falta 

de respeto hacia sí, una discordancia interna. La idea de Dios como legislador 

                                                           
30 “¿Queremos tener un concepto DETERMINADO de Dios, conocer su esencia, tal como es 

EN SÍ? […] Un ser infinito que conozcamos, […] nos impulsaría con su poder y nos opri-

miría para cumplir con sus mandatos. La libertad habría sido suprimida […]; habríamos 

perdido todo mérito y todo ejercicio, el fortalecimiento y el amor por la lucha, y […] 

habríamos devenido máquinas morales” (ibíd., FSW V 118, trad. cit. pp. 120-121). 
31 Ibíd., FSW V 51-52, trad. cit. pp. 67-69. La identidad entre Dios, la ley moral y la 

razón-unidad, también en: FSW V 121, trad. cit. p. 123.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  107 

moral no convierte al hombre directamente en un ser moral, sino que colabo-

ra como contrapeso de las inclinaciones sensibles.32 En otras palabras, para 

Fichte la religión fundamentalmente conduce a un fin moral, la exigencia de 

cumplir con el deber. Así como la “voz de nuestra conciencia”33 atrae lo justo 

y lo bueno, y así como el impulso moral constituye un “rayo divino en noso-

tros”,34 la idea de un legislador moral estimula el esfuerzo por abrazar la 

concordancia absoluta, que para un ser finito resulta inalcanzable.   

En la Contribución también considera que la moral permite ir más allá 

de la sensibilidad o de la necesidad férrea y abrir un campo de posibilidades 

(Andersseynkönnen), el de la libertad, el de las decisiones de los seres racio-

nales,35 que a la vez permiten transformar la naturaleza. La ley que ordena el 

deber se encuentra en el sí mismo (Selbst) o forma originaria del Yo puro, y 

la experiencia se presenta como un conjunto de exteriorizaciones particulares 

del deber.36 Además, lo que la ley no prohíbe, lo permitido, constituye nues-

tro poder, y de aquí se deriva el derecho: 

 

Todo lo que esta ley [moral] no prohíbe, lo podemos hacer. Lo que 

podemos hacer lo tenemos como un derecho, porque este poder es 

legal. […] Por tanto, así como podemos decir “tenemos un derecho 

a ser seres racionales, tenemos un derecho a hacer nuestro deber”, 

también podemos decir “tenemos un derecho a hacer lo que permi-

te la ley moral”.37   

 

                                                           
32 Ibíd., FSW V 54-57, trad. pp. 70-72. El tema continúa en: FSW V 60-61, trad. cit. pp. 

76-77; FSW V 112, trad. cit. p. 113. Sobre el respeto: FSW V 27-29, trad. cit. pp. 184-

186. En la “Introducción” a la traducción de esta obra, V. Serrano (pp. 35-36) enfatiza el 

papel del sentimiento, que en los escritos previos funcionaría como refuerzo sensible de 

la ley moral a través de la revelación y de las religiones positivas, compensando así la 

carencia propia de la inclinación. 
33 Ibíd., FSW V 88, trad. cit. p. 94. 
34 Ibíd., FSW V 30, trad. cit. p. 186. En Beitrag: “en nuestros corazones ciertamente arde 

aquel rayo de la divinidad, y así el mismo nos orienta ciertamente hacia un justo todopo-

deroso” (FSW VI 40).  
35 Fichte, J. G., Beitrag, FSW VI 55-56. 
36 Ibíd., FSW VI 58-59. 
37 Ibíd., FSW VI 60. “En efecto, tenemos un derecho a hacer lo que la ley moral mera-

mente nos permite; pero también tenemos un derecho, contrapuesto al primero, a no 

hacerlo. La ley moral calla, y permanecemos meramente bajo nuestro arbitrio. […] Tengo 

un derecho a hacer lo que la ley moral permite significa que el hacer o el abstenerse de-

penden meramente de mi arbitrio. Tengo un derecho a ser libre y a hacer mi deber, sig-

nifica sólo que no hay nada, que no tengo ningún derecho, que pueda impedírmelo […]. 

Éstos son los principios fundamentales desde los cuales tienen que conducirse todas las 

investigaciones sobre la legalidad (Rechtmässigkeit) o ilegalidad de algunas acciones li-

bres” (FSW VI 60-61). 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

108 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

De este modo, el derecho se deduce indirectamente de la ley moral. Aho-

ra bien, el ser racional finito, en la contraposición entre lo espiritual y lo 

sensible, despliega una lucha, que aquí Fichte denomina Cultur zur Freiheit, 

una “cultura para la libertad” que implica ocupar todas las fuerzas en la reali-

zación de los fines superiores de la libertad. El fin último de esta formación 

consiste en la perfecta concordancia de la voluntad del hombre con la ley de 

la razón, y no se puede realizar sino libremente, mediante la autoactividad.38 

Prosigue:  

 

nada se cultiva, salvo aquello que tiene que cultivarse a sí mismo. 

Todo contenido meramente padecido es, precisamente, lo contra-

rio de la cultura. La formación (Bildung) sucede mediante la auto-

actividad, y finaliza desde la autoactividad. Por lo tanto, ningún 

plan de la cultura puede ser establecido, de modo que sea necesaria 

su consecución; se efectúa desde la libertad, y depende del uso de 

la libertad.39  

 

Por ende, aquellas sociedades en las que se erige como fin la esclavitud 

de la mayoría ante la libertad de unos pocos, y donde los primeros están al 

servicio de los últimos, tiene que producirse efectivamente un cambio de 

raíz, para que la humanidad se acerque cada vez más al fin final. Si esta gran 

meta fuera alcanzada, entonces –dice Fichte– la Constitución (el Estado) se-

ría absolutamente innecesaria: 

 

Si el fin final alguna vez pudiera ser alcanzado completamente, no 

sería necesaria en absoluto ninguna Constitución (Staatsverfass-

ung) más; la máquina permanecería en silencio, porque no se 

efectuaría ninguna resistencia más. La ley universalmente válida 

de la razón reuniría a todos en la más elevada unanimidad de 

convicciones, y no tendrían ninguna otra ley más para vigilar sus 

                                                           
38 Ibíd., FSW VI 86-89. En Algunas lecciones Fichte agrega que la cultura para la libertad, 

en cuanto habilidad para modificar las cosas externas, admite grados de desarrollo (GA 

I/3 31, trad. cit. pp. 50-51). En referencia a la Contribución, F. Oncina sostiene que esta 

Kultur zur Freiheit “sirve exclusivamente para fundamentar el derecho de quebrar y des-

truir por la vía revolucionaria el Estado existente, pero no esboza una comprensión posi-

tiva del Estado” (“La recepción de la Crítica del juicio”, op. cit., p. 203, subrayado nues-

tro). Es evidente que suscribimos plenamente esta tesis que recorre todo el presente 

capítulo. En la misma sintonía, R. Schottky afirma que el liberalismo de Fichte es tan 

extremo que se asemeja al anarquismo (Untersuchungen, op. cit., p. 136). A. Damiani 

analiza la conexión entre trabajo y ciudadanía en la Contribución y en Algunas lecciones 

(“Trabajo y ciudadanía”, op. cit., pp. 286-291), y considera a la cultura para la libertad 

como un proceso que permite al hombre emanciparse del despotismo (pp. 289-290).  
39 Fichte, J. G., Beitrag, FSW VI 90. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  109 

acciones. No habría que determinar ninguna norma más, […] por-

que ninguno exigiría más ni daría menos que lo que fuera necesa-

rio; ningún juez más tendría que decidir sus disputas, porque ellos 

estarían siempre de acuerdo.40  

 

Cabe preguntarse si ese silencio significa exactamente que la máquina 

estatal ya no funciona más, o solamente funciona sin hacer ruido, sin conflic-

tos resonantes. Desde luego, el elevamiento moral implica un nivel de con-

cordancia tal que las leyes penales y las sanciones se desharían en la super-

fluidad. Pero enfaticemos que se trata sólo de una suposición, de un eventual 

estado de cosas futuro. Sobre este aspecto volveremos abajo (3.5). 

En suma, la cultura para la libertad no admite exclusiones. La libertad 

trascendental es un rasgo compartido por todos los seres espirituales. Aunque 

para el Estado la igualdad sea un presupuesto –o porque no exista aún y haya 

que cambiar la Constitución, o incluso porque existe conforme a la razón y 

no se necesite cambiar la Constitución–, de cualquier manera, desde el punto 

de vista de la ley moral todos los seres espirituales son iguales.41 

En Algunas lecciones sobre el destino del sabio Fichte caracteriza al “Yo 

puro” como principio fundamental, el sello de la espiritualidad, y considera 

al hombre en su abstracción, separado de las relaciones con otros. Al hombre 

en general le corresponde el ser “para sí”, el carácter absoluto de la racionali-

dad, la Yoidad; se pone a sí mismo y contiene un fin en sí mismo. Desde 

luego, dado que se trata del Yo puro, no cabe confundirlo con un sujeto 

empírico; pero el Yo puro está en el interior de todo hombre.42 Además, el 

hombre es algo, un ser sensible, y entonces su ser deviene deber: en cuanto 

ser inteligible y racional, el hombre es porque es (en el sentido de que no 

tiene un fin más allá de sí, sino en sí mismo), y en cuanto sensible es porque 

debe ser (en el sentido de que el fin de lo sensible está en lo racional, en el 

deber).43 Así se entiende: “El hombre debe ser lo que él es absolutamente 

                                                           
40 Ibíd., FSW VI 101-102. 
41 Ibíd., FSW VI 108-109. Fichte distingue tres sentidos de libertad: “la trascendental, 

que en todos los espíritus racionales es la misma, la facultad de ser causa primera e inde-

pendiente; la cosmológica, el estadio que, dado que [aquí] no se depende efectivamente 

de nada externo, nadie más que el espíritu infinito la posee, pero es la meta última de la 

cultura de todo espíritu finito; la política, el derecho, que no reconoce ninguna ley más 

que aquella que se da a sí misma” (FSW VI 101 n).      
42 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 28, trad. cit. pp. 40-41. J. Villacañas sostiene 

que este Yo puro de las lecciones se distingue del Yo de los escritos de revolución (Rei-

vindicación y Contribución) en que deja de lado la subjetividad individual y pasa a una 

genérica (“La experiencia de la revolución en Fichte”, op. cit., pp. 203-204, 206, 209). 

Este señalamiento no contradice nuestro enfoque, que sólo trata la transparencia o accesi-

bilidad de la ley moral. 
43 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 29, trad. cit. pp. 44-47. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

110 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

por esto, porque él es; lo que significa que todo lo que él es debe ser referido 

a su Yo puro”.44  

Dicho de otra manera, la libertad del punto de partida lo orienta a actuar: 

el hombre debe determinarse a sí mismo y, en este sentido, el deber moldea 

su querer y éste se dirige hacia aquél. Así, en el plano moral el Yo puro 

funciona como cielo de la unidad perfecta, la identidad o concordancia total 

consigo, un cielo que moviliza las aspiraciones del ser racional finito, lo con-

duce a la transformación de la naturaleza (No-Yo) según sus propios concep-

tos.45 Pero si el fin final del hombre consiste en la concordancia entre el Yo 

y lo que todavía no lo es (el No-Yo), tal meta permanece siempre inalcanza-

ble, pues si fuera alcanzable el hombre se convertiría en Dios. La aproxima-

ción a lo infinito signa su camino (Bestimmung). El hombre está llamado a 

un perfeccionamiento cuya coronación última es imposible, dada su finitud 

y su condición sensible: 

 

El último fin final del hombre es someter a sí a todo lo carente de 

razón, dominarlo libremente y según sus propias leyes. Este último 

fin final es completamente inalcanzable, y tiene que permanecer 

eternamente inalcanzable, si el hombre no debe dejar de ser hom-

bre y si no debe devenir Dios. Está en el concepto de hombre el 

que su meta última tenga que ser inalcanzable y su camino hacia 

ella infinito. Por tanto, no está en la destinación del hombre alcan-

zar esta meta. Pero puede y debe acercarse a esta meta cada vez 

más; por lo tanto, la aproximación infinita a esta meta es su verda-

dera destinación como hombre […]. Entonces, la perfección es la 

meta suprema inalcanzable del hombre; pero el perfeccionamiento 

infinito es su destinación.46  

 

La plena concordancia que el hombre encuentra en el Yo puro y como 

ser inteligible representa un desafío en el plano de lo sensible: esa perfección 

deviene perfeccionamiento o perfectibilidad, fruto del esfuerzo por transfor-

mar el No-Yo según los parámetros del Yo. Y este camino se extiende al 

infinito. La libertad infinita del Yo puro inteligible implica una transforma-

ción de lo finito-sensible cuya meta última (la plena concordancia entre Yo 

y No-Yo) resulta inalcanzable, pues de ser alcanzada se quiebra la distinción 

entre Yo y No-Yo en una unidad indiferenciada, tan indiferenciada que ya 

no podrían llamarse así ni distinguirse y que absorbería en su indiferencia-

ción incluso toda o cualquier diferencia o determinación.  

En suma, el Yo puro o ley moral que cada uno puede descubrir en sí-

mismo revela una instancia inalienable, un “rayo divino” que coloca a todo 
                                                           
44 Ibíd., GA I/3 29, trad. cit. pp. 46-47. 
45 Ibíd., GA I/3 30, DS 46-49. 
46 Ibíd., GA I/3 32, trad. cit. pp. 58-59. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  111 

hombre en condición de estricta igualdad, a pesar de las Constituciones y 

divisiones injustas, que deberán ser transformadas. Ahora bien, el Yo puro o 

ley moral en el ser racional finito se presenta paradójicamente como fundan-

te y como concordancia absoluta inalcanzable (si lo finito debe permanecer 

como tal y no ser absorbido y liquidado en la absolutez de la unidad indife-

renciada). Por consiguiente, la unidad entre Yo y No-Yo, por un lado, impli-

ca heterogeneidad irreductible, enlace entre lo múltiple diferente, pluralidad 

de elementos, etc.; por otro lado, se presenta como idea, como tarea que 

estimula la autoactividad, a la vez que proyecta un tránsito infinito. Funda 

una acción, porque ordena actuar y transformar la naturaleza; pero abre un 

horizonte infinito, porque el cumplimiento absoluto es inalcanzable y, no 

obstante, el sujeto debe tender y esforzarse por ir hacia esa meta, en una 

suerte de dramatismo sísifico (o, en términos contemporáneos, en un sinsen-

tido productor de sentido, un sentido que a la vez se va creando y que signi-

fica, y se resignifica en el propio caminar). El hombre no será perfecto; sin 

embargo, debe perfeccionarse. Lo importante, lo decisivo, no es el resultado, 

sino el punto de partida, la auto-activación, la asunción por sí de la libertad, 

y sus consecuencias, las diferentes activaciones que se producen en la prác-

tica. Lo decisivo no es el fin final, sino la Bestimmung que abre un horizonte 

de posibilidades,47 que incita a transformar lo dado y a mejorarse paulatina 

y sostenidamente en ese proceso.  

En consecuencia, en los textos examinados (el Ensayo, la Contribución 

y Algunas lecciones) la ley moral se arraiga en un impulso que auto-activa 

al individuo y que lo lleva a socializar con otros y a transformar la realidad 

en un sentido igualitario, dejando siempre abierto un resto, una suerte de 

cielo para impugnar aquello que la contradiga (por ejemplo, la Constitución 

injusta). Por lo tanto, la ley moral no conduce a la inactividad, a la resigna-

ción o a la dulce espera de que las cosas mejoren por sí solas. La inactividad 

total es imposible para Fichte; a lo sumo, podrá darse una disminución del 

esfuerzo –por ejemplo, con la pereza,48 esto es, el disfrute egoísta del trabajo 

                                                           
47 Este mismo camino argumentativo se muestra en las distintas formulaciones del impe-

rativo categórico en Algunas lecciones: (i) el actuar moral –dice Fichte– tiene que regirse 

como si estuviera bajo una ley eterna (GA I/3 30, trad. cit. pp. 46-47); (ii) el impulso a la 

concordancia constituye el impulso supremo (GA I/3 35, trad. cit. pp. 64-65); (iii) este 

impulso conduce necesariamente a la sociabilidad, una de las perfecciones a desarrollar 

(GA I/3 37-38, trad. cit. pp. 74-79); (iv) este desarrollo se produce según las capacidades 

de cada uno, pero de modo equitativo (GA I/3 43, trad. cit. pp.); (v) la ley moral o impera-

tivo categórico permite que las determinaciones de la voluntad nunca lleven a una auto-

contradicción (GA I/3 48, trad. cit. pp.). La tercera formulación (iii) contiene el sentido 

del imperativo kantiano de no tomar al otro como medio, sino siempre como fin (GA I/3 

39-40, trad. cit. pp. 80-81). 
48 Fichte critica la pereza en articulación con el compromiso social (ibíd., GA I/3 47-48, 

trad. cit. pp. 98-99), la asocia con la materia y la define como “fuente de todo vicio”, 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

112 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

de otros–. La fuerza de la ley moral reside en su capacidad productiva de 

acciones, en la exhortación a la actividad. Ahora el desafío consiste en articu-

lar esta evidencia y llamado de la ley moral a la conciencia con una dinámica 

compartida.   

 

3.4) LA INTERSUBJETIVIDAD: DEL INTERCAMBIO AL VÍNCULO 

 

Una cuestión pendiente (3.2) era determinar si la libertad de pensamiento 

y expresión constituye un derecho alienable o inalienable, y en esta cuestión 

se juega y manifiesta la relevancia de la comunicación con el otro. El Yo 

puro y la ley moral parecieran configurar más una exhortación individual y 

una asunción de la libertad en primera persona, antes que invitar a la sociabi-

lidad y a las relaciones entre los individuos. Sin embargo, Fichte presenta en 

sus primeras obras una versión incipiente de la teoría de la intersubjetividad 

o de la interpersonalidad que desenvolverá posteriormente en el Fundamento 

del derecho natural.49 En la perspectiva de una apertura al intercambio de 

conocimientos con el otro y que se intensifica con el vínculo recíproco, traza 

una armonización espontánea de la sociedad que se erige con independencia 

y aparte del Estado y que, al igual que el Yo puro y la ley moral, contribuye 

a horadar el régimen despótico y a la concepción negativa del Estado. En 

este apartado observaremos que la intersubjetividad parte de un anclaje ato-

mista-individualista y deviene en una estructura organicista.  

En la Reivindicación Fichte se pregunta si la libertad de pensamiento y 

expresión es un derecho alienable o inalienable. En una primera instancia se 

inclina por lo segundo, porque: “Poder pensar libremente es la diferencia 

distintiva del entendimiento humano respecto del entendimiento animal”.50 

La superioridad del hombre se muestra en lo que concierne a la personalidad, 

a la autonomía y al decir Yo soy; se muestra en que quiere y manifiesta ese 

querer y esa libertad.51 Por lo tanto, pensar libremente equivale ponerse a sí 

mismo como Yo y expresarse. Dado que de ninguna manera –ni física ni 

espiritual– se puede sustraer la libertad y autonomía del Yo, la libertad de 

pensamiento es un derecho inalienable.  

Ahora bien, el problema se desplaza hacia la libertad de expresión, que 

ya no trata meramente de la interioridad, sino de la relación exterior con el 

otro, la comunicación (Mittheilung), el compartir o “dar y tomar [o recibir]” 

                                                           

porque apunta a gozar lo máximo posible haciendo lo mínimo posible (GA I/3 66, trad. 

cit. pp. 144-145).  
49 Nos referimos a los primeros parágrafos (1-4, o 1-7) de esta obra, en paralelo con la 

Doctrina de la Ciencia nova methodo, y lo examinaremos abajo, en el capítulo 6. A este 

tema le dedicamos: “La génesis de la intersubjetividad en la Reivindicación de Fichte”, 

Thémata. Revista de Filosofía, nº 56, 2017, pp. 83-102. 
50 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 13, trad. cit. p. 18. 
51 Ibíd., FSW VI 14, trad. cit. p. 18. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  113 

(Geben und Nehmen) libremente. A la base de esta relación está la voluntad 

o consentimiento, la coincidencia de dos sujetos en un mismo querer. Pero 

aquí el anclaje en la individualidad se convierte en una suerte de salvavidas 

de hierro para Fichte, porque el ámbito de lo compartido aparece, desde el 

punto de vista de una individualidad atómica e independiente, como un agre-

gado, un ensamble forzado en el mapa de sujetos que ocasionalmente se rela-

cionan y ocasionalmente se dejan de relacionar. Si el derecho a la comunica-

ción no se funda en un mandato, sino sólo en lo permitido por la ley moral 

(y que, por ende, no la contradice), entonces será un derecho alienable.52   

En este nivel incipiente y débil de intersubjetividad, la relación con el 

otro sucede de modo contingente e inesencial, presuponiendo que cada uno 

se constituye por sí, separado de los demás. Aunque Fichte lo considere 

como “el enlace más bello” o el “intercambio más digno”,53 este compartir 

aún no implica un hacerse uno con el otro (y, valga la redundancia, partirse 

para compartir y ser parte del uno-común), porque la relación pareciera deri-

varse de la esfera autónoma del sujeto como una relación secundaria, transac-

cional y utilitaria. Sin embargo, esta intersubjetividad débil cede paso a un 

sentido más profundo, donde el vínculo con el otro resulta constitutivo de la 

propia personalidad, y renunciar a este derecho sería equivalente a renunciar 

a sí mismo, lo que desde luego no está permitido: 

 

El derecho a recibir todo aquello que sea utilizable para nosotros, 

es una parte constitutiva de nuestra personalidad […]. Una de las 

fuentes más ricas de nuestra instrucción y formación es la comuni-

cación de espíritu a espíritu. No podemos renunciar al derecho de 

recoger lo que proviene de esta fuente, sin renunciar a nuestra espi-

ritualidad, a nuestra libertad y personalidad. Por tanto, no podemos 

renunciar a ese derecho –el otro, por ende, tampoco puede renun-

ciar a su derecho– de recoger lo que proviene de esa fuente.54  

 

Así, Fichte concluye que el derecho a dar y recibir conocimientos es ina-

lienable.55 Pero en esta segunda dimensión el otro ya no aparece como obstá-

culo o inhibición a sortear, sino como esencial al y constitutivo del carácter 

del sí mismo; por consiguiente, ambos, sí mismo y otro, forman parte de un 

compartir que atraviesa las relaciones sociales. 

En Algunas lecciones sobre el destino del sabio, el problema también se 

inicia con una definición atomista de la sociedad, en cuanto “agregación” de 

seres racionales que viven en un espacio y mantienen relaciones o referencias 

                                                           
52 Ibíd., FSW VI 15-16, trad. cit. p. 20. En Algunas lecciones, Fichte caracteriza al 

dar/recibir en el marco de una habilidad cultural (GA I/3 41, trad. cit. pp. 82-83).   
53 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 16, trad. cit. p. 21. 
54 Ibíd., FSW VI 16-17, trad. cit. pp. 21-22. 
55 Ibíd., FSW VI 23-24, trad. cit. pp. 31-32. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

114 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

mutuas.56 La nota distintiva de la sociedad no reside en el aspecto relacional, 

sino en la conglomeración de hombres ya formados que se suman unos a 

otros. Ahora bien, el mismo Fichte aclara que, para explicitar la destinación 

del sabio, considera sólo al hombre en general, abstraído de sus relaciones 

intersubjetivas. Esto no significa que el hombre se caracterice por estar aisla-

do, sino que se trata solamente de una abstracción, pues en realidad el hom-

bre siempre se encuentra vinculado con otros, sus iguales.57 Coherentemente, 

en una segunda instancia señala dos cuestiones centrales que tratará luego en 

el Derecho natural (5.1): en primer lugar, la legitimación del cuerpo propio, 

que permite anclar el Yo en la individualidad/persona y, en segundo lugar, 

el reconocimiento de otros seres racionales. En este punto, redefine a la 

sociedad como relación o referencia mutua de seres racionales; es decir, deja 

de lado la abstracción inicial y enfatiza el aspecto relacional, en busca de 

aquellas “notas características” que permitan diferenciarlos de lo no-racional 

(No-Yo): 

 

Llamo “sociedad” a la relación de seres racionales unos con otros. 

El concepto de sociedad no es posible sin la presuposición de que 

efectivamente se den seres racionales fuera de nosotros, ni sin las 

notas características desde las cuales podamos diferenciarlos de 

todos los otros seres que no son racionales.58 

  

Por lo tanto, para la realización de la razón en el mundo sensible, el ser 

humano necesita hallarse con otros seres racionales. Y lo que lo distingue, el 

carácter de la racionalidad, consiste en que actúa causalmente según concep-

tos, esto es, en que su acción efectiva contiene un significado, una finalidad. 

Sin embargo, la naturaleza también posee finalidad; entonces, ¿cómo se cap-

ta la médula de libertad (el Yo en el otro)? La respuesta de Fichte presupone 

la trabazón recíproca: tan cierto como soy consciente de mi acción libre, y 

de los efectos de ésta en la transformación de las cosas, puedo comprender y 

distinguir de la naturaleza otro actuar según conceptos, que no se sigue de la 

mecánica, sino de la libertad. En consecuencia, la sociedad es “una acción 

recíproca según conceptos, una comunidad conforme a un fin”.59  

La simple agregación de partes coexistentes se ha convertido ahora en la 

comunidad de seres que interactúan, se entienden y establecen fines comu-

nes. Según Fichte, la acción recíproca mediante libertad constituye el carác-

ter positivo de la sociedad. Aquí los ideales particulares son compartidos y 

conllevan el perfeccionamiento mutuo. Hay un fin común que imanta y que 

                                                           
56 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 27, trad. cit. pp. 38-39. 
57 Ibíd., GA I/3 27, 32, trad. cit. pp. 162-163, 58-59, respectivamente. 
58 Ibíd., GA I/3 34, trad. cit. pp. 62-63. Estos dos temas también se hallan en Sobre la 

diferencia entre el espíritu y la letra, trad. cit. pp. 140-141, GA II/3 319. 
59 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 37, trad. cit. pp. 68-69. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  115 

mueve al trabajo cooperativo. La unidad última, la concordancia absoluta del 

Yo consigo mismo, se erige en ideal supremo e inalcanzable que estimula a 

los hombres –no a la subordinación, como en el despotismo, sino– a una 

acción conjunta y coordinada, en condiciones de igualdad. Pues dominar por 

la fuerza al otro significa contradecirse a sí mismo, quebrar la búsqueda de 

concordancia del Yo; significa, o bien destruir la reciprocidad, o bien reba-

jarse a sí mismo a la condición de mera fuerza física. Someter al otro como 

si fuera una cosa (No-Yo, un medio y no un fin en sí mismo) implica, además 

de contradecir el impulso social, degradarlo y a su vez degradarse a sí mismo. 

Esclavizar es esclavizarse; liberar, es liberarse, incluso intrínsecamente.60 Si 

se carece de este impulso social, argumenta Fichte, entonces aún se está en 

un grado de semihumanidad o esclavitud, de inmadurez del sentimiento de 

libertad o autoactividad. Y agrega:  

 

Rousseau dijo: quien se tiene por señor de otros, es aún más escla-

vo que ellos, y podría haber dicho incluso más correctamente: todo 

el que se tiene como un señor de otros es él mismo un esclavo. Si 

no siempre lo es también efectivamente, seguramente tiene alma 

de esclavo […]. Sólo es libre aquel que quiere hacer libres a todos 

los que lo rodean.61 

 

La trabazón recíproca presupone que no hay uno sin otro, es decir, que 

no puede ser libre uno solo, y que no existe la sociedad sin igualdad. Llevada 

a su máxima intensificación, la reciprocidad establece que únicamente el 

sujeto se puede comprender a sí mismo tal y como comprende al otro, y si 

no concibe al otro (o no lo concibe como ser libre), no se concibe a sí mismo 

(no se reconoce como Yo, no se concibe como ser libre). Este tema que 

comenzamos a trazar en el capítulo anterior (2.3) será crucial en el Funda-

mento del derecho natural (6.3 a 6.5). Al respecto resulta importante destacar 

que el procedimiento argumentativo parte de lo más fácilmente admisible 

para luego, mediante profundización, mostrar el entramado de implicancias 

y revelar que el simple intercambio de conocimientos expone apenas una 

cáscara exterior de un compromiso subyacente que entreteje y configura el 

propio sí mismo en un vínculo relacional y orgánico, vínculo concreto del 

que sólo se puede desprender por abstracción.  

Para expresar la interdependencia de la acción recíproca mediante con-

ceptos, Fichte apela a dos metáforas. La primera reza así: “Conozco pocas 

ideas más sublimes que […] este engranaje universal de incontables ruedas 

unas con otras, cuyo móvil común es la libertad, y la bella armonía que surge 

de eso”.62 Aunque parece destacar el aspecto mecánico y la independencia 
                                                           
60 Ibíd., GA I/3 37-40, trad. cit. pp. 76-83.  
61 Ibíd., GA I/3 39, trad. cit. pp. 80-81. 
62 Ibíd., GA I/3 41, trad. cit. pp. 84-85. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

116 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

de las piezas que se engarzan, al mismo tiempo subraya el aspecto relacional, 

la intervención en la interrelación, y la libertad como aquello que permite la 

compleja armonía resultante (no dada). La segunda metáfora, en cambio, sí 

incluye componentes organicistas: por una parte, la naturaleza presenta una 

multiplicidad de individuos diversos, únicos, cada uno con capacidades y 

disposiciones específicas; por otra, la ley moral o Yo puro exige la concor-

dancia absoluta, que conduce a la formación cultural en distintos grados de 

desarrollo.63 Por ende, la sociedad compensa las insuficiencias de la natura-

leza y, mediante el dar / recibir, forma uniformemente, porque reúne lo 

disperso y proporciona una Bildung equitativa.64 En otras palabras, la cultura 

completa al ser humano. Luego Fichte se pregunta si el individuo ha de culti-

var todas sus facetas o una en especial, y si esa elección es sólo suya o del 

conjunto. Y aclara que el hombre actual se encuentra ya inserto en una deter-

minada sociedad y con un determinado grado de cultura; por tanto, nace con 

un compromiso que lo vincula. Si se dedicara a cultivar todas sus facetas, 

perdería el tiempo; por consiguiente, conviene que se dedique a una actividad 

específica y conviene que la elija libremente. Así el individuo devuelve a la 

sociedad lo que ésta ha depositado en él. Aunque la relación parece signada 

por el intercambio, manifiesta la prioridad de la totalidad frente a la parte, 

que no obstante siempre es libre; manifiesta que, antes de ser individuo, ya 

está involucrado en una organización comunitaria. Además, la retribución a 

la sociedad excluye por completo el interés egoísta, porque el egoísta surge 

como un ser anti-social que sobrepone lo personal.65 En última instancia, el 

egoísta niega que su existencia fue posible gracias a la sociedad, y que sin 

ésta no sería nada. En este contexto Fichte expone la segunda metáfora:  

 

Si consideramos la idea desarrollada, además, sin ninguna relación 

con nosotros mismos, entonces vemos, al menos fuera de nosotros, 

un vínculo en el que ninguno puede trabajar para sí sin trabajar 

para todos los otros, o trabajar para todos los otros sin al mismo 

tiempo trabajar para sí; un vínculo en el cual la prosperidad de un 

miembro es la prosperidad de todos, y la pérdida de uno la pérdida 

de todos; un panorama, que ya mediante la armonía que vemos en 

la máxima multiplicidad toda, nos complace intrínsecamente y 

exalta poderosamente nuestro espíritu.  

El interés aumenta, cuando uno se mira a sí mismo y se considera 

como miembro de este gran enlace intrínseco.66 

                                                           
63 Ibíd., GA I/3 43, trad. cit. pp. 88-89. 
64 Ibíd., GA I/3 44-45, trad. cit. pp. 90-93. 
65 Ibíd., GA I/3 46-49, trad. cit. pp. 94-101. 
66 Ibíd., GA I/3 49, trad. cit. pp. 102-103. No hay que distraerse con la primera parte de 

la cita (“sin relación con nosotros mismos” o “al menos fuera de nosotros”), porque es 

precisamente donde propone separarse (tal como procede la abstracción) del vínculo para 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  117 

 

Cada uno trabaja –es decir, desarrolla una actividad, promueve el progre-

so de la cultura–, no en función de sí, sino en función de una totalidad que 

se introyecta y colabora con todos y cada uno. En esta segunda metáfora el 

sujeto se reconoce partícipe de una organización conjunta y reconoce en la 

sociedad –en el otro y en los otros– un sentido de compromiso, pertenencia 

y colaboración, aquello que le ha permitido ser lo que es y estar donde está. 

Se reconoce a sí mismo exactamente en la medida en que reconoce a los 

otros. El organicismo expresa esta interconexión del sí mismo atravesado y 

constituido por el otro. 

En suma, al igual que en Reivindicación, en Algunas lecciones sobre el 

destino del sabio Fichte parte de la concepción de la sociedad anclada en la 

individualidad, para luego abonar y reforzar el vínculo intersubjetivo. Esta 

profundización le permite considerar al Yo desde otra perspectiva, la de una 

dimensión compartida que involucra intrínsecamente la actividad de cada 

individuo. En rigor, no lo reemplaza (no anula su libertad, ni su capacidad 

de captar la ley moral, etc.), sino que lo muestra entretejido socialmente, sin 

lo cual nunca hubiera llegado a ser lo que es y reconocerse libre. Así como 

la evidencia de la ley moral constituía un primer paso en la deslegitimación 

del despotismo (3.2–3.3), la organicidad social constituye un segundo paso, 

porque contrasta con la articulación unilateral del poder y gesta un sustituto 

del espacio público viciado por los doctos serviles (3.1), un ámbito de cola-

boración recíproca al servicio del progreso cultural de todos. Mientras el Yo 

puro abre una línea de fuga de la dominación despótica, el vínculo social 

muestra que el camino no se transita solo, que la tarea se realiza de modo 

colectivo, y que en ella se enriquece y potencia el individuo.  

Resta examinar una cuestión, si el Yo puro y el organicismo social surgen 

y se sitúan fuera e incluso contra el Estado. ¿Se trata sólo del Estado estruc-

turado despóticamente, o de cualquier Estado en general? Además, ¿qué fun-

ción cumpliría el Estado, si la tuviere, en una sociedad bien organizada y con 

individuos que inmediatamente se elevan a la ley moral?  

 

3.5) LA SUPERFLUIDAD DEL ESTADO 

 

En los primeros escritos sociales y jurídico-políticos de Fichte que exa-

minamos hasta aquí prevalecen los rasgos negativos de un Estado fuerte-

mente asociado al esquema despótico. Tanto el descubrimiento del Yo puro 

como la organicidad social forman parte de la estrategia para horadar el des-

potismo y constituyen una apuesta (a- y contra-estatal) por el perfecciona-

miento moral de la sociedad, cuyo avance volvería gradualmente superfluo 

                                                           
contemplarlo como objeto y, con ello, lograr el efecto del giro final del pasaje, es decir, 

dar a entender que, en verdad, estamos dentro de ese mismo vínculo. 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

118 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

cualquier tipo de coacción, de gobierno y, por tanto, de Estado –considerado 

sólo en este aspecto negativo–. Se presentan dos cuestiones: si la crítica al 

Estado despótico se extiende al Estado en general, y si el desarrollo cultural 

torna superfluo cualquier tipo de Estado. Analicemos estas cuestiones en las 

obras tratadas.   

En la Reivindicación Fichte se dirige al príncipe enfatizando la igualdad 

respecto de los súbditos: “Tus conciudadanos no son tales meramente en el 

Estado, ellos también lo son en el mundo espiritual, en el cual no te reviste 

ningún rango más elevado que ellos. […] Sabemos, además, que en el mundo 

espiritual eres igual a nosotros”.67 De este modo, Fichte socava la posesión 

natural de la verdad en el príncipe y sus satélites. La verdad, como la socie-

dad entera e incluso el poder y los bienes del príncipe, se funda en el consen-

timiento de cada uno de los miembros. Ahora bien, en esta consideración el 

plano del ser se mezcla con el plano del deber. En el ámbito sensible, los 

súbditos o “conciudadanos” aportan al poder y a la fortuna del príncipe; fácti-

camente no son iguales, moralmente sí. En el ámbito espiritual-inteligible, 

en cambio, los particulares se sustraen a ese sometimiento estatal-coactivo y 

reina la estricta y universal igualdad. En este sentido, el príncipe, más allá 

del trabajo espiritual de los doctos, podría utilizar al Estado sólo en el mundo 

sensible, sin ninguna efectividad en el inteligible. 

En la Contribución Fichte ofrece quizás la versión más liberal de su pen-

samiento, porque deduce la sociedad directamente de los átomos individua-

les que se suman y establecen relaciones mutuas, poniéndose cada uno como 

fuente de la ley moral:  

 

La pregunta “¿cuál es el fin último firme del vínculo estatal?”, de-

pende de la respuesta a la siguiente: “¿cuál es el fin último de cada 

individuo?”. La respuesta a esta pregunta es puramente moral, y 

se tiene que fundar en la ley moral, que domina únicamente al 

hombre como hombre y establece para él un fin final.68  

 

Y en otro pasaje, afirma:  

 

si el hombre, como ser racional, permanece absoluta y únicamente 

bajo la ley moral, no puede estar bajo ninguna otra, y ningún ser 

puede atreverse a imponerle otra ley […]. Ahora bien, ¿quién me 

impone en este contrato la ley? Evidentemente yo mismo. Ningún 

hombre puede ser vinculado sino mediante sí mismo, a ningún 

hombre le puede ser dada una ley sino desde él mismo.69  

                                                           
67 Fichte, J. G., Reivindicación, FSW VI 30-31, trad. cit. p. 42. 
68 Fichte, J. G., Beitrag, FSW VI 62. 
69 Ibíd., FSW VI 81-82. La ley sólo enlaza a partir del sí mismo, que en este caso se 

circunscribe a la moral. En la Reivindicación (3.2) al menos deja abierta la posibilidad de 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  119 

 

El estado de naturaleza, en cuanto se identifica con la ley moral, no se 

elimina jamás, y en él los hombres trabajan y legitiman un derecho de pro-

piedad independiente del Estado.70 Cuando se reúnen, lo hacen prescindien-

do del Estado. En este contexto Fichte distingue dos sentidos de “sociedad”: 

por un lado, las relaciones físicas y espaciales de muchos individuos unos 

con otros y, por otro lado, las relaciones morales, que involucran deberes y 

derechos recíprocos y que surgen mediante el contrato. En el segundo senti-

do, los hombres pueden vivir en sociedad sólo con respetar la ley de libertad-

reciprocidad: no impedir la libertad del otro, en la medida en que el otro no 

obstaculice la suya. En consonancia con el individualismo, lo importante es 

lo último: no inhibir la libertad personal. Así, el hombre puede vivir en una 

sociedad moral, sin Estado.71  

Desde el punto de vista del perfeccionamiento moral, el Estado se torna 

superfluo e innecesario, pese a que el individuo está efectivamente en un 

Estado existente. Pero ni siquiera la formación cultural corresponde al Esta-

do, sino a la simple interrelación horizontal de los individuos atómicos. Al 

igual que la moral, la sociabilidad se sustrae de la órbita institucional. Dado 

que el único juez supremo que admite el individuo es su consentimiento en 

concordancia con la ley moral, se puede escapar del Estado. Pero ¿por qué 

se ha de escapar? Básicamente porque el Estado no concuerda con su querer. 

Entonces, ¿qué sucedería si el Estado coincidiese con su querer? Ante todo, 

observemos este derecho a salirse del Estado:  

 

Cada uno, tan pronto como quiera, tiene el perfecto derecho a esca-

par del Estado; o bien mediante el contrato civil, que sólo vale tan-

to como cada uno lo quiere, y cuyo cálculo se puede cerrar en cada 

instante; o bien mediante un contrato particular que contiene su 

propiedad o su cultura adquirida. Su propiedad permanece suya. 

Su cultura […] no proporciona al Estado ninguna autorización pa-

ra quejarse de la violación de un contrato o de ingratitud.72 

                                                           

compatibilizar la ley moral con la ley positiva. Pero en la Contribución defiende el regreso 

al estado de naturaleza, pues considera que la ley natural es la ley moral (también en FSW 

VI 131), y aunque el estado de naturaleza no exista, se erige como idea y debería existir. 

Y aunque el hombre nazca en determinado Estado con el que está enlazado y vinculado, 

el fundamento de la obligación sólo es el consentimiento: “Ninguna voluntad extraña es 

ley para nosotros, ni siquiera la de la divinidad, si pudiese ser distinta de la ley de la 

razón” (FSW VI 82). 
70 Ibíd., FSW VI 114-126. Esta perspectiva del estado de naturaleza insuprimible reapa-

rece como ideal en la quinta de las Lecciones sobre el destino del sabio, en el marco de 

la interpretación de Rousseau; se trata de un estado que no está detrás, en el pasado, sino 

delante y en el futuro (GA I/3 65-66, trad. cit. pp. 144-145).  
71 Fichte, J. G., Beitrag, FSW VI 129-131, 144. 
72 Ibíd., FSW VI 147.  



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

120 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

 

Es decir, no hay ningún impedimento para romper el contrato y salir del 

Estado. Luego, cabe preguntarse qué sucede en tal caso: 

 

Si uno puede escapar del Estado, muchos lo pueden hacer. Ahora 

bien, éstos permanecen unos contra otros y contra el Estado que 

ellos abandonan bajo el mero derecho natural. Aquellos que se han 

aislado en virtud del derecho natural, en cuyo ámbito se habían 

retirado, tienen el perfecto derecho a querer reunirse entre sí y 

cerrar un nuevo contrato civil en condiciones cualesquiera. – Ha 

surgido un nuevo Estado.73 

 

Una vez afuera del Estado, los individuos retornan a la situación natural 

y pueden (o no) formar un nuevo Estado. Aquellos que quieren fundar un 

Estado y elevar su voluntad al plano universal no podrían, después de fundar 

ese nuevo Estado, alegar que el mandato de éste contradice su querer o la ley 

moral. En rigor, sí podrían, porque este punto de vista, llevado al extremo, 

legitima cualquier acción revolucionaria y contraria al orden establecido. Pe-

ro si se encontraran muchos individuos en un nuevo Estado fundado acorde 

a la razón y a la ley moral, y si fueran consecuentes o coherentes, deberían 

someterse a las leyes racionales establecidas por ellos mismos. De no ser así, 

entonces la razón, la verdad, la ley moral, etc., no serían transparentes, ni 

accesibles, ni serían Una (razón, verdad, ley moral, etc.).  

Así, en la obra más individualista y donde resplandece absolutamente la 

concepción negativa del Estado, Fichte deja abierta la posibilidad de un 

Estado distinto al existente, un Estado no despótico, sino racional. La lógica 

del Estado racional sería totalmente distinta a la del existente, sería tal que el 

individuo nunca podría no estar de acuerdo y, si lo estuviere, dejaría de ser 

Yo para convertirse en sujeto empírico egoísta. De todos modos, en esta obra 

Fichte se aferra al carácter ineliminable del estado de naturaleza, es decir, 

sobrepone y consagra la instancia moral irreductible a toda organización jurí-

dico-política; por ende, cualquiera sea el contrato que se suscriba, la impug-

nación desde el punto de vista moral permanece intacta.     

En Algunas lecciones diferencia entre Estado y sociedad, y caracteriza al 

primero como un tipo empírico, particular y condicionado de la segunda, un 

tipo que no pertenece a los fines del hombre, sino que funciona como: “medio 

para la fundación de una sociedad perfecta. El Estado se dirige, ciertamente 

como todas las instituciones humanas, que son meros medios, hacia su propia 

                                                           
73 Ibíd., FSW VI 148. J. Villacañas reconoce aquí la fundación de un nuevo Estado, pero 

insiste en su línea interpretativa del individualismo moral, anti- y supraestatal: “Resulta 

evidente que la revolución de Fichte es casi una revolución contra el Estado más que una 

revolución para fundar un Estado” (“Fichte y los orígenes del nacionalismo”, op. cit., pp. 

148-150, la cita en p. 150).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  121 

aniquilación”; y remata: “el fin de todo gobierno (Regierung) es hacer super-

fluo el gobierno”.74  

En este pasaje –muy citado por aquellos que abonan una interpretación 

anti-estatal de Fichte–75 se destacan varios matices. Ante todo, aquí Estado 

significa gobierno, administración y, en términos de gradación moral, poder 

coactivo que castiga las infracciones a la ley (positiva). En el progreso moral 

–prosigue Fichte– la razón ocupará el lugar supremo, sustituyendo a la fuerza 

o la astucia.76 Si se reduce el Estado al componente represivo y policial (la 

fuerza y la astucia), el razonamiento de Fichte resulta claro y aceptable. Pero 

el pasaje citado no se puede separar de aquello que lo explica, la inscripción 

del ideal de sociedad perfecta en una gradación infinita cuyo eslabón último 

permanece inalcanzable. En este mismo pasaje en el que nuestro filósofo 

aboga por la supresión del Estado, a la vez insiste en que ese ideal de perfec-

ción es inalcanzable, o también en que su cumplimiento llevaría una infini-

dad: “miríadas de años, o miríadas de miríadas” de años.77 La prescindibili-

dad del Estado parece, si no imposible, por lo menos muy lejana.  

En otras palabras, si el poder coactivo aceita su funcionamiento y contri-

buye firmemente al progreso moral, se volverá innecesario en cuanto fuerza 

(o uso legítimo de la fuerza para enderezar, coercitivamente, las voluntades 

contrarias a la ley), con la paradoja de que el medio se destruye a sí mismo 

en aras del propio fin. Cuanto mejor cumpliese su función, más superfluo 

sería. Ahora bien, ¿qué sucedería si ésa no fuera la única función del Estado? 

¿Valdría también el paradójico argumento de la superfluidad? Al respecto, 

ya en el añadido del propio Fichte a la edición danesa (1796) se observa un 

desplazamiento semántico sutil: 

 

En la medida en que el Estado hace referencia a la falibilidad de 

los hombres y, en última instancia, resuelve sus disputas jurídicas, 
                                                           
74 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 37, trad. cit. pp. 74-75. En la primera diferen-

ciación entre sociedad y Estado (GA I/3 27, trad. cit. pp. 38-39) también concibe al último 

como un tipo especial de la primera, y a ésta en un sentido amplio, como “agregación” de 

seres racionales, como observamos arriba (3.4). 
75 Por ejemplo, G. Geismann (op. cit., pp. 93-94), V. López Domínguez (“Individuo y 

Comunidad”, op. cit., p. 222), L. Fonnesu (“Die Aufhebung des Staates”, op. cit., pp. 85-

87) T. S. Hoffman (op. cit., p. 224), y E. Acosta (“L’annihilation de l’État”, op. cit., pp. 

401 ss.). 
76 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 37, trad. cit. pp. 76-77. 
77 Ibídem. Sobre la meta última inalcanzable: ibíd., GA I/3 32, 40-41, trad. cit. pp. 58-59, 

82-85, respectivamente; en la última página citada refiere a “millones y billones de años”. 

Además, la razón lucha contra la naturaleza en una guerra que nunca puede terminar (GA 

I/3 44-45, trad. cit. pp. 90-93). Al mismo tiempo, el camino no está asegurado: tras descri-

bir la sociedad y sus estamentos, cuyo fin último reside en “ennoblecer siempre más al 

género humano”, y que éste se vuelva “más autónomo y autoactivo” según el “progreso 

uniforme de la cultura”, confiesa: “No digo que sea siempre así, como lo he descrito aquí; 

pero así debería ser” (GA I/3 49, trad. cit. pp. 100-103). 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

122 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

es absolutamente necesario y en ningún tiempo puede suprimirse. 

Pero, en cuanto hace referencia a la voluntad mala y es un poder 

coactivo, su fin último es, indudablemente, hacerse a sí mismo su-

perfluo; esto significa, hacer prescindible toda coacción. Y él [= el 

Estado] puede alcanzar este fin incluso sin que la buena voluntad 

y la confianza en ella sean universales.78 

 

Fichte admite sin más que el argumento de la superfluidad o supresión 

sólo se aplica al Estado como poder coactivo, y lo distingue de otro sentido 

de Estado, el de juez o árbitro de las disputas entre particulares. Este aspecto 

administrativista resulta insuprimible. El pasaje ofrece un matiz importante: 

hay otra función del Estado más allá de la de castigar las infracciones a la 

ley. También aclara que se puede lograr que la coacción sea superflua sin 

que se necesite para ello de un pueblo de santos. Por lo tanto, la superfluidad 

del Estado implica expresamente la aniquilación paulatina del aparato repre-

sivo o de la fuerza –para lo cual no requiere de ciudadanos con perfectas 

cualidades morales–, pero no implica la aniquilación del Estado o de toda la 

institución Estado, pues subsiste en otro sentido, el de juez o árbitro.  

En suma, resulta al menos muy dudoso que la crítica al Estado, que se 

aplica nítidamente al despótico, se extienda también a cualquier Estado; para 

ello, habrá que estrechar y condenar al Estado únicamente a la función co-

activa, y apelar, al igual que la perspectiva de la coacción (1.3), a una antro-

pología negativa en contraste con un perfeccionamiento moral que debería 

darse incluso a pesar de presuponer una maldad de base. Mientras la pers-

pectiva de la coacción considera insoslayable ese punto de partida, la de la 

superfluidad echa mano argumentativamente de ella, para dejarla de lado de 

inmediato y sin explicar cómo se daría el proceso de reversión de una antro-

pología negativa a una positiva, es decir, sin explicar cómo es que los seres 

humanos, siendo desde el comienzo eventualmente malos, de pronto se ha-

rían buenos, se mejorarían y perfeccionarían unos a otros. Desde la perspec-

tiva de la superfluidad se podría argüir una suerte de moralidad mágica que 

operaría por sí misma, como si la bondad conllevara progreso, pero con ello 

no se explica la necesidad y se soslaya por completo el problema político. La 

perspectiva de la superfluidad deja más cuestiones sin resolver que las que 

aparentemente lograría comprender. Además de tomar como literales ciertos 

pasajes retóricos de Fichte (pues no puede darse por conceptual la confusión 

entre Estado y gobierno, ni tomarse seriamente la auto-disolución del último 

en el propio ejercicio, o repentinamente identificar la concordancia absoluta 

con la finitud, etc.), no atiende suficientemente el problema de la consisten-

cia y parece quedar atrapada en una esperanza ético-religiosa desligada total-

mente de la transformación de lo existente.  

                                                           
78 Ibíd., GA I/3 37, trad. cit. pp. 166-167. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  123 

Más allá de todo esto, la tesis de la superfluidad, tomada en sí misma, es 

contradictoria, porque postula en términos de actualidad o de actualización 

un ideal que permanece siempre inalcanzable. Y si lo importante del ideal 

reside en su capacidad impulsora (en el perfeccionamiento que genera), en-

tonces el mero “medio” (el Estado) cumple una función crucial, insuprimible 

en ese tránsito infinito. Además, si se concibe al Estado, no sólo como mero 

juez o árbitro, sino también como institución que activa el desarrollo de la 

cultura, de la educación o formación, que sustenta la organización social, la 

dinámica económica, o la justicia –es decir, que aparece sosteniendo un 

abanico de funciones posibles, todas las cuales por otra parte resultan ser 

fundamentales en el proceso de perfectibilidad y mejoramiento moral, y en 

las transformaciones que ese proceso trae consigo–, entonces se tiene que 

ampliar esta concepción negativa inicial (tan estrecha, tan pobre y tan poco 

sustentable en obras posteriores de este mismo filósofo) en función de una 

concepción positiva del Estado acorde a la racionalidad, donde lo social no 

aparezca ya escindido sino realizado y amalgamado en y con lo estatal, don-

de el aparato gubernamental no se contraponga a los gobernados ni tenga 

como principal finalidad coaccionarlos, sino organizar el entramado de rela-

ciones sobre el que se sustenta y al cual sustenta, procurando una organicidad 

horizontal y vertical (entre pares y con una autoridad legítima), una institu-

cionalización lo suficientemente consistente para garantizar la conducción y 

la armonía del tejido.  

Así, aquellos elementos que en estos primeros escritos Fichte coloca por 

fuera y en contra del Estado, el Yo puro o racionalidad y la intersubjetividad, 

tienen sentido únicamente en el marco de una concepción negativa y como 

crítica a un estado de cosas existente y esencialmente injusto, pero no tienen 

sentido o no tienen la misma fuerza en el marco de una concepción positiva 

del Estado que ha de contener y desarrollar esos elementos. Sólo dentro del 

Estado racional tienen sentido para el individuo la plena libertad y autonomía 

(el Yo puro, la ley moral) y la organicidad social intersubjetiva. 

 

3.6) LA INVERSIÓN DE LA CONCEPCIÓN NEGATIVA 

 

En el presente capítulo analizamos la concepción negativa del Estado en 

los primeros escritos sociales, jurídicos y políticos de Fichte. De acuerdo con 

el capítulo anterior, la disputa contra el dogmatismo equivale, en términos 

de filosofía política, a la disputa frente al despotismo, y en efecto encontra-

mos que tal contienda atraviesa estas primeras obras. En la confrontación 

con el despotismo se destacan dos ejes para impugnar el régimen de domina-

ción: la ley moral y la sociabilidad. La ley moral se vincula con el acceso del 

sujeto a la razón (verticalidad), o con su propia elevación a la condición de 

Yo, y la sociabilidad se vincula con la instancia de interacción recíproca 

(horizontalidad) con los pares. Ambos ejes vertebradores se distinguen y se 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

124 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

contraponen al espacio público cooptado por los doctos “satélites” que sirven 

a la dominación y contra la farsa del “dejar-hacer” (3.1). La ley moral y la 

razón evidencian una verdad que se sitúa por sobre la autoridad, que se sus-

tenta por sí misma y a la cual el poder tiene que atenerse. En este sentido, 

Fichte defiende una estricta igualdad ante la verdad (3.2), de modo que no 

hay argumento válido para justificar la dominación unilateral y arbitraria del 

príncipe y sus secuaces. En consonancia, el descubrimiento de los derechos 

inalienables legitima la plena autonomía del sujeto para elevarse a la raciona-

lidad y llevar a cabo una auto-legislación. Al fin y al cabo, la accesibilidad 

universal al Yo puro o a ley moral, o la igualdad ante la verdad y el descu-

brimiento de derechos inalienables, conforman una interioridad (la “espina 

que moviliza”, el Selbst, el “sello” o la “chispa divina”) sustraída del poder 

despótico (3.3). Sin embargo, este reducto no representa un gran logro en 

relación con el espacio público si se separan pensamiento y expresión, es 

decir, si esa interioridad inalienable o si esa búsqueda de concordancia con 

la ley moral no pueden manifestarse exteriormente. Por ende, Fichte debe 

compatibilizar el acceso a la ley con la interrelación social, y entonces la 

visión atomística de lo social cede paso a una visión de tipo organicista (3.4), 

donde el Selbst se constituye en una interrelación recíproca que no merma, 

sino que potencia, la libertad o el auto-determinarse del sujeto. Aquí se erige 

un segundo reducto a-estatal, un espacio público completamente horizontal 

e inconciliable con el modelo despótico (meramente vertical y unilateral).  

Ahora bien, todo esto funciona en oposición al Estado opresor. Si se pre-

supone que éste es el único modelo posible de Estado, o si se lo circunscribe 

a su negatividad como poder coactivo o incluso como árbitro de las disputas, 

entonces claramente tal Estado estará condenado a la superfluidad, en la me-

dida en que la cultura, la moral, la libertad, etc., perfeccionen las voluntades 

particulares y neutralicen precisamente el particularismo incapaz de elevarse 

a la instancia universal-común. Dejando de lado todos los reparos que pusi-

mos a esta perspectiva (3.5), si el Estado mismo fuese el pilar de ese perfec-

cionamiento moral, que se torne superficial sería equivalente a suponer la 

autonomización de lo social, al modo de una mano invisible o de una concor-

dancia espontánea tan plena y unánime que cabe dudar del mantenimiento 

de las subjetividades. Pero este presupuesto de la superfluidad no incluye 

necesariamente toda forma de Estado, ni todas las funciones del Estado. El 

marco polémico requiere de una distinción cuidadosa entre lo que Fichte 

critica y lo que propone, y cuáles aspectos subraya en cada caso. 

Dicho de otra manera, si la cuestión del Estado en Fichte se agotara en 

las obras analizadas en este capítulo (principalmente la Reivindicación, la 

Contribución, y Algunas lecciones, todas ellas de los años 1793-1794), en-

tonces predominaría una concepción negativa, una crítica sin contrapropues-

ta, y aunque se deslizaran varias inconsistencias, lo estatal aparecería como 

completamente enajenado de lo social y de lo individual. Por cierto, en estas 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  125 

obras la dimensión individual y la instancia de sociabilidad meramente hori-

zontal parecieran resolver todos los problemas de organización que necesita 

el conjunto, es decir, parecieran absorber y soslayar el momento de la institu-

cionalización. Pero el problema es que el asunto no termina en y con estos 

textos, sino que incluso –como señalamos (3.4)– ya en las Lecciones y en 

Sobre la diferencia Fichte anticipa los dos temas que le preocupan y que 

serán relevantes para la elaboración del Fundamento del derecho natural: el 

cuerpo propio y la relación con el otro a través del reconocimiento. Por lo 

tanto, no sólo resulta imprescindible continuar la indagación, sino también 

articularla con este primer panorama. No sólo no es la última palabra de 

Fichte sobre el asunto (ni sobre el Estado, ni sobre el cuerpo propio, ni sobre 

el reconocimiento), tampoco queda tal como aparece, sino que se inscribe en 

un proceso de resignificación. 

Por lo tanto, la concepción negativa del Estado se entrelaza directamente 

con la crítica al despotismo. Si se invierten las características negativas del 

despotismo, entonces habría que pensar otra noción de Estado, un Estado 

racional. De ahí que lo negativo tenga que revertirse en positivo. En efecto, 

tal reversión se observó incluso en el texto más individualista de Fichte, la 

Contribución (3.5), con el “nuevo Estado”, donde las condiciones cambian 

radicalmente respecto de la situación anterior, pues en el nuevo Estado lo 

subjetivo y lo objetivo tendrían que coincidir. Ahora bien, ¿en qué se caracte-

riza el despotismo? (a) En que un grupo específico del conjunto social se 

arroga una serie de derechos (o libertades, o prerrogativas) exclusivos que 

denotan una fractura sobre el resto y sin el consentimiento de ese resto; (b) 

en el ejercicio unilateral del poder del grupo específico, sin participación y a 

costa del otro grupo; (c) en la inexistencia o falsedad de una voluntad común, 

que sólo es común al grupo privilegiado, y coherentemente, en una oposición 

social interna; (d) en la elaboración de un espacio público con ambigüedades 

respecto del pensamiento/expresión, en cuanto permite/censura, y que trata 

de preservar lo establecido; (e) en la pretensión de poseer exclusivamente la 

verdad y aquello que conviene al todo.  

Por el contrario, un Estado racional será aquel (a’) en que todos tengan 

iguales derechos y libertades, (b’) el poder se constituya como una totalidad 

y (c’) a partir de la voluntad común que unifica lo particular en lo universal, 

y sólo así sea posible deducir un legítimo régimen de mandato-obediencia, y 

una unicidad tal que el mandato de lo común comprenda y contenga a lo 

particular; que organiza y potencia la sociabilidad interna y (d’) el espacio 

público en aras del progreso y del fomento de la cultura, y que se atribuye 

(e’) la posesión de la verdad sólo desde el punto de vista de la racionalidad 

a la que todos acceden. 

En consecuencia, la nota distintiva del despotismo, a saber: el desgarra-

miento entre un poder soberano que trata de legitimarse independientemente 



CAPÍTULO 3 – La concepción negativa del Estado 

126 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

de los súbditos y que procede de manera unilateral y como poseedor exclusi-

vo de la verdad, etc., condensa lo opuesto a la concepción racional del Esta-

do. La contraposición nos permite vislumbrar el tono preciso del concepto 

de Estado en el Fundamento del derecho natural: así como esta institución 

no ha de escindirse originariamente (en el plano de la fundamentación) de 

los miembros que conforman la sociedad –como sucede con el despotismo-

dogmatismo–, tampoco cabe disolverla en la misteriosa interacción concor-

dante de sujetos que, guiados por la sola ley moral y constituidos recíproca-

mente, armonicen de manera espontánea entre sí y con prescindencia de una 

mirada universal. Y para eso no se necesita apelar a la maldad, ni al conflicto 

total, sino que basta con contraponer (o mejor, asumir la pluralidad de) dos 

miradas diferentes sobre una misma situación a decidir: un daño o una dife-

rencia sobre algo requieren un juez o árbitro; pero, más aún, por ejemplo, 

determinar lo más conveniente para la comunidad (el cultivo, la ganadería o 

la industria) requiere interpretación, conducción, decisión y responsabilidad, 

y todo esto no lo resuelve la moralidad.   

El sujeto particular capaz de elevarse a la Yoidad originaria debe encon-

trar en esta universalidad, que lo trasciende en cuanto ser racional finito, la 

posibilidad y necesidad de realización de aquello que lo mancomuna con 

otros. Sin una concreción o institucionalización de esa instancia universal en 

la forma del Estado racional, el ser racional finito no sólo queda supeditado 

al Estado empírico en el que vive, sino también se aparta de su función cons-

titutiva y transformadora de la realidad, renuncia a su libertad, y se aleja del 

ideal de concordancia y del camino de perfeccionamiento moral. El Estado 

racional ha de configurarse como vertebración de lo universal y lo particular 

–ambos insuprimibles, e insuperables, si el Yo no debe convertirse en Dios, 

ni lo múltiple subsistir caóticamente–, como expresión de la Yoidad común 

de un determinado conjunto de seres finitos reunidos. Y para que la voluntad 

común no sea una simple palabra vacía, o producto de una moralidad perfec-

ta (y, por lo tanto, no-humana), es necesario concretizarla en una institución. 

Pues sin ese acto de legitimación de un poder constituido desde un movi-

miento constituyente, sólo habría espontaneísmo social, una armonía mera-

mente horizontal, una comunidad pura y moral, etc., todo lo cual implica no-

conducción y, por consiguiente, no-responsabilidad en la orientación de las 

acciones comunes, una suerte de –si pudiera existir algo así en la práctica– 

“todos” y “nadie” tal que, ni bien surge el conflicto, explota en caos y des-

trucción y, lejos de la estabilidad, resulta ser completamente inconsistente. 

La concretización de la voluntad común en una institución es, precisamente, 

el Estado racional. 

En suma, la clave para invertir la concepción negativa del Estado reside 

en afrontar la situación –pos-revolucionaria o pos-reformista (2.5) desde el 

punto de vista histórico, pero originaria y primordial desde la óptica filosó-



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  127 

fico-metafísica– de fundamentar el Estado racional. En tal caso, si lo absolu-

to no subsume y aniquila la particularidad, y si ésta no se sustrae a cualquier 

organización supraindividual, entonces tiene que organizarse en un Estado. 





129 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 4 

 
Los principios y la unidad 

en la Doctrina de la Ciencia 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Con el presente capítulo completamos la primera parte del desarrollo, 

esto es, el periplo de elementos filosófico-jurídico-políticos que atañen a la 

comprensión del Fundamento del derecho natural. Se trata de un periplo 

necesario para la elaboración de una interpretación no-descontextualizada ni 

sesgada. En los capítulos anteriores, tras enfocarnos en los aspectos implica-

dos en la articulación metafísico-jurídico-política de lo Uno y lo múltiple, la 

disputa contra el dogmatismo y el despotismo se reveló como el gesto clave 

para explicitar el posicionamiento de Fichte y, desde allí, situar la concep-

ción negativa del Estado en el marco de los primeros escritos. Ahora nos 

resta consumar el panorama con la sistematización de la Doctrina de la Cien-

cia en la etapa de Jena, con los primeros pasos que conducen a la primera 

formulación del sistema y cuyo clímax se da en 1794 con Sobre el concepto 

de la Doctrina de la Ciencia y, en especial, con el Fundamento de toda la 

Doctrina de la Ciencia, y que Fichte comienza a reformular o problematizar 

más aún con los cursos de la Doctrina de la Ciencia nova methodo (1796 ss.) 

y en paralelo con el Fundamento del derecho natural. 

Una de las preguntas que orientan la indagación y reconstrucción de la 

primera elaboración del sistema de Fichte en Jena, y que ya fue sugerida en 

los capítulos anteriores, es por qué elige el Yo como concepto fundamental 

y primero de su filosofía. De alguna manera, las polémicas y la concepción 

negativa del Estado ya han anticipado una respuesta a este asunto desde una 

mirada más estratégica o integral. Aquí buscamos completar la ilación desen-

volviendo los elementos genéticos que desembocan en el Yo, ya temprana-

mente en la Reseña de «Enesidemo» (4.1). Luego, hay una pregunta conco-

mitante, pero que excede la delimitación de este libro, a saber, por qué Fichte 

abandona el concepto de Yo, o mejor, por qué deja de colocarlo en un lugar      

central por qué lo desplaza a un segundo plano. Más allá de esto, una vez –

por así decir– hallado y puesto el primer principio (en el entramado funda-

cional), el resto se sigue deductivamente, con seguridad y con organicidad, 

tal como se observa en la unidad sistemática de Sobre el concepto (4.2). 

Con estos elementos conceptuales nos instalaremos en dos obras crucia-

les, las más importantes del considerado período de Jena de Fichte, a saber: 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

130 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (1794-5) y la Doctrina de 

la Ciencia nova methodo (1796 ss.). En la primera analizaremos el entrama-

do fundacional de los principios (4.3), la parte teórica (4.4) y la parte práctica 

(4.5), con la intención de enfatizar la organicidad del sistema y el meollo 

argumentativo del mismo, aspectos reveladores para la concepción jurídico-

política del filósofo. Luego examinaremos algunos rasgos salientes de la 

Nova methodo: la unicidad teoría-práctica o praxis (4.6), la primacía de la 

voluntad y del querer (4.7), y el reino de seres racionales desde el cual se 

desprende el individuo en una interacción social signada por la exhortación 

(4.8). Todos estos aspectos también se están íntimamente ligados con las 

problemáticas del Fundamento del derecho natural y nos permiten –en par-

ticular el último– trazar un periplo que va del Yo al Nosotros (4.9) y que 

enriquece la perspectiva inicial de la Doctrina de la Ciencia. 

 

4.1) UNA PRIMERA APROXIMACIÓN 

 

La primera elucidación de los principios fundamentales de la Doctrina 

de la Ciencia de Fichte surge en el marco de la polémica con el kantismo por 

la búsqueda de unificación entre teoría y práctica. Esta polémica se presenta 

en la Reseña de «Enesidemo» (1794), obra que encabeza el primer tomo de 

la edición de las obras completas del hijo de Fichte, y que perfila la estructura 

del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia.1 En ella se abren dos 

frentes: por un lado, Fichte reconstruye y critica los argumentos escépticos 

con los cuales G. E. Schulze (1761-1833) embate contra la exposición más 

aceitada de la filosofía de Kant, la Filosofía de los Elementos de K. L. Rein-

hold (1758-1823); por otro lado, recupera del último el desafío de explicitar 

el principio fundamental que permita unificar la teoría y la práctica, pero al 

                                                           
1 V. López Domínguez y J. Rivera de Rosales señalan que en la Reseña de «Enesidemo» 

se halla, en germen, la estructura del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (“In-

troducción” a la traducción de Fichte, J. G., Reseña de «Enesidemo», Madrid, Hiperión, 

1982, pp. 9-25). Por otra parte, V. Serrano subraya que la elaboración de la Doctrina de 

la Ciencia previa a 1794 se puede encontrar en otras reseñas de Fichte (“Las tres «Rese-

ñas» de Fichte del otoño de 1793”, en Anales del seminario de historia de la filosofía, n° 

11, 1994, pp. 171-184). En otros trabajos, Serrano también estudia estos primeros desa-

rrollos de Fichte: Metafísica y filosofía trascendental en el primer Fichte, Valencia, Uni-

versidad Politécnica de Valencia, 2004; y “Un paso en el lento ascenso hacia la DC. 

Introducción a J. G. Fichte, Reseña de Creuzer”, en Revista de estud(i)os sobre Fichte      

[en línea], n° 9, 2014. Otra obra que antecede temáticamente al Fundamento de 1794-5 

es la no publicada Eigne Meditationen über Elementarphilosophie (GA II/3 1-266). Sobre 

ella: Lauth, R., “Genèse du «Fondement de toute la Doctrine de la science» de Fichte a 

partir de ses «Méditations personnelles sur l’Elementarphilosophie»”, en Archives de 

Philosophie, n° 34, 1971, pp. 51-79; Duso, G., Contraddizione e dialettica nella forma-

zione del pensiero fichtiano, Urbino, Argalia, 1974, pp. 188-214; Serrano, V., “Reflexio-

nes acerca del papel de las Eigne Meditationen para la formación del sistema transcen-

dental de Fichte”, en Daimon. Revista de filosofía, n° 9, 1994, pp. 39-49.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 131 

 
 

mismo tiempo lo lleva más allá, en cuanto considera insuficiente el principio 

de conciencia propuesto por Reinhold.  

Así, contra el escepticismo del Enesidemo de Schulze, Fichte argumenta 

que esta posición se convierte en dogmatismo, porque al dudar y escindir la 

facultad de representación y el objeto, junto con la confianza en la realidad 

e independencia de lo dado, termina inevitablemente legitimando una cosa 

en sí.2 A la vez, contra el principio de conciencia de Reinhold, Fichte observa 

la dependencia respecto de la representación: “Si todo lo que hay que descu-

brir en el ánimo es efectivamente un representar, y todo representar es inne-

gablemente una determinación empírica del ánimo, el representar mismo, 

con todas las condiciones puras, es dado a la conciencia sólo mediante su 

representación, por tanto, empíricamente”.3 Según Fichte, en la perspectiva 

de Reinhold lo empírico deviene determinante, por cuanto constituye lo fun-

damental del principio de conciencia. Si en la reflexión sobre la conciencia 

sólo se encuentran determinaciones empíricas, y si sólo desde éstas se legi-

tima la propia dinámica de la conciencia (o la representación del representar), 

entonces Reinhold postula una mera autoobservación empírica, un principio 

formal dependiente de lo dado, de los contenidos. Por eso Fichte rechaza el 

hecho de conciencia (Thatsache) de Reinhold como lo más alto, como “prin-

cipio fundamental real” (realen Grundsatz), y propone, en cambio, la That-

handlung, subrayando en el original el reemplazo de Sache por Handlung, es 

decir, enfatizando la acción (en lugar de la cosa) en lo actuado o en el acto, 

en lo hecho (Tat).4 

Ahora bien, para llevar adelante esta operación argumentativa, Fichte tie-

ne que marcar la diferencia entre el nivel de la conciencia referida a las deter-

minaciones empíricas, y el nivel de la conciencia en la instancia reflexiva de 

pensarse a sí misma, o lo que es lo mismo, redefinir el lugar del No-Yo, de 

los objetos, lo dado, los contenidos, etc. La reflexividad no puede estar al 

mismo nivel que la referencia a las cosas; sin embargo, tampoco pueden no 

tener ninguna relación. Y dice Fichte: “antes de toda percepción distinta, la 

intuición puede ser referida a un objeto originariamente contrapuesto al su-

jeto, el No-Yo, No-Yo que en general no es percibido, sino originariamente 

puesto”.5 La limitación originaria, desde la cual se pueden legitimar todas las 

restantes limitaciones empíricas, no es algo dado ni percibido, sino puesto, 

                                                           
2 Fichte, J. G., Reseña de «Enesidemo», GA I/2 49-50, trad. cit. pp. 70-71. Este aspecto 

ya lo anticipamos en 2.1, especialmente en la nota 17. 
3 Ibíd., GA I/2 46, trad. cit. p. 65. 
4 Ibíd., GA I/2 46, trad. cit. p. 66. Desde luego, este pasaje resulta muy familiar al de la 

Segunda introducción § 5, analizado en 2.3.  
5 Ibíd., GA I/2 47, trad. cit. p. 67. Y agrega poco más abajo, contra Reinhold: “la repre-

sentación no es el concepto supremo para pensar todas las acciones en nuestro ánimo”, 

GA I/2 48, trad. cit. p. 68. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

132 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

puesto por la actividad misma del Yo, puesto como contra-puesto. En conso-

nancia: “El sujeto absoluto, el Yo, no es dado mediante la intuición empírica, 

sino puesto mediante la intelectual; y el objeto absoluto, el No-Yo, es lo con-

trapuesto a él”.6 Desde luego, así como el No-Yo no se justifica sino desde 

el propio Yo que lo pone (aquí el quiebre con el empirismo de Reinhold 

resulta irreconciliable), de la misma manera, o más aún, el Yo no puede tener 

ninguna dependencia respecto de la intuición empírica, sino que ha de 

involucrar a una intuición de otro nivel, la intelectual, y justificarse por sí 

(sin nada por encima), poniéndose a sí mismo. 

La doble contienda de Fichte se articula entre sí: la crítica de Schulze a 

Reinhold solamente adquiere sentido y justicia en la medida en que el prin-

cipio de conciencia aparece colocado como primer principio:  

 

todas las objeciones de Enesidemo, en cuanto deben ser conside-

radas como dirigidas contra la verdad del principio de conciencia 

en sí, son sin fundamento; pero ellas lo combaten sin duda en 

cuanto primer principio fundamental de toda la filosofía, y lo com-

baten sin duda en cuanto mero hecho; y hacen necesaria una nueva 

fundamentación del mismo.7 

 

La crítica de Schulze a Reinhold carece de eficacia si el principio de 

conciencia está ubicado en el justo lugar, en la referencia a objetos; sin em-

bargo, la crítica adquiere fuerza y contundencia si el principio aparece ubi-

cado como primero, precisamente porque allí la justificación no puede apelar 

a las determinaciones empíricas. Y de este doble rechazo se sigue la tarea de 

la filosofía para Fichte: mostrar el auténtico principio fundamental supremo. 

La captación de la propia actividad, la representación del representar, o 

el pensar que vuelve sobre su pensar, implica para Fichte un cambio de nivel 

respecto de la referencialidad horizontal empírica y, como señalamos, un pa-

so que convalida la intuición intelectual, que se realiza mediante: “el Yo soy, 

y en verdad, yo soy sin más porque soy. […] El Yo es lo que es, y porque es, 

para el Yo. Más allá de este principio no puede ir nuestro conocimiento”.8 

Todos estos rasgos del Yo denotan la instancia suprema y soberana: el “sin 

más”, el “porque”, la internalización de la referencia, el para-sí, el regreso o 

la vuelta sobre sí, la negación de un más allá; denotan que el Yo es lo último 

/ primero, el buscado principio fundamental. El Yo se pone por sí, se justifica 

por, mediante y para sí. No se trata de una cosa o un ser puesto más allá (y 

si fuera puesto, ya tendría que ser referido al ponente), sino de una actividad: 

“Yo soy vale también sólo para el Yo; […] todo No-Yo es sólo para el Yo; 

[…] este No-Yo recibe a priori todas las determinaciones de su ser sólo 
                                                           
6 Ibíd., GA I/2 48, trad. cit. p. 69. 
7 Ibíd., GA I/2 48-49, trad. cit. pp. 69-70. 
8 Ibíd., GA I/2 57, trad. cit. pp. 77-78. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 133 

 
 

mediante su referencia a un Yo”.9 Con estos elementos, Fichte dispone ya de 

los principios fundamentales de su Doctrina de la Ciencia de 1794: el Yo que 

se pone a sí mismo, el No-Yo pre-su-puesto como referencialidad hacia las 

determinaciones empíricas y, a la par de éste, el equivalente al principio de 

conciencia de Reinhold, el Yo que es puesto como contrapuesto al No-Yo. 

Se trata de una misma articulación en estructura triádica y con dos lados: el 

Yo en relación con el No-Yo (paridad, lo que aparecerá como reciprocidad), 

y el Yo poniéndose a sí mismo en la instancia soberana y en relación vertical 

con el Yo y el No-Yo contrapuestos. 

No obstante, Fichte no se atiene solamente al problema de la fundamen-

tación teórica, sino que lo entrelaza con lo que para él es lo más importante, 

la práctica. Por consiguiente, se ocupa de las críticas de Schulze a la exposi-

ción de Reinhold de la filosofía práctica kantiana, y argumenta que la ley 

moral no opera directamente sobre lo sensible, sino sobre lo inteligible: 

 

La ley moral no se dirige, ante todo, a una fuerza física como causa 

productora de algo efectivo y exterior a sí, sino a una facultad 

suprafísica de apetencia o tendencia […]. Esa ley debe producir 

[…] la tendencia (Streben) constante hacia una acción […]. [S]i el 

Yo, en la intuición intelectual, es porque es, y es lo que es, enton-

ces es, en cuanto poniéndose a sí mismo, absolutamente autónomo 

e independiente. Pero en la conciencia empírica el Yo, como inteli-

gencia, es sólo en relación a un inteligible, y en esta medida existe 

dependientemente. Ahora bien, este Yo contrapuesto a sí mismo 

no debe constituir por ello un segundo [Yo], sino sólo Un único 

Yo; y la medida exigida es imposible, pues dependiente e indepen-

diente están en contradicción. Pero, como el Yo no puede renun-

ciar a su carácter de autonomía absoluta, entonces surge una ten-

dencia a hacer lo inteligible dependiente de sí mismo, para llevar 

a unidad, de este modo, el Yo que representa lo inteligible y el Yo 

poniéndose a sí mismo. Y éste es el significado de la expresión: la 

razón es práctica.10  

    

En este pasaje se condensan todos los aspectos que Fichte explora en el 

curso de la Reseña y que conducen a su propia formulación y complejización 

del primer principio fundamental, ahora entramado en forma triádica. Anali-

cemos la concatenación. En primer lugar, la ley moral no produce el objeto 

efectivo, sino que se dirige a la facultad de tender, aspirar o esforzarse por 

realizar un objeto exterior, lo que significa que mueve –no físicamente, sino 

                                                           
9 Ibíd., GA I/2 62, trad. cit. pp. 82-83. 
10 Ibíd., GA I/2 64-65, trad. cit. p. 85.    



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

134 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

intelectualmente– hacia la transformación de lo dado, es decir, produce ac-

ciones. En segundo lugar, el Yo de la conciencia empírica se relaciona no 

sólo con el objeto sensible, sino también y fundamentalmente con lo inteligi-

ble. Lo teórico no constituye un ámbito completamente independiente de lo 

práctico. Por un lado, la facultad de aspiración o tendencia requiere del cono-

cimiento del objeto para realizar las acciones que se proponga en base a la 

ley moral; por otro, y al mismo tiempo, el conocimiento también es activi-

dad, es una modalidad peculiar de la acción. En base a esta inescindibilidad 

entre el ámbito teórico y el ámbito práctico, Fichte puede presentar el con-

flicto entre los Yoes, el –por así decir– absoluto y el relacional. La referencia 

del Yo de la conciencia empírica a lo inteligible es lo que permite ver lo 

horizontal como entramado con lo vertical. Si fueran dos Yoes extrínsecos y 

separados, entonces no habría conciliación entre lo horizontal y lo vertical y, 

por tanto, tampoco entre teoría y práctica. Pero, dado que se trata de una 

dualidad interna, porque los dos son Yo –considerados desde distintas pers-

pectivas–, son “Un único Yo”, lo dependiente y lo independiente resultan 

conciliables. La contradicción entre la absolutez y la relacionalidad del mis-

mo Yo se resuelve con la tendencia, esfuerzo o aspiración, por realizar lo 

inteligible en lo sensible, esto es, por la transformación del No-Yo. La auto-

nomía soberana (la verticalidad) imanta la heteronomía horizontal, y así la 

contradicción se reconfigura como tensión interna e incitación a la acción. 

La unidad entre el Yo finito relacionado con los objetos y el Yo infinito auto-

ponente se erige en tarea, en idea, en concordancia a realizar, como veíamos 

en el capítulo anterior (3.3). En tercer lugar, en este plano de mediación entre 

lo finito y lo infinito se sitúa, precisamente, la razón práctica, que prima 

sobre la teórica.  

De ahí que Fichte agregue más abajo: “Por lo tanto, no es verdadero que 

la razón práctica tenga que reconocer el primado de la teórica; más bien, [es 

verdadero] que toda su existencia se funda en el conflicto (Widerstreit) entre 

lo autodeterminante en nosotros y lo cognoscente-teórico, y […] ella misma 

sería suprimida si este conflicto fuera suprimido”.11 La razón práctica prima 

sobre la teórica (afirmación que parece directamente dirigida contra la empi-

rización del kantismo), pero descansa en este conflicto entre el Yo como 

autodeterminación absoluta (Yo puro) y el Yo cognoscente o inteligencia 

referida objetos, entre la libertad y la limitación. La razón práctica constituye 

la razón en sí misma, que contiene y que, de alguna manera, necesita a la 

razón teórica (así como la libertad necesita de la limitación para abandonar 

la abstracción absoluta y convertirse en una libertad concreta), pero al modo 

de una contradicción interna, de una tensión consigo misma, un conflicto que 

caracteriza a la razón como tal, y que abre camino a la transformación de lo 

dado y a una tarea infinita, a una no-concordancia entre lo racional y lo real.  

                                                           
11 Ibíd., GA I/2 66, trad. cit. pp. 87-88. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 135 

 
 

Dicho de otra manera, la razón práctica instituye la tendencia o esfuerzo 

del Yo que, en parte anclado en la finitud, en parte sustraído de ella (ponién-

dose y realizándose libremente), se alza sobre lo dado, se reconoce autónomo 

(enciende en él la chispa divina), y entonces abre una tarea infinita en su 

destinación. La instancia inteligible se ofrece como fundamento y como 

exhortación a la transformación de lo sensible. En esta articulación asoman 

ya los tres principios fundamentales de la Doctrina de la Ciencia en su etapa 

de Jena, así como la compleja trama que involucra a la teoría como un mo-

mento necesario y específico, pero a la vez contenido y comprendido, dentro 

de una instancia fundamental y que la abarca, como es la práctica. El Yo que 

se pone absolutamente expresa la Thathandlung, el primer principio funda-

mental de la Doctrina de la Ciencia. En su configuración originaria, al Yo se 

contrapone algo, el No-Yo, no como un producto directamente suyo, sino 

como límite del actuar; tampoco como algo dado y determinado (tal o cual 

objeto), sino como una condición a priori que se desprende de la propia trama 

de los principios fundamentales y que permite legitimar cualquier ulterior 

concreción en términos del pasaje de la determinabilidad a la determinación, 

como veremos abajo en la Nova methodo. En relación con este No-Yo opera 

la inteligencia o conciencia (Yo finito) en cuanto referida al conocimiento y 

a la multiplicidad de representaciones. Tal conocimiento del objeto se subsu-

me en la práctica, que oscila entre su raigambre sensible-finita y la aspiración 

a la concordancia plena del Yo puro o ideal; ponerse a sí mismo, auto-deter-

minarse a actuar, constituyen la re-creación (la expresión) que el Yo realiza 

desde su finitud concreta –pero que no lo determina totalmente–, para trans-

formar lo dado y realizar lo inteligible en lo sensible. 

Consumada esta primera presentación de la trama fundacional de los 

principios de la Doctrina de la Ciencia subsiste una pregunta: ¿por qué, y en 

qué sentido, configuran un sistema?  

  

4.2) LA UNIDAD SISTEMÁTICA
12 

 

Entre otros aspectos destacables del denominado “escrito programático”, 

Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia (1794), se halla sin duda el 

de ofrecer una sistematización de los principios fundamentales. Se trata de 

un texto de presentación, con el cual Fichte asume la cátedra de Reinhold en 

Jena y como introducción al Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia 

                                                           
12 Los temas de este apartado los trabajamos en: “La unidad sistemática y los principios 

de la Doctrina de la Ciencia de Fichte”, en López, D. M. (comp.), Ciencia, sistema e 

idealismo. Investigaciones y debates, Santa Fe, Ediciones de la Universidad Nacional del 

Litoral, 2016, pp. 177-194. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

136 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

del mismo año, esto es, como propedéutica que ensaya una exposición hipo-

tético-problemática de los principios.13 Así, Sobre el concepto compensa el 

comienzo del Fundamento, cuyo proceder se asemeja a un sistema axiomáti-

co-dogmático que directamente parte del primer principio indemostrable y, 

desde allí, efectúa deducciones. Pero la ambigüedad del tono hipotético o 

ensayístico genera dudas, porque sugiere o da a entender una postergación 

de la exposición definitiva. En este apartado nos centraremos en la unidad 

sistemática y en la relación forma-contenido, aspectos que prefiguran la elu-

cubración del primer principio y una somera presentación de los restantes. 

En general y contra el escepticismo, dice Fichte, los filósofos presuponen 

que la filosofía constituye una ciencia, un sistema, aunque disienten respecto 

de su objeto. Para que la filosofía constituya un sistema, es necesario –agre-

ga, desenvolviendo así su propia presuposición– que todas las proposiciones 

contenidas en ella se conecten con una, primera y fundamental, y se reúnan 

configurando un todo.14 Un sistema tiene que mostrar un punto supremo de 

unificación (primer principio) y la vinculación intrínseca de cada uno de sus 

componentes. Esto significa que lo múltiple se concilia en un (único) todo. 

Un sistema equivale a un primer principio, a partir del cual el resto se obtiene 

por deducción; si tuviera dos principios, se obtendrían dos sistemas, y si hu-

bieran muchos principios sin unificar, muchos sistemas. La unidad sistemá-

tica consiste, entonces, en dar con un primer principio, y que en efecto sea 

uno equivale a unificar todos los elementos.  

Además, si la filosofía implica una totalidad, cada parte sólo puede ser 

lo que es en su lugar en el todo y a través de las relaciones con las demás 

partes, y no puede prescindir de estas relaciones sin dejar de ser tal, ni puede 

prescindir del lugar en el todo a partir del cual recibe su significado preciso. 

Cada parte se enlaza deductivamente al modo de un condicional: si se da la 

condición, se da lo condicionado; y cada parte transmite o comunica a otra 

parte la certeza o verdad.15 Un sistema tiene que conformar un todo centrado 

en un primer punto fontanal y mostrar el articulado intrínseco de sus partes.  

                                                           
13 “La investigación no ha de pretender ninguna otra validez que una hipotética”, Fichte, 

J. G., Sobre el concepto, GA I/2 110, trad. cit. p. 10. R. Lauth señala que este “escrito 

programático” no alcanza a completar el concepto fichteano de filosofía, prometido en el 

subtítulo (“oder sogennanten Philosophie”), todo lo cual contribuye a debilitar o poster-

gar la exposición definitiva (Lauth, R., “Idea total de la filosofía”, en La filosofía de 

Fichte y su significación para nuestro tiempo, trad. B. Navarro, México, UNAM, 1968, 

pp. 5-6; también en GA I/2 93).   
14 “Una ciencia tiene forma sistemática; [esto significa:] todas las proposiciones (Sätze) 

en ella se conectan en una única proposición fundamental (Grundsatze) y se reúnen en 

ella para un todo”, Fichte, J. G., Sobre el concepto, § 1, GA I/2 112, trad. cit. p. 13. 

También en § 2, GA I/2 124, trad. cit. pp. 24-25. Continuamente en este texto Fichte juega 

con el significado de Satz (proposición o principio) y Grundsatz (proposición o principio 

fundamental).  
15 Ibíd., § 1, GA I/2 114-115, trad. cit. pp. 14-16. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 137 

 
 

Ahora bien, surgen aquí dos cuestiones: la relación forma-contenido y la 

justificación del primer principio. Ante todo, la unidad sistemática no se pue-

de disociar del contenido, pues de lo contrario se lograría solamente una 

estructuración coherente, pero formal, vacía y abstracta. Tampoco se puede 

presenta una serie de contenidos sin forma, pues en tal caso se caería en una 

colección fragmentaria, asistemática y desarticulada.16 En segundo lugar, si 

las proposiciones se entrelazan y dependen mutuamente, tiene que haber al 

menos una que sea absolutamente cierta en sí misma, que transmita tal certe-

za a las demás, y cuya certeza provenga –no de afuera, o de otra proposición, 

sino– de la unidad interna e inseparable entre forma y contenido. Si las partes 

sólo estuvieran enlazadas y ninguna de ellas contuviera una certeza en sí, se 

suscitaría el formalismo indicado. Pero, al mismo tiempo, si la certeza de la 

primera proposición fundamental procediese del enlace subordinado, enton-

ces el círculo se cerraría tautológicamente y no probaría lo que se pretende 

probar. Lo que se pretende probar es el fundamento de todo enlace; por tanto, 

el conjunto de enlaces (lo fundado) no puede oficiar de fundamento.17 

La connotación jurídico-política de la metafísica fichteana comienza a 

vislumbrarse: el mero darse de un múltiple no hace un sistema, el agregado 

de partes no hace un todo y, de la misma manera, la simple sociabilidad 

horizontal no alcanza para configurar una unificación estable, porque el mo-

mento de la totalidad implica un plus, una verticalización de la horizontali-

dad. En el pasaje señalado Fichte sostiene que de la sola compilación de 

partes no surge, ni puede surgir, un todo con algo que no esté en ninguna de 

ellas (2.3). Incluso aunque esas partes sean enlaces (es decir, un múltiple que 

abre otras multiplicidades), la totalidad no se deriva de la sumatoria, porque 

–por así decir– el enlace de enlaces no está en ninguno de ellos. Así, el 

fundamento se separa de lo fundado, pero al mismo tiempo se vincula con el 

último, porque lo funda. Lo funda y, sin embargo, no es un elemento más, ni 

es un elemento cualquiera. Más aún, si el fundamento (o el enlace de enlaces) 

fuera o pudiera ser un elemento (o enlace) más, o uno cualquiera, entonces 

Fichte convalidaría la elevación de la parte al lugar de la totalidad (converti-

ría lo particular en presunto universal), justo lo que hacen el dogmatismo y 

el despotismo. Por consiguiente, el fundamento o enlace de enlaces, el primer 

                                                           
16 Ibíd., § 1, GA I/2 113, trad. cit. p. 14. Con la consideración de la inseparabilidad de 

forma y contenido, Fichte ya anticipa dos cuestiones: la distinción entre la Doctrina de la 

Ciencia y la lógica, que es puramente formal; y, que sólo la Doctrina de la Ciencia (y no 

la lógica) se ocupa de la instancia fundamental (ibíd., § 6, GA I/2 137-140, trad. cit. pp. 

38-51). Este tema reaparece en el § 1 del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia 

(4.3). A la vez, este aspecto se cristalizará en la crítica al “formulismo” o “formalismo” 

de la filosofía y del derecho en el Fundamento del derecho natural (5.3, 5.4).  
17 Fichte, J. G., Sobre el concepto, § 1, GA I/2 114-115, trad. cit. p. 15. El organicismo se 

acentúa en WLnm-H § 16, GA IV/2 207, 226, DCnm 200, 219.   



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

138 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

principio, no puede deducirse, pero tampoco sustraerse completamente, de 

aquello que funda.  

Dicho de otra manera, un tanto problemática o exploratoria: entre todas 

las partes del sistema necesariamente tiene que haber una que sea absoluta-

mente cierta por sí misma, que fundamente a las demás y cuya certeza no se 

derive del enlace con las restantes. Para que haya un sistema, debemos 

encontrar aquel elemento o enlace que se sustente por sí mismo y, a la vez, 

se vincule con los demás, que siendo fundante no se escinda de lo fundado, 

pero tampoco se equipare con él; que entre en reciprocidad, pero a la vez lo 

unifique y fundamente. Se trata de una –valga la metáfora– punta del iceberg 

(lo Uno) desde la cual reconstruir y alumbrar por deducción todo lo que está 

entramado gracias a esa instancia fundamental y fontanal (el Todo). De ahí 

la citada (1.6) organicidad del sistema: “la Doctrina de la Ciencia tiene totali-

dad absoluta. En ella Uno conduce a Todo, y Todo conduce a Uno”.18 Lo 

Uno resulta ser clave para que el Todo sea Todo, y la doble remisión implica 

tanto horizontalidad como verticalidad, es decir, implica que lo Uno se sus-

trae, se distingue por el solo hecho de ser el que sosteniéndose a sí mismo 

permite sostener a los demás, y a la vez se vincula precisamente por ser el 

enlace de enlaces, lo que posibilita el entrelazamiento y convierte al múltiple 

de enlaces en Una totalidad.  

De lo anterior se sigue que la Doctrina de la Ciencia –en cuanto sistema, 

o en cuanto filosofía consumada en sistema– necesita un principio funda-

mental y primero, cuyo contenido sea cierto en sí mismo y con independen-

cia del enlace (el fundamento no puede fundarse en lo fundado (2.1)) y de 

cualquier otro principio (de lo contrario, no sería primero), para que a través 

de la forma sistemática este contenido se comunique al resto de los princi-

pios.19 La unidad inseparable entre forma y contenido significa no sólo que 

se dan conjuntamente, sino también que determinada forma y determinado 

contenido son inseparables, de modo que a cierta forma sólo puede corres-

ponder cierto contenido, y viceversa. Es decir, la unidad no se podría suscitar 

de otra manera; no se asocian una forma cualquiera y un contenido cual-

quiera, sino una forma y un contenido que son inescindibles.20  

Así, por ejemplo, el principio lógico de identidad (A = A) representa una 

forma cierta que puede recibir cualquier contenido, mientras que el principio 

fundamental “Yo = Yo” no admite cualquier contenido, sino uno específico, 

que desde luego no es el yo personal o de cada uno (2.3), sino el Yo trascen-

dental que muestra la accesibilidad de la conciencia a lo universal. Sólo el 

Yo puede pensarse a sí mismo y ser consciente de su pensar. Sólo el Yo 

puede decir soy, soy Yo; y soy Yo porque Yo me he puesto, o soy porque 

                                                           
18 Ibíd., § 4, GA I/2 131 n, trad. cit. p. 33 n; véase también § 3, GA I/2 127, trad. cit. p. 

29.  
19 Ibíd., § 2, GA I/2 120-121, trad. cit. p. 21. 
20 Ibíd., § 2, GA I/2 121-123, trad. cit. p. 24. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 139 

 
 

soy. La lógica muestra una relación condicional: si se da A, se da A; la 

Doctrina de la Ciencia, en cambio, va más allá y explica: se da el Yo porque 

el Yo se pone. Éste es el principio fundamental, y sólo a partir de este princi-

pio pueden ser puestos los contenidos. Por tanto, la proposición “A = A” se 

funda en “Yo soy Yo”.21 

Como señalamos, Fichte sostiene que los filósofos coinciden en que la 

filosofía ha de ser una ciencia, pero disienten sobre su objeto. El objeto de la 

Doctrina de la Ciencia o “ciencia de la ciencia”22 es el saber humano y, más 

específicamente, el conjunto de acciones (Handlungen) que existen y se dan 

en el espíritu humano y que ella muestra de manera sistemática.23 No obs-

tante, con la simple disposición de acciones no basta para captar el proceso 

de fundamentación que la Doctrina de la Ciencia lleva a cabo; para esto se 

necesita una acción peculiar, no contenida en las anteriores, a saber, una 

“acción de la libertad” o “determinación de la libertad”.24 Se trata de la 

acción libre de volverse sobre sí mismo (2.1), la reflexión, el pensarse y ver 

cómo piensa el pensar. En virtud de esta acción fundacional, el resto de las 

acciones se convierten en su contenido, y el saber se torna saber del saber. 

La reflexión duplica la forma, y así la Doctrina de la Ciencia se ocupa de la 

forma de la forma, es decir, se ocupa de explicar las acciones contenidas en 

el espíritu humano desde la fundamental y primera, la autodeterminación o 

libertad.25    

Con estas consideraciones Fichte indica –de modo colateral o elíptico– 

algunos rasgos del primer principio: Yo = Yo, Yo soy, es porque es, se pone 

a sí mismo, acción suprema de libertad o autodeterminación, reflexión sobre 

sí. Sin embargo, dice muy poco sobre los otros principios; dice que también 

implican una unidad de forma y contenido, que están enlazados con –aunque 

                                                           
21 Ibíd., § 6, GA I/2 139-140, trad. cit. pp. 40-41. 
22 Ibíd., § 2, GA I/2 119-120, trad. cit. p. 20. 
23 “La Doctrina de la Ciencia debe ser una historia pragmática del espíritu humano” 

(GWL § 4, GA I/2 365, FDC 96). “La materia de la filosofía entera es el espíritu humano, 

considerado en todas sus operaciones, actividades y modos de actuar. Sólo tras hacer un 

exhaustivo inventario de esos modos de obrar, la filosofía es Doctrina de la Ciencia. El 

filósofo observa las operaciones del espíritu humano, lo congela e inmoviliza en el pro-

ceso de su ejecución” (Fichte, J. G., Sobre la diferencia, trad. cit. p. 147, GA II/3 324-

325). “La filosofía es la historia sistemática de los modos universales de acción del espíri-

tu humano” (ibíd., p. 157, GA II/3 334). 
24 Fichte, J. G., Sobre el concepto, § 7, GA I/2 140-141, trad. cit. pp. 41-42. 
25 Ibíd., § 7, GA I/2 142, trad. cit. p. 43. En este pasaje Fichte denomina “abstracción 

reflexiva” a la acción originaria que contiene al resto. En el parágrafo anterior (§ 6, GA 

I/2 138, trad. cit. p. 39) distingue entre abstracción, definida como la acción libre de 

separar forma y contenido, y reflexión, en cuanto acción libre que convierte a la forma en 

contenido. La abstracción se asocia a la lógica, la reflexión a la Doctrina de la Ciencia; 

en cuanto acciones de la libertad, ambas se dan conjuntamente, pero la reflexión permite 

cerrar la fundamentación, y la lógica se explica desde la filosofía, así como “A = A” se 

explica desde “Yo = Yo”. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

140 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

no completamente determinados por– el primero, y que en cierto aspecto son 

incondicionados. De la distinción entre forma y contenido se desprende una 

trama de principios fundamentales: uno primero absolutamente incondicio-

nado tanto respecto de la forma como respecto del contenido; un segundo, 

en parte condicionado y en parte incondicionado; y un tercero, condicionado 

e incondicionado en el sentido inverso al anterior. Así, el primer principio en 

parte condiciona a los otros dos, que en parte se mantienen incondicionados.  

Por otra parte, si el primer principio lo determinara absolutamente todo, 

se produciría una mera repetición del mismo, y los restantes no serían princi-

pios. Y si no se articulara con éstos, no conformaría un sistema, ni sería un 

principio de. Por ende, el segundo y el tercero configuran un despliegue par-

cial del primero y una diferencia específica que les otorga el estatus de princi-

pios.26 En suma, los principios son tres: (1°) absolutamente incondicionado 

según la forma y el contenido; (2°) incondicionado según la forma y condi-

cionado según el contenido; (3°) condicionado según la forma e incondicio-

nado según el contenido. Hasta aquí reconstruimos la presentación de Fichte, 

siempre signada por el estilo hipotético-problemático;27 luego, sin especifi-

car por qué a cada uno corresponde tal o cual caracterización, los expone así: 

 

Supone que el Yo sea el concepto supremo, y que al Yo le sea 

contrapuesto un No-Yo; entonces es claro que el último no puede 

ser contrapuesto sin ser puesto, y precisamente, puesto en el con-

cepto supremo del Yo. Por lo tanto, el Yo sería considerado en una 

perspectiva doble: como aquello en lo cual el No-Yo es puesto, [y] 

como aquello que sería contrapuesto al No-Yo y, por tanto, asimis-

mo puesto en el Yo absoluto. En cuanto ambos están puestos en el 

Yo absoluto, el último Yo debería ser en esto igual al No-Yo, y a 

su vez debería ser contrapuesto a él en la misma perspectiva. Esto 

podría pensarse sólo bajo la condición de un tercero en el Yo, en 

el cual ambos sean iguales, y este tercero sería el concepto de can-

tidad.28 

 

El pasaje trasluce el carácter procesual de los principios: el Yo absoluto 

se pone a sí mismo por sí mismo, a éste se contrapone un No-Yo, y en la 

contraposición entre Yo y No-Yo se produce una fintización en reciprocidad. 

A la vez, el No-Yo no constituye una cosa-en-sí, sino sólo una negación del 

                                                           
26 Ibíd., § 2, GA I/2 123, trad. cit. p. 24; § 3, GA I/2 128, trad. cit. p. 30. 
27 Ibíd., § 2, GA I/2 122, trad. cit. pp. 22-23. 
28 Ibíd., § 8, GA I/2 150, trad. cit. p. 51. Aunque Fichte anticipa en cierto sentido este 

pasaje (§ 4, GA I/2 132, trad. cit. pp. 33-34; § 5, GA I/2 135-136, trad. cit. p. 37), no 

explica claramente por qué el No-Yo es determinado según el contenido y el tercer prin-

cipio según la forma, así como no explicita si uno es segundo y el otro tercero (ni por 

qué); simplemente los expone en esta interrelación (puesto, contrapuesto, divididos). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 141 

 
 

Yo, que en virtud del tercer principio deviene determinada; y el Yo, siendo 

uno, deviene doble: infinito en el ponerse absolutamente, finito en la relación 

con el No-Yo. En el tercer principio, Yo y No-Yo se igualan y distinguen 

según la cantidad o divisibilidad. Un último aspecto a subrayar: en el marco 

del tercer principio, si el Yo es determinado por el No-Yo, el primero se 

define como inteligencia que opera con representaciones (parte teórica); en 

cambio, si el No-Yo es determinado por el Yo, éste se caracteriza como ten-

dencia, aspiración o esfuerzo (Streben) por transformar el No-Yo (parte prác-

tica). En esta segunda parte –aclara Fichte– la teoría alcanza su delimitación 

y justificación.29 Sobre este tema volveremos abajo. 

 

4.3) LA TRAMA FUNDACIONAL 

 

Con los aspectos anteriores, el comienzo de la principal obra de Fichte 

en Jena, la más conocida y oscura, el Fundamento de toda la Doctrina de la 

Ciencia (1794), no resulta novedoso, porque se desprende de la necesidad de 

enlazar toda la filosofía en un primer principio, la Tathandlung, el Yo que se 

pone a sí mismo, que se descubre por abstracción o reflexión, que es activi-

dad que se activa a sí misma. A este primer principio se le opone un segundo, 

el No-Yo, que no equivale a la cosa-en-sí, y que es parcialmente incondicio-

nado. Finalmente, Yo y No-Yo se relacionan a través de un tercer principio, 

la limitación recíproca. Los tres principios fundamentales constituyen el te-

ma de la primera parte de esta obra que analizamos aquí. 

De acuerdo con Sobre el concepto, el primer principio de todo el saber 

tiene que ser absolutamente primero e incondicionado, esto es, no supone 

nada anterior, ni nada que lo condicione. No se lo puede demostrar ni deter-

minar,30 porque ambos procedimientos manifestarían una instancia previa, 

                                                           
29 Ibíd., § 8, GA I/2 150-151, trad. cit. pp. 51-52. 
30 Que no se pueda demostrar ni determinar conlleva la circularidad propia de la Doctrina 

de la Ciencia, que significa que las leyes o reglas del propio pensar se tienen que presu-

poner y hallar en (y legitimar con) la deducción. Se trata, dice Fichte, de un “círculo 

inevitable” (GWL § 1, GA I/2 256, FDC 14), y remite al § 7 de Sobre el concepto. Según 

Ch. Asmuth (“Logik, Sprache, Wissenschaftslehre: Jena (1794) – Erlangen (1805) – 

Berlin (1812)”, en Fichte-Studien, n° 34, 2009, p. 330), esta cuestión de la lógica general 

que Fichte presupone aquí no se explica en la Doctrina de la Ciencia de Jena, sino en 

obras posteriores. Sobre este § 1: Baumanns, P., Fichtes Wissenschaftslehre. Probleme 

ihres Anfangs, Bonn, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1974, pp. 139-213). Sobre el 

§ 1 en conexión con los restantes y con la reflexión: Janke, W., Fichte. Sein und Reflexion. 

Grundagen der kritischen Vernunft, Berlín, W. de Gruyter, 1970, pp. 69-108. Sobre la 

génesis y las críticas al primer principio: Rivera de Rosales, J., “El primer principio en 

Fichte”, en Market, O. –Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del idealismo alemán, 

Madrid, UNED y Complutense, 1996, pp. 63-102. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

142 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mientras que al primer principio concierne la instancia más originaria y so-

berana. Este primer principio “debe expresar aquella Thathandlung”,31 es 

decir, no un contenido de conciencia, sino el fundamento de toda la concien-

cia.  

¿Qué significa aquí “expresar”? ¿Acaso indica una distinción entre la 

Thathandlung y el modo como se muestra? Por cierto, en cuanto proposición 

fundamental (Grundsatz), el primer principio expresa algo, pero este “algo” 

parece ser diferente (como si hubiera una separación entre –por así decir– lo 

expresante y lo expresado), y en tal caso la Thathandlung se sustraería del 

saber de ella (la Doctrina de la Ciencia). Tal disociación atenta contra la 

originariedad del primer principio, porque habría algo más allá y lo primero 

no sería primero. Desde el punto de vista inmanente y trascendental, lo 

expresado no puede ser algo distinto de lo que se expresa. Esto significa no 

sólo que la proposición fundamental y la Thathandlung son –o deben ser– lo 

mismo, sino también que hay una relación directa entre la actividad que se 

genera a sí misma y el descubrimiento de esta actividad en el sujeto que 

piensa su pensar (el saber del saber) hasta las últimas / primeras condiciones. 

El sujeto constituye una expresión de la razón (2.3), en su propia persona se 

muestra y realiza la libertad primigenia. En este sentido, el primer principio 

recepta la Thathandlung que el sujeto descubre en su propio pensar, al poner-

se a sí mismo, y que de ese modo lleva a cabo. Lo expresado concretiza la 

expresión y significa una manifestación indisociable de la razón o Yoidad. 

Para elevarse a este principio –prosigue Fichte– se requiere una “refle-

xión abstractiva”, que vuelve sobre sí y despeja aquello que se tiene que 

pensar necesariamente de aquello que resulta accesorio o no corresponde 

(por ejemplo, las determinaciones empíricas). En efecto, la propuesta hacia 

sus oyentes (/estudiantes) consiste en separar todas las determinaciones de la 

conciencia hasta hallar lo absolutamente imprescindible, más allá de lo cual 

no se puede ir y que permanece sobre sí. La reflexión se orienta libremente 

a la búsqueda de un primer principio que cualquiera –en especial, un eventual 

interlocutor reticente: empirista o escéptico– pudiera conceder.32   

El ejercicio parte de la proposición “A es A”, que todos admiten como 

cierta sin exigir un fundamento ulterior. Sin embargo, esta proposición (el 

principio de identidad) no afirma que A efectivamente exista o sea; sólo afir-

ma un condicional, “si se da A, se da A”, una “conexión necesaria” = X. 

Ahora bien, si A no se afirma a sí misma, ¿bajo cuál condición puede apare-

cer como algo afirmado o, dicho de otra manera, cómo se puede afirmar que 

A exista? Sólo bajo la condición de que sea puesta en el Yo, por el Yo, que 

juzga la conexión necesaria (= X) según una ley o regla que encuentra en su 

operar; sólo de este modo se puede decir que A sea. Por lo tanto, A = A (o 

                                                           
31 GWL § 1, GA I/2 255, FDC 13. 
32 GWL § 1, GA I/2 255-256, FDC 14. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 143 

 
 

“A es”) presupone una proposición fundamental anterior: Yo = Yo (o “Yo 

soy”). Con este desarrollo –dice Fichte– llegamos a la proposición “Yo soy”, 

pero aún como un hecho de la conciencia (Thatsache) y no como expresión 

de una Thathandlung.33 Las connotaciones empíricas se despejan en la medi-

da en que se comprende la importante diferencia entre “A es A” y “Yo soy 

Yo”: mientras que la primera deja indeterminado el que A sea puesta (y, por 

consiguiente, conserva una validez meramente formal), la segunda afirma un 

Yo que se pone absolutamente (y no bajo una condición, como A; pues el 

Yo se da a sí mismo) y cuyo predicado, la identidad consigo, conlleva una 

validez completa, respecto de la forma y respecto del contenido. La ley de 

conexión necesaria (= X) no se funda en los hechos de la conciencia empírica 

(A = A), sino en la autoposición del Yo.34 En otras palabras: 

 

el poner del Yo por sí mismo es la actividad pura del [Yo] mismo. 

– El Yo se pone a sí mismo, y es, en virtud de este mero poner por 

sí mismo; y al revés: el Yo es, y pone su ser, en virtud de su mero 

ser. – Es igualmente el actuante y el producto de la acción; lo acti-

vo (Thätige) y lo producido mediante la actividad. Acción y acto 

(Handlung und That) son uno y lo mismo; y, según esto, Yo soy es 

la expresión de una Thathandlung.35  

 

El ponerse a sí mismo, el carácter puro de la actividad en sí, equivale al 

ser del Yo, y sólo en este sentido cabe referirse a un ser. No se trata de una 

entidad o cosa-en-sí, sino de una actividad que se pone y activa a sí misma, 

que en la misma acción produce directamente su objeto. Tampoco se trata de 

una actividad que no es o no existe, en el significado que se le podría adju-

dicar desde una acusación de solipsismo; por el contrario, se trata de un ser 

que consiste en actividad, en ponerse y producir, y en captar el producto 

como resultado de su acción. Además, este ponerse a sí, por sí y mediante sí 

mismo, incluye otro aspecto, la auto-referencialidad; sólo el Yo es “para sí”:  
 

                                                           
33 GWL § 1 (puntos 1-5), GA I/2 256-257, FDC 14-15. Sobre el tema: Stolzenberg, J., 

“Fichtes Satz »Ich bin«. Argumentanalytische Überlegungen zu Paragraph 1 der Grund-

lage der gesamten Wissenschaftslehre von 1794/95”, en Fichte-Studien, n° 6, 1994, pp. 

10 ss.; “Fichtes Deduktionen des Ich 1804 und 1794”, en Fichte-Studien, n° 30, 2006, pp. 

9-11; y Vodret, P., “L’impostazione logica della teoria dei princìpi nella Grundlage der 

gesamten Wissenschaftslehre e il rapporto con una possibile ontologia”, en AAVV, 

Leggere Fichte, vol. I, París, EuroPhilosophie Editions, 2008, pp. 38-43. 
34 GWL § 1 (5), GA I/2 258, FDC 15-16. 
35 GWL § 1 (6), GA I/2 259, FDC 16. Antes del pasaje citado, afirma: “lo absolutamente 

puesto y fundado desde sí mismo, es el fundamento de un cierto […] actuar del espíritu 

humano, por tanto, de su puro carácter, el carácter puro de la actividad en sí, prescindien-

do de las condiciones empíricas particulares” (GA I/2 258-259, FDC 16).   



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

144 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

El Yo se pone a sí mismo absolutamente porque es. Él se pone por 

su mero ser, y es por su mero ser-puesto. Y esto clarifica completa-

mente el sentido en que aquí usamos la palabra Yo, y nos lleva a 

una explicación determinada del Yo como sujeto absoluto. Aquello 

cuyo ser (esencia) consiste solamente en que se pone a sí mismo 

como siendo, es el Yo como sujeto absoluto. Así como se pone, es; 

y así como es, se pone. Y, por lo tanto, el Yo es absoluta y necesa-

riamente para el Yo. Lo que no es para sí mismo, no es Yo.36  

 

Por ende, lo que no sea Yo, no será para-sí, sino para-otro. A nuestro 

entender, la auto-referencialidad constituye el dato más relevante del primer 

principio, no porque los otros rasgos no sean importantes, sino porque del 

énfasis en el “para-sí” depende la no-confusión entre Yo y yo, o entre Yo y 

cosa. La palabra Yo genera equívocos de todo tipo; por ejemplo, la aclara-

ción recurrente de independencia respecto del ser, la identidad con la activi-

dad, la distinción con la individualidad, etc. Lo que enfatiza la palabra Yo, a 

saber, la accesibilidad de la conciencia a la instancia suprema y fundante, 

puede convertirse –a pesar de todas las insistencias de Fichte– en un encierro 

exclusivo (2.3), no tanto por la cuestión teórica del solipsismo, sino ante todo 

por la consecuencia práctica de la apropiación subjetiva de la Thathandlung. 

Si un sujeto determinado se considera portador único de la Thathandlung, no 

sólo excluye a los demás de la elevación, sino que también encuentra un 

expediente para el sometimiento. La auto-referencialidad permite, por una 

parte, encontrar en el Yo un punto de convergencia; por otra, permite com-

prender que ese punto se relativiza: es un “yo” entre tantos otros. La conver-

gencia y la relativización articulan lo universal y lo particular, lo vertical y 

lo horizontal. 

Tras afirmar que sólo el Yo es para sí, Fichte se formula esta pregunta: 

“¿qué era yo, precisamente, antes de llegar a la autoconciencia? La respuesta 

natural a esto es: yo no era en absoluto, porque no era Yo”.37 El ser sólo surge 

con el poner, “antes” no es nada. Por más que se quiera presuponer un cuerpo 

                                                           
36 GWL § 1 (7), GA I/2 259-260, FDC 17. Sobre el tema del ser: Villacañas, J., “Ser y 

Existir: la estrategia de Fichte contra el Nihilismo”, en Daimon. Revista de Filosofía, n° 

9, 1994, pp. 135-154. Véase también: WLnm-H, GA IV/2 24, 30-31, DCnm 8-9, 15-16. 
37 GWL § 1, GA I/2 260, FDC 17. Más abajo Fichte sostiene que un individuo se acerca 

más a la autoconciencia pura en la medida en que se abstrae de sí y de su autoconciencia 

empírica, como el niño que deja la cuna y la distingue de sí mismo, o el filósofo popular 

que se vale de imágenes para llegar al alma, o el filósofo trascendental que, a partir de 

reglas, piensa y demuestra el Yo puro (GWL § 4, GA I/2 384, FDC 110). En otro texto 

también señala la vida pre-reflexiva del niño y la filosofía como “segundo nacimiento” 

(Sobre la diferencia, trad. cit., pp. 149-150, GA II/3 327). En el Derecho natural afirma 

que, antes de la influencia del otro, “yo no soy en absoluto Yo” (GNR § 6.VII, GA I/3 

375, FDN 162). Sobre este tema volveremos en 6.5. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 145 

 
 

o un sustrato de la actividad, la legitimidad proviene de la actividad que vuel-

ve a sí misma. No hay ninguna determinación dada que lo lleve a ser esto o 

aquello. Entonces, el yo particular es en cuanto asume su dimensión origina-

ria, su ponerse. Este acto –el “sello” o “rayo divino” (3.1, 3.3)– no lo puede 

delegar ni transferir. Pero tampoco lo puede reducir a la particularidad. Si 

esto sucediese, la reflexión abstractiva no habría cumplido la función que 

debía cumplir: despejar las connotaciones empíricas. Por tanto, el Yo absolu-

to no constituye una instancia cerrada al sujeto racional finito. Ciertamente, 

introducir la finitud en este § 1 no resulta adecuado, porque entonces el Yo 

se cierra a una referencialidad exclusiva, circunscribe el “para-sí” al “para-

mí”. Y esto no es Yo, es nada. Así como para elevarse al Yo hay que despo-

jarse de las connotaciones empíricas, del mismo modo para deducirse como 

sujeto particular hay que sintetizarse en contraposición con otros (2.3). En 

un proceso de universalización-particularización, la referencialidad absoluta 

deviene relativa: el sujeto particular sigue siendo autoconciencia, autoposi-

ción, etc.; pero, en cuanto deducido como ser racional finito, lo es en un 

entramado intersubjetivo. 

El Yo se convierte (en rigor, se descubre) en centro de referencialidad, 

un ponerse que no puede provenir de afuera, de nada extrínseco. Esto signi-

fica que la libertad se conquista, se hace, se legitima, se recrea en primera 

persona. Significa también que el Yo es, en principio, nada; aunque en un 

sentido diferente al anterior. No sólo es nada porque, si no se pone, no es, 

sino que también es nada en el sentido de nada determinado, nada concreto, 

nada que sea prefijado por el ser, la esencia determinante, la fatalidad o el 

destino. El Yo es su hacerse.38 Como el Yo se da a sí mismo, en el darse está 

la actividad, y de la propia actividad depende lo que sea. De ahí la frase con 

la que concluye la exposición del primer principio: “El Yo pone originaria y 

absolutamente su propio ser”.39  

Dejamos de lado los comentarios al § 1, en los cuales Fichte aclara que 

el Yo absoluto equivale a la realidad (“todo lo que es, sólo es en cuanto es 

puesto en el Yo, y fuera del Yo es nada”)40 y la sucinta genealogía de ante-

cesores,41 para examinar los otros principios que conforman el entramado 

                                                           
38 Esto se condice con los juicios téticos, que Fichte analiza en las observaciones al § 3: 

toda antítesis y toda síntesis presuponen una tesis absoluta, que no admite nada idéntico-

distinto y nada opuesto, sino sólo la identidad consigo mismo. El juicio tético no admite 

ningún fundamento de relación ni de distinción, sino sólo la tarea de buscar un funda-

mento: “El juicio originario y supremo de este tipo es: Yo soy, en el cual no se dice 

absolutamente nada del Yo, sino que el lugar del predicado se deja vacío para la posible 

determinación del Yo al infinito” (GWL § 3 (7), GA I/2 277, FDC 30). 
39 GWL § 1 (10), GA I/2 261, FDC 18. 
40 GWL § 1, GA I/2 261, FDC 18. 
41 GWL § 1, GA I/2 261-264, FDC 19-20. En este breve recorrido Fichte pasa revista a 

Maimon (que cuestiona la realidad de los principios de la filosofía crítica), Kant (que 

entrevió el principio en la deducción de las categorías, pero no lo expuso como principio 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

146 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

fundamental. El segundo principio, incondicionado según la forma y condi-

cionado según el contenido, tampoco puede ser plenamente demostrado ni 

derivado. Fichte procede del mismo modo que en el primero: parte de un 

contenido de la conciencia empírica, “–A no = A”, que no puede deducirse 

de “A = A”, pues en tal caso se daría una repetición del mismo principio y 

se soslayaría la fuerza del segundo, esto es, la “forma de la oposición”, que 

consiste en contraponerse.42 Si la negación se desprende de la identidad, la 

oposición pierde su fuerza originaria, la de oponerse sin más al poner. La 

forma del segundo principio, entonces, se mantiene incondicionada. A este 

segundo principio, la forma de la oposición, corresponde la categoría de ne-

gación.  

Sin embargo, el oponer presupone la identidad de la conciencia, el primer 

principio. Para poder oponer algo se requiere, a su vez, la autoposición de 

aquello a lo cual se opone: “El ser-contrapuesto en general es absolutamente 

puesto por el Yo”.43 La misma acción de oponer, que aparecía como incondi-

cionada, desde otra perspectiva aparece condicionada, puesta en contraposi-

ción a la acción de poner. Así, el contenido del segundo principio es condi-

cionado. Si se considera la forma originaria que le corresponde al producto 

del segundo principio (–A), la negación, refiere igualmente a un contenido 

determinado (A), aunque –A no equivale a algo determinado. Para poder 

conocer o delimitar –A, se requiere conocer A. En los términos de la Doctrina 

de la Ciencia: el No-Yo sólo puede ser contrapuesto en cuanto presupone un 

Yo puesto por sí mismo, y la proposición “–A no = A” equivale a que al Yo 

se contrapone absolutamente un No-Yo.44 De acuerdo con lo presentado, el 

                                                           

fundamental), Descartes (que considera al pensamiento como una determinación del ser), 

Reinhold (que considera a la representación también como una determinación del ser, sin 

tener en cuenta otras determinaciones) y Spinoza, que busca un fundamento para el Yo 

fuera del Yo, y construye un sistema coherente e irrefutable (el dogmatismo perfecto) 

pero sin fundamento, o mejor, impulsado por la necesidad práctica de la unidad suprema 

en el conocimiento, confundió el ideal con lo dado. 
42 GWL § 2 (1-4), GA I/2 264-265, FDC 20-21. 
43 GWL § 2 (5), GA I/2 266, FDC 22. Por eso más abajo y con motivo de la Nova methodo 

insistiremos en que el No-Yo es otra manera de ver el Yo. Aquí también lo subraya (GWL 

§ 4, GA I/2 289, FDC 41): poner un No-Yo significa limitar al Yo (GWL § 5, GA I/2 

389, FDC 118); lo distinto, extraño, diferente o heterogéneo, se da en y con el Yo (GWL 

§ 5, GA I/2 405-406, FDC 130-131). Sobre las significaciones del No-Yo: E. Acosta, 

“Sobre las determinaciones del término No-Yo en el periodo de Jena de la filosofía de J. 

G. Fichte”, en López, D. M. – Yuan, M. – Lammertyn, C. (comps.), Experiencia y concep-

to, Santa Fe, Ediciones de la Universidad Nacional del Litoral, 2011, pp. 209-216.  
44 GWL § 2 (7-10), GA I/2 266, FDC 22. El poner (setzen), un hallazgo de la filosofía de 

Fichte, contiene un doble sentido: (a) como negar o no-poner, suprimir; (b) como nega-

ción-ante, o poner-parcial (GWL § 4, GA I/2 326, FDC 69). El Yo puede poner el objeto, 

y entonces suprime el sujeto (padecer), o poner el sujeto y suprimir el objeto, y entonces 

el padecer refiere a la actividad (GWL § 4, GA I/2 338, FDC 77). De este modo, el poner 

se extiende al No-Yo y a la reciprocidad: “El Yo se pone a sí mismo absolutamente, y 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 147 

 
 

No-Yo se distingue de la cosa-en-sí, porque carece de un sustento ontológico 

propio y se erige, en rigor, sólo como mera negación del Yo, sólo como límite 

llevado a la instancia originaria. 

El tercer principio, condicionado según la forma e incondicionado según 

el contenido, significa la apertura de una tarea para la acción, una tarea cuya 

solución el principio no garantiza, sino que “sucede incondicional y absolu-

tamente mediante un decreto de la razón”.45 Según Fichte, la deducción de 

este principio se puede realizar hasta cierto punto y, donde se interrumpe, 

surge lo incondicionado o dictamen de la razón. La deducción se divide en 

cuatro partes (A, B, C, D), con sus respectivos pasos.  

(A) Ante todo, Yo y No-Yo se anulan recíprocamente, uno excluye al 

otro. No obstante, el No-Yo es puesto en el Yo, y entonces el Yo no es puesto 

en el Yo (si uno es puesto, el otro es excluido). Pero si el Yo no es puesto en 

el Yo, el No-Yo no puede ser puesto en el Yo; por lo tanto, el Yo también 

tiene que ponerse en el Yo junto con el No-Yo. Las dos proposiciones (el 

No-Yo es puesto en el Yo, y el Yo es puesto en el Yo) se siguen del análisis 

del segundo principio, que entonces se contradice y anula a sí mismo, porque 

afirma algo y lo contrario. Ahora bien, este principio se anula, y a la vez se 

convalida, porque “No-Yo no = Yo” sostiene que lo puesto (Yo) resulta anu-

lado por lo opuesto (No-Yo). Esta validez / anulación se produce también 

respecto del primer principio, pues en el Yo están el Yo y el No-Yo. En con-

secuencia, el tercer principio se expresa así: “Yo = No-Yo, y No-Yo = Yo”.46 

En otras palabras, la exclusión total entre Yo y No-Yo ofrece matices que 

conducen a un tipo de conciliación en la cual los dos subsisten en la posi-

ción/oposición. 

La cuestión lleva a lo siguiente (B): “¿cómo pueden pensarse juntos A y 

–A, Ser y No-Ser, realidad y negación, sin que ellos se aniquilen ni supri-

man?”.47 Para que puedan pensarse juntos sin anularse, Yo y No-Yo se tienen 

que limitar mutuamente. El límite comprende la realidad y la negación conci-

liadas, bajo la divisibilidad o capacidad de cantidad. Dice Fichte:  

 

                                                           

esto es en sí mismo perfecto y cerrado a toda impresión exterior. Pero si debe ser un Yo, 

también tiene que ponerse como puesto por sí mismo; y, por este nuevo ponerse referido 

a un poner originario, se abre […] a la influencia del exterior […]. Ambos tipos de poner 

son la condición de una influencia exterior; sin el primero, no se presentaría ninguna 

actividad del Yo que pudiese ser limitada; sin el segundo, esta actividad no sería limitada 

para el Yo. […] Así surge el Yo, como Yo, originariamente en acción recíproca consigo 

mismo” (GWL § 5, GA I/2 409, FDC 133-134). Véase también: GWL § 10, GA I/2 430, 

FDC 149; Grundriss § 3, GA I/3 173,178-179; WLnm-H § 16, GA IV/2 216, DCnm 209. 
45 GWL § 3, GA I/2 268, FDC 23. 
46 GWL § 3 (A.5), GA I/2 269, FDC 24.  
47 GWL § 3 (B.5), GA I/2 269, FDC 25.  



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

148 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Limitar algo significa: suprimir la realidad del mismo no totalmen-

te, sino sólo en parte, mediante la negación. Por tanto, en el con-

cepto de límite está, además del concepto de realidad y del concep-

to de negación, el de divisibilidad (la capacidad de cantidad en 

general, no ciertamente el de una cantidad determinada).48  

 

Esto significa que tanto el Yo al que se le contrapone un No-Yo, como 

el No-Yo contrapuesto, son puestos como divisibles. Así se resuelve la con-

tradicción inicial: Yo y No-Yo pueden ser puestos en el Yo en cuanto divi-

sibles (C). Por lo tanto, Yo y No-Yo no son lo mismo que eran en sus res-

pectivos principios (Yo absoluto, la realidad completa; el No-Yo, la negación 

absoluta); ahora son algo. En consecuencia, el Yo (divisible) opuesto al No-

Yo, a su vez se contrapone al Yo absoluto, que es indivisible.49 Según el 

tercer principio, Yo y No-Yo divisibles se concilian en el Yo. Fichte conclu-

ye (D) “con la siguiente fórmula: Yo pongo en el Yo un No-Yo opuesto al Yo 

divisible”.50 

Aquí se cierra la deducción y la exposición completa de los principios 

fundamentales de la Doctrina de la Ciencia.51 En el resto del § 3 presenta una 

serie de comentarios.52 En relación con la naturaleza de este principio, así 

como al primero correspondía el principio lógico de identidad y al segundo 

el de oposición, al tercero corresponde el principio de fundamento, “A en 

parte = –A, y al revés”,53 que expresa que los contrapuestos se igualan en 

una nota (relación) y se oponen en una nota (distinción). Por ende: “Sólo en 

una parte son contrapuestos los iguales, e iguales los contrapuestos”.54 En el 

último comentario señala la categoría originaria del tercer principio: la deter-

minación o delimitación.55 Con esto se clarifica que el carácter procesual del 

entramado de principios fundamentales consiste, no en una superación donde 

el tercero engloba y sintetiza la contradicción entre los dos primeros (al modo 

                                                           
48 GWL § 3 (B.8), GA I/2 270, FDC 25. 
49 GWL § 3 (C.1-2), GA I/2 271, FDC 26.  
50 GWL § 3 (D), GA I/2 272, FDC 26.  
51 R. Lauth subraya la distinción entre el fundamento y la Doctrina de la Ciencia en sen-

tido estricto, pues al fundamento debe seguirle la exposición de las “cuatro disciplinas 

materiales” (naturaleza, derecho, moral y religión), a deducir sistemáticamente mediante 

la quintuplicidad (Lauth, R., “Idea total de la filosofía”, en La filosofía de Fichte y su 

significación para nuestro tiempo, trad. B. Navarro, México, UNAM, 1968, pp. 26 ss.). 
52 GWL § 3, GA /2 272-282, FDC 26-34. Los temas son: el principio de fundamento (en 

los puntos 1 y 2), análisis –o antítesis– y síntesis (3, 4 y 5), teoría y práctica (6 y 8), tesis, 

sistema y juicios téticos (7), conceptos superiores e inferiores, contraposición con dogma-

tismo y Spinoza (8), categoría del tercer principio: determinación (9).  
53 GWL § 3, GA I/2 272, FDC 26. 
54 GWL § 3, GA I/2 273, FDC 27. 
55 GWL § 3, GA I/2 282, FDC 34. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 149 

 
 

de una visión simplificada del hegelianismo), sino en la ampliación y especi-

ficación de lo que ya está en juego con los dos anteriores, que permanecen 

indeterminados y sin relación. Recién con este tercer principio surge –se 

deduce y se legitima– la finitud como tal, y recién con este tercer principio 

(aunque, es evidente, no hay temporalidad entre los principios) los primeros 

cobran sentido y fuerza, se amalgaman con los elementos finitos. 

Hasta aquí, reconstruimos la primera parte del Fundamento de toda la 

Doctrina de la Ciencia; ahora podemos trazar algunas observaciones. Ante 

todo, cabe señalar que los principios fundamentales constituyen un entrama-

do, que si bien parten de o conducen a uno primero, de manera –por así decir– 

casi inmediata este primero lleva a dos más, y los tres están profundamente 

relacionados entre sí. Libertad y sistema (2.6) pululan en este tejido: la pri-

mera resulta impensable sin limitación, pero a la vez la limitación implica 

vínculo. El tercer principio es muy significativo para la mirada jurídico-

política, porque por un lado conlleva división o limitación de un conjunto de 

elementos en reciprocidad y, por otro, conlleva unidad de fondo y articula-

ción. La categoría de fundamento –tan relevante para el Derecho natural– 

expone esa identidad parcial, la relación y la distinción, que concierne al 

múltiple de elementos contenidos en una totalidad: lo finito aparece aquí 

como resultante de un doble vector, la libertad de la cual participa y con la 

cual se libera del dogmatismo de la mera finitud (o la sombra de un No-Yo 

que lo subyuga), y la reciprocidad en la cual necesariamente tiene que arti-

cularse, tanto para determinarse a sí mismo como para proponerse una tarea, 

seguir los dictámenes de la razón y asumir su mera condición en la horizon-

talidad. Estos dos vectores son inseparables y se refieren uno al otro. En la 

mera verticalidad, el Yo carecería de límites y sería una abstracción indistin-

ta, una absolutez carente de concreción y del desafío de realizarse; por con-

trapartida, en la mera horizontalidad el Yo quedaría entrampado en el yugo 

de la cosa-en-sí, de la finitud como resistencia absolutamente insuperable. 

Justo porque puede elevarse por sobre la finitud, pero al mismo tiempo que 

se entrevera con ella, el Yo asume el desafío de transformarla, de pro-ponerse 

ideales y reconfigurar lo dado como puesto. Este desafío es tanto teórico 

como práctico, o mejor, es teórico por cuanto es práctico, pues el conoci-

miento constituye una modalidad de la acción. 

 

4.4) LA TEORÍA 

 

Si seguimos el orden de exposición del Fundamento de toda la Doctrina 

de la Ciencia, una vez completada la trama fundacional de los principios 

(primera parte), el texto/curso de Fichte incluye dos partes más: la teoría (§ 

4) y la práctica (§§ 5-11). Si hubiera elegido, en lugar del camino axiomático, 

la vía fenomenológica, probablemente debiera haber comenzado por esta se-

gunda parte, luego ascender a la práctica y finalmente llegar a la cumbre de 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

150 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

los principios. Sin embargo, el camino inverso tampoco parece cumplirse 

aquí, pues la teoría antecede a la práctica, y lamentablemente, por la división 

de la publicación, la última salió aparte y al año siguiente. De todos modos, 

al final de la primera parte, Fichte ofrece un itinerario: mientras que la parte 

teórica procede a la búsqueda de lo idéntico o igual a través de lo contra-

puesto, hasta llegar a un punto donde no se pueda enlazar más y se tenga que 

pasar a la parte práctica,56 esta última consuma la unificación superior, pues 

“nuestro sistema agrega una parte práctica, que fundamenta y determina a la 

primera”.57 La expresión es, por lo menos, poco feliz: la práctica aparece 

como un suplemento o corolario más allá de la teoría. Pero al mismo tiempo 

pone de manifiesto su carácter decisivo: la teoría no puede subsistir ni ser 

determinada sino mediante la práctica. El agregado, entonces, señala precisa-

mente la distinción (o la relación y distinción) entre lo fundante y lo fundado.  

Ahora bien, ¿por qué Fichte elige continuar la exposición por la teoría y 

no por la práctica? ¿Por qué antepone lo fundado al fundamento? Por el mo-

mento sólo podemos afirmar que la teoría constituye una parte incompleta 

del sistema, cuya explicación última se encontrará recién en la práctica, y 

aunque haya una suerte de necesidad mutua, a la vez se establece una jerar-

quía, una primacía de la práctica sobre la teoría. Por otra parte, la teoría reto-

ma inmediatamente lo establecido en el § 3 de la primera parte, la quíntuple 

síntesis, lo que connotaría una organicidad expositiva y una continuidad en 

la deducción, pues el § 4 se presenta como “primer teorema”, es decir, como 

consecuencia de los principios fundamentales o axiomas.58  

En efecto, Fichte propone reflexionar sobre los tres principios: el de iden-

tidad, desde el cual todo lo demás está fundado; el de oposición y el de funda-

mento, que se fundan en el primero, y que permiten dar con –valga la redun-

dancia– la “síntesis fundamental” con la que se desenvuelve la teoría.59 No 

nos interesa tanto la deducción de los conceptos o categorías que operan en 

el conocimiento, que en última instancia son acciones, sino antes bien el 

resultado al que llega Fichte. En este sentido, procederemos a reconstruir 

esquemáticamente el desarrollo –a seguir la ilación de la reflexión que pre-

senta analíticamente acciones que son sintéticas–, para luego enfatizar la 

necesidad de la práctica. 

                                                           
56 GWL § 3, GA I/2 273-276, FDC 27-29.  
57 GWL § 3, GA I/2 282, FDC 34. 
58 Sobre este aspecto seguimos la interpretación de E. Acosta, cuyo artículo recomenda-

mos para todo el apartado: “La deducción de las categorías en el Fundamento de toda la 

doctrina de la ciencia de Fichte”, en Gaudio, M. – Solé, M. J. (eds.), Fichte en el laberinto 

del idealismo, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2019, p. 126, y nota 53. También J. Cruz 

Cruz ofrece un cuadro didáctico sobre el § 4, en La subjetividad como manifestación de 

lo absoluto, Navarra, Eunsa, 2003, p. 119.  
59 GWL § 4, GA I/2 283, FDC 37.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 151 

 
 

En consonancia con el parágrafo anterior, la síntesis A reza así: “El Yo, 

tanto como el No-Yo, son puestos ambos mediante el Yo y en el Yo, como 

limitables recíprocamente uno por otro; esto significa que la realidad de uno 

suprime la realidad del otro, y al revés”.60 De esta consideración se abren dos 

caminos: (1) el Yo pone al No-Yo como limitado (práctica), (2) el Yo se 

pone a sí mismo como limitado por el No-Yo (teoría). Ya en el primer punto 

de la parte teórica Fichte está advirtiendo que va a seguir uno de los dos 

caminos, y que la necesidad mutua no declina la primacía: “la razón en sí es 

sólo práctica […], y únicamente en la aplicación de sus leyes a un No-Yo 

que la limita deviene teórica”.61 Y como dirá al comienzo de la tercera parte: 

“la razón misma no puede ser teórica, si ella no es práctica”.62 

En la síntesis B, la última proposición, “el Yo se pone como determinado 

por el No-Yo”,63 se desdobla en dos: el No-Yo determina al Yo, y el Yo se 

determina a sí mismo. La conciliación de ambas significa la conciliación y 

división entre realidad y negación: lo que en el Yo es puesto como realidad, 

en el No-Yo es puesto como negación, y al revés, lo puesto en el No-Yo 

como realidad equivale a lo puesto en el Yo como negación. De la misma 

manera, la determinación tiene un doble filo: así como el Yo determina algo 

exterior, una parte del No-Yo, igualmente se determina a sí mismo. 

La tercera síntesis (C), o síntesis de la causalidad, va de lo general a lo 

particular, por determinación recíproca.64 Siguiendo con la proposición que 

establece que el No-Yo determina al Yo, Fichte abre dos posibilidades: el 

No-Yo tiene realidad, pero toda realidad es puesta en el Yo. La conciliación, 

por tanto, consiste en aunar y dividir realidad y negación, que es lo que pres-

cribe la determinación recíproca, y que es precisamente lo que permite ver 

lo dividido al mismo tiempo como relacionado y co-relacionado. De ahí que 

Fichte refiera a la “realidad relativa”,65 subrayando justamente la relaciona-

lidad. Este carácter relacional implica que la misma actividad (Thatigkeit) se 

revierte correlativamente en padecer (Leiden), en el sentido de que la reali-

dad del No-Yo, o la negación del Yo, significan un padecer por parte del Yo, 

una afección de algo que no es él mismo. En este caso, entonces, ya no da lo 

mismo cuál de los elementos afecta a cuál, como sucedía con la generalidad 

de la determinación recíproca, sino que se establece uno de ellos como causa 

y el otro como efecto, y por eso se trata de la síntesis de la causalidad.66 
                                                           
60 GWL § 4, GA I/2 285, FDC 38. 
61 GWL § 4, GA I/2 286, FDC 39. 
62 GWL § 5, GA I/2 399, FDC 126. 
63 GWL § 4, GA I/2 287, FDC 39. Cambiamos el énfasis de la cita: en el original, toda la 

oración está en cursiva, y lo dejamos sólo en la sustitución de limitado por determinado. 
64 GWL § 4, GA I/2 290-292, FDC 42-43. 
65 GWL § 4, GA I/2 292, FDC 43. 
66 GWL § 4, GA I/2 294, FDC 45. A partir de aquí Fichte trata la doble cara de la actividad 

en la oposición/relación entre Thätigkeit y Leiden o Ruhe, donde el padecer es una acti-

vidad disminuida (verminderte) (GA I/2 311-312 y 328, FDC 58-59 y 71). La misma 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

152 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

La síntesis D también avanza por determinación recíproca considerando 

la segunda proposición que se desprende de la síntesis B, el Yo se determina 

a sí mismo. Uno de los ejemplos que propone Fichte es “Yo pienso”,67 donde 

además de la actividad, del carácter determinante del actuante, se determina 

una especificidad, la de pensar entre tantas otras acciones posibles y, por lo 

tanto, se delimita una esfera determinada dentro de la totalidad. En este caso, 

determinante y determinado coinciden, y en el Yo mismo se distinguen sus-

tancia (la totalidad) y accidente (la esfera determinada dentro de esa totali-

dad). “La sustancia es toda la reciprocidad (Wechsel) pensada en la univer-

salidad; el accidente es una [reciprocidad] determinada, que reciproca con 

otro reciprocante (mit eninem andern wechselnden wechselt)”.68 El nivel de 

organicidad del pasaje es llamativo y sugerente: lo determinado, en cuanto 

parte de una totalidad, aparece en un entramado relacional, en una trabazón 

mutua donde, dado que hacer y padecer son dos caras de lo mismo y hasta 

podrían confundirse, la reciprocidad teje y desteje los roles de sujeto y obje-

to, o mejor, determinante y determinado. El flujo de acciones pareciera per-

der los vértices desde los cuales se realizan y, sin embargo, afianzan entre sí 

un compromiso profundo.  

La articulación totalidad-partes conduce a uno de los puntos nodales de 

este desarrollo: “la auténtica y suprema tarea, la que contiene debajo de sí a 

todas las demás”,69 dice Fichte, consiste en cómo pueden operar e influir 

inmediatamente el Yo sobre el No-Yo y el No-Yo sobre el Yo. Si se ensaya 

resolver la mediación con un tercer elemento, se abre un regreso al infinito. 

En cambio, si se considera el asunto de otra manera, sucede que: “En la me-

dida en que el Yo está delimitado por el No-Yo, es finito; pero en sí, en 

cuanto está puesto por su propia actividad absoluta, es infinito. Estos dos en 

él, la infinitud y la finitud, deben ser conciliados. Pero semejante concilia-

ción es en sí imposible”.70 La infinitud aparece como una puerta de salida 

                                                           

actividad orientada al objeto como obstáculo, choque o resistencia (Anstoss, Widerstand) 

(GA I/2 356-358, FDC 90-91), se vuelve hacia sí misma (GA I/2 369, FDC 99). Como 

veremos (4.5), la reunión entre la actividad pura, infinita o ilimitada, y la actividad objeti-

va, se da en la práctica (GWL § 5, GA I/2 393 ss., FDC 121 ss.), y bajo los parámetros de 

impedimento (Hemmung) y restablecimiento (Wiederherstellung) (GWL § 5, GA I/2 401, 

FDC 127). También en Grundriss contrapone la actividad pura y la actividad objetiva, 

ambas puestas en disputa por el Yo, referidas al Yo y fundadas en el Yo. La actividad 

objetiva oprime y anula la actividad pura; pero, como la disputa se mantiene, nunca logra 

aniquilarla completamente (§ 2, GA I/3 148-149). De ahí que aluda a “la actividad dete-

nida y oprimida” (§ 3, GA I/3 152) siempre en términos de disputa, no de eliminación, e 

identifique la “no-actividad” con el padecer, de modo que actividad y limitación sean 

conciliadas (§ 3, GA I/3 155).   
67 GWL § 4, GA I/2 298, FDC 48. 
68 GWL § 4, GA I/2 300, FDC 49. 
69 GWL § 4, GA I/2 300, FDC 50. 
70 GWL § 4, GA I/2 301, FDC 50. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 153 

 
 

ante la limitación que trae el No-Yo; sin embargo, la finitud entrampa la in-

finitud, porque la finitiza, la coloca –hegelianamente– como un más allá de 

la limitación, de la cual pareciera no poder salir y desde la cual, no obstante, 

tendría que venir a oxigenar o liberar el encadenamiento con lo finito. Por 

consiguiente, la solución de Fichte consiste en la parcialización, esto es, en 

una mediación que dirime el conflicto provisionalmente, hasta que la finitud 

sea absorbida en la infinitud del Yo Uno. En otras palabras, la conciliación 

absoluta es en sí imposible; luego, sólo se pueden lograr conciliaciones par-

ciales –lo que solemos denominar articulaciones, que abren un camino de 

perfectibilidad y mejoramiento, y que implican tanto el mantener, como tam-

bién el reconfigurar la relación entre lo infinito y lo finito–. Solamente así el 

conflicto resulta estar a la base de toda la reciprocación y denota la vitalidad 

del problema jurídico-político. 

La quintuplicidad se completa con la síntesis E.71 La novedad de esta 

última síntesis reside en que la determinación recíproca entre hacer y padecer 

legitima indirectamente la actividad independiente, tanto en referencia al Yo 

como en referencia al No-Yo. Ambas actividades independientes conducen, 

de un lado, al idealismo dogmático y, del otro, al realismo dogmático, respec-

tivamente.72 La clave conciliatoria señala la “disminución” (Verminderung) 

de la actividad, que equivale a delimitación o restricción,73 y que permite 

convalidar simultáneamente la actividad independiente y la reciprocación, es 

decir, separa y enlaza. De esta manera, la actividad objetiva (la actividad 

referida a un objeto externo, propia del conocimiento) se deduce como una 

modalidad de la actividad independiente que la comprende o contiene,74 por 

cuanto el poner absoluto del Yo se modaliza ahora como un poner como no-

puesto.75 La reciprocación involucra sintéticamente un tránsito y una imbri-

cación (Eingreifen). De ahí que Fichte afirme más abajo que el Yo, cuando 

transfiere realidad al No-Yo, no la pone en sí mismo, y cuando no la pone en 

el No-Yo puede transferirla a sí mismo. Por tanto, la reciprocación entre Yo 

y No-Yo, junto con su oposición esencial, se fundan en la mediación del 

poner mismo, “porque la [realidad] absoluta permanece aquí sin perderse, 

ella está en el ponente”,76 y por más lejos que se vaya en la síntesis no hay 

                                                           
71 Además del parágrafo anterior y de los pasajes comentados hasta aquí, la quintuplicidad 

aparece explícitamente en el punto 12 de la síntesis D (GWL § 4, GA I/2 299, FDC 49). 
72 GWL § 4, GA I/2 306, FDC 54. Este tema es recurrente en el presente parágrafo: GA 

I/2 303, 310-311, 324, 326 n, 332-336, 341-342; FDC 52, 57-58, 67, 69 n, 73-76, 79-80, 

respectivamente. 
73 GWL § 4, GA I/2 309, 313, 328; FDC 56, 59, 71, respectivamente.  
74 GWL § 4, GA I/2 313, FDC 59-60. 
75 GWL § 4, GA I/2 317-318, FDC 62-63. Fichte distingue aquí entre transferencia y 

alienación: mientras que en la primera se anula algo en el Yo, en la última se lo ve desde 

el otro lado, como lo excluido, lo puesto como lo no-puesto, incluso aunque no se sepa si 

esta delimitación del objeto corresponde al Yo o al No-Yo.  
76 GWL § 4, GA I/2 333, FDC 74. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

154 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

que confundir lo fundante con lo fundado. De esta mediación se sigue la ley 

de la conciencia, que entrelaza sujeto y objeto, pues no hay uno sin el otro y 

viceversa. Simétricamente, con la misma fórmula, conjuga: “Si no hay Tú, 

no hay Yo; si no hay Yo, no hay Tú”,77 precisamente porque Yo y Tú se 

erigen en referencia mutua, en el marco del tercer principio y oponiéndose 

entre sí. Y lo mismo sucede más abajo con la infinitud y la limitación: “si no 

hay infinitud, no hay delimitación; si no hay delimitación, no hay infini-

tud”.78 

Todos estos pasajes denotan el aspecto nodal que venimos señalando co-

mo lo vertebrador de la Doctrina de la Ciencia: la trabazón recíproca supone 

una horizontalidad en la cual los miembros relacionados se colocan uno fren-

te a otro y como si estuvieran al mismo nivel, junto con una instancia de 

verticalización donde el entramado sólo puede comprenderse, contenerse, 

distinguirse, delimitarse y, por ende, también realizarse, a partir de la unidad 

que los posibilita. Dado que la actividad del Yo consiste en un ponerse ilimi-

tado, sólo a partir de esto resulta comprensible la aparición de la resistencia, 

del choque, de la disminución de la actividad. Sólo a partir de lo infinito es 

comprensible y deducible lo finito como tal. Al entreverse e imbricarse con 

lo finito, el Yo a la vez concretiza esa infinitud que lo proyecta más allá y 

cuyo desenvolvimiento corresponde al oscilar de la imaginación. Pero la infi-

nitud siempre está presupuesta como lo determinable, la indeterminación o 

un más allá, sin lo cual lo finito no sería en absoluto comprensible, pues su 

delimitación conlleva una reciprocidad con algo otro, en este caso con la 

infinitud. Y en esta perspectiva lo determinado es el resultado, la extracción 

o delimitación de aquello determinable infinito. Al colocar a la misma altura 

y en reciprocidad el sujeto y el objeto, el Yo y el Tú, lo infinito y la delimi-

tación, Fichte muestra lo propio de la reciprocidad, la absolutización de la 

relación,79 o la mera horizontalidad; pero al mismo tiempo cuenta, al igual 

que en la articulación entre Yo y No-Yo, con la unidad última y de fondo, 

con la verticalidad.   

Ahora bien, lo curioso de este detallado y minucioso despliegue (con to-

da una batería de aspectos que dejamos de lado) de la teoría que traza Fichte 

en la segunda parte del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia radica 

en que hacia el final80 vuelve sobre una cuestión ya planteada antes, en el 

marco de la primera proposición de la síntesis E y de la dialéctica entre idea-

lismo y realismo dogmáticos. Si la explicación de la representación consiste 

                                                           
77 GWL § 4, GA I/2 337, FDC 77. 
78 GWL § 4, GA I/2 358, FDC 91. 
79 GWL § 4, GA I/2 345, FDC 83. 
80 GWL § 4, GA I/2 384, FDC 110-111. Según Fichte, la parte teórica está agotada ni 

bien abre paso a la necesidad de la infinitud que se proyecta más allá de lo finito (GA I/2 

362, FDC 94); sin embargo, prosigue con la imaginación y con la “Deducción de la 

representación” (GA I/2 369-384, FDC 99-111), que incluye las facultades en juego. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 155 

 
 

en poner un No-Yo como causa de la misma, entonces se coloca al último 

como fundamento primero y absoluto, al modo del spinozismo. Pero lo mis-

mo haría el idealismo si coloca al Yo como causa inmediata de la represen-

tación, como produciendo sus propios contenidos sin más, sin ninguna limi-

tación efectiva. Por consiguiente, el problema desemboca en una solución 

escéptica: “En este sistema no se puede dar absolutamente ningún fundamen-

to para la delimitación de la realidad en el Yo (para la afección, de donde 

surge la representación)”.81 La contienda entre idealismo y realismo conduce 

a cómo explicar la representación y, al respecto, la parte teórica de la Doc-

trina de la Ciencia no se puede expedir, porque “esta cuestión permanece 

completamente sin respuesta, esto es, aquí se responderá: ambos caminos [el 

del Yo y el del No-Yo] son correctos”.82 En suma, el núcleo central de la 

filosofía especulativa –donde idealismo y realismo dogmáticos se disuelven 

en una disputa antinómica y donde no se puede decidir cuál de los dos cami-

nos ofrece una explicación cabal y atinada (crítica y no dogmática) de la 

representación– no tendrá una resolución teórica, sino que la solución de este 

dilema corresponde a la parte práctica. 

 

4.5) LA PRÁCTICA 

 

Pese a que la tercera parte, la práctica, se publicó por separado y poste-

riormente, y pese a que los contemporáneos juzgaron a Fichte por los princi-

pios y la teoría, el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia contiene 

una intensa unidad orgánica y, como indicamos en los dos apartados anterio-

res, tanto en el final de la primera parte en el comienzo de la segunda, se 

encuentran huellas muy nítidas del desenvolvimiento de la práctica.  

Junto con esta tercera parte Fichte incluye un “Prólogo” donde denuncia 

la incomprensión de la época y la parcialización de lo que él considera un 

sistema, un todo que debe ser analizado desde la visión de conjunto, en con-

sonancia con la temática del espíritu y la letra (1.6). Además, insiste en otro 

tópico: la Doctrina de la Ciencia (es decir, la filosofía, independientemente 

de cuál sea la exposición, la letra o el método empleado en cada caso) no se 

puede imponer, sino que, presuponiendo la intuición interna o facultad de la 

libertad, tiene que surgir o producirse libremente desde la persona que filo-

sofa, debe ser una necesidad.83 A la vez, esta necesidad explicaría la prece-

dencia expositiva de la teoría respecto de la práctica: ante la dualidad y la 

falta de explicación y unidad última que se suscitan en la teoría, se torna 

necesario desplazar el encierro escéptico donde idealismo y realismo tienen 

razón, hacia un nivel superior, la práctica. La teoría conduce a un desgarra-

miento tal que, lo que prometía explicar, no pudo ser resuelto, y es justo 
                                                           
81 GWL § 4, GA I/2 310, FDC 57. 
82 GWL § 4, GA I/2 310, FDC 58. 
83 GWL, GA I/2 253, FDC 9. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

156 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

entonces el momento en que el camino se reconfigura desde la parte práctica. 

En este paso verticalizador, el protagonismo otorgado al No-Yo limitante se 

resignifica desde la proposición “El Yo pone al No-Yo”. 

En efecto, al comienzo de la parte práctica Fichte retoma la ilación que 

resulta de la trama fundacional de los principios en estos términos: “El Yo y 

el No-Yo se determinan mutuamente” contiene dos proposiciones, “El Yo se 

pone como determinado por el No-Yo” y “El Yo se pone como determinando 

al No-Yo”.84 Esta última proposición conforma propiamente la práctica y el 

“segundo teorema”, que en verdad se deduce al mismo tiempo que el teorema 

de la parte teórica, y que conduce a una serie de teoremas a través de los 

parágrafos siguientes.85 La trabazón teoremática atraviesa toda la parte prác-

tica y la conjunta orgánicamente con la primera y con la segunda parte del 

Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia. 

Pero, a diferencia de la teoría, que comenzaba con una síntesis funda-

mental para luego buscar los elementos contrapuestos y los conciliadores, en 

este caso Fichte propone partir de una antítesis principal que expone con toda 

su fuerza el conflicto entre dos maneras de comprender o captar el Yo: por 

un lado, como inteligencia, como delimitado; por otro, como esencia o ser 

ilimitado y absolutamente puesto.86 Tal proceder resulta más breve, aunque 

no por ello menos riguroso, dice Fichte, porque va directamente al centro del 

problema, sin dejar de configurar los elementos implicados en la oposición. 

Aquí –creemos nosotros– se visualiza mejor la cuestión medular de la filoso-

fía de Fichte, esto es, la verticalización de la contraposición.87  

                                                           
84 GWL § 5, GA I/2 385, FDC 115. 
85 Los teoremas tercero a octavo conciernen a los parágrafos 6 a 11 y se podrían organizar 

del siguiente modo: la tendencia es puesta junto con una contra-tendencia en equilibrio, 

todo lo cual es puesto (GWL §§ 6-7, GA I/2 416-420, FDC 139-143). También el senti-

miento es puesto, determinado y delimitado (GWL §§ 8-9, GA I/2 421-429, FDC 143-

149). Lo mismo sucede con el impulso (GWL § 10, GA I/2 430-446, FDC 149-162). Por 

último, todos los sentimientos tienen que poder oponerse (GWL § 11, GA I/2 446-451, 

FDC162-166). Los principales términos técnicos son: tendencia o aspiración (Tendenz, 

Streben), que como veremos en breve resultan ser equivalentes; el sentimiento (Gefühl), 

al que primero Fichte caracteriza como algo meramente subjetivo (GWL § 5, GA I/2 401, 

FDC 121), luego como “no-poder” y conciliación entre actividad y limitación (GWL § 7, 

GA I/2 419, FDC 142), y finalmente unificando lo sintiente (das fühlende) y lo sentido 

(das gefühlte) (GWL § 9, GA I/2 428, FDC 148); el impulso (Trieb), al que define como 

Streben que se produce a sí mismo y se mantiene firme y determinado (GWL § 7, GA I/2 

417, FDC 140); y el anhelo (Sehnen), que surge al reflexionar sobre el impulso y como 

un sentimiento peculiar, irresistible, que se dirige a un objeto que no puede realizar ni 

presentar, porque no es concreto (GWL § 10, GA I/2 431, FDC 150). Salvo el anhelo, 

todos los demás términos reaparecerán en la Doctrina de la Ciencia nova methodo (4.6). 
86 GWL § 5, GA I/2 386, FDC 116. 
87 En verdad, esta línea de interpretación se halla, de una o de otra manera (es decir, más 

o menos explícitamente), en todos nuestros artículos sobre la Doctrina de la Ciencia de 

Fichte. Al respecto pueden verse los aludidos en la Bibliografía. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 157 

 
 

Para ello convenía primero enfatizar, en la perspectiva del Yo como inte-

ligencia, el peso de la limitación (el choque, el obstáculo, el inhibidor, etc.), 

y por eso declararlo dependiente, es decir, como no produciendo, sino encon-

trando la limitación. De ahí la precedencia expositiva de la teoría. De esta 

manera el saber adquiere contenido y determinación. Sin embargo, esta suje-

ción frente al límite no es para Fichte absoluta, sino únicamente explicable 

desde una facultad que lo libera, que permite ir más allá: “Una esencia finita 

es finita sólo como inteligencia; la legislación práctica le debe ser común con 

lo infinito, [y] no puede depender de nada fuera de ella”.88 La práctica comu-

nica la infinitud en los seres finitos. En otras palabras, la finitud aparece co-

mo un dato a ser reconfigurado desde la infinitud. El No-Yo no se pone por 

sí mismo, sino que es puesto en el mismo ponerse del Yo, como contrapuesto 

y, a la vez, como absuelto de relación: “El Yo se pone a sí mismo sin más, y 

sin ningún ulterior fundamento, y tiene que ponerse si tiene que poner cual-

quier otro algo […]. Pero el Yo es (para el Yo) sin más, y únicamente por su 

propio ponerse a sí mismo”, y prosigue de inmediato en el párrafo siguiente: 

“El Yo no puede poner el No-Yo sin limitarse a sí mismo […]. Las expre-

siones poner un No-Yo y limitar el Yo son totalmente equivalentes”.89 

Ahora bien, ¿cómo se concilia la autoposición absoluta con la posición 

de un No-Yo? ¿Acaso el Yo no tendría que poner un No-Yo tan absoluta-

mente como se pone a sí mismo? Luego, si hiciera eso, ¿cómo se distingui-

rían Yo y No-Yo? Llevados a la máxima tensión, Yo y No-Yo, o libertad y 

limitación, parecen completamente incompatibles, excluyentes y contradic-

torios, un simultáneo ponerse y no-ponerse que conlleva indiferenciación y 

auto-anulación. La clave reside, según Fichte, en comprender adecuadamen-

te el No-Yo como un contenido presupuesto a priori, un factum postulado 

que sólo puede ser plenamente determinado por la experiencia, lo cual no 

afectaría la validez formal de la Doctrina de la Ciencia, incluso para una 

eventual conciencia que se dé a sí misma los propios contenidos sin ninguna 

limitación (por ejemplo, Dios).90 Dicho de otra manera, la clave reside en 

comprender que el Yo, al ponerse a sí mismo y al poner un contenido encon-

trado, opera en dos niveles diferentes, que se articulan pero sin perder la 

diferenciación, y justamente el problema se suscita cuando, en vez de mante-

ner la diferenciación de niveles, se los coloca como si fueran lo mismo. La 

clave reside en evitar tanto la divinización según la cual el Yo pondría al No-

Yo al igual que se pone a sí mismo, como la finitización según la cual el No-

Yo sería tan absoluto y puesto por sí como el Yo. Se trata, entonces, de una 

verticalización orgánica. 

                                                           
88 GWL § 5, GA I/2 387 n, FDC 116 n. 
89 GWL § 5, GA I/2 389, FDC 118. 
90 GWL § 5, GA I/2 390, FDC 118-119. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

158 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Si el Yo debe ponerse como determinando el No-Yo, pero de manera tal 

que el No-Yo no deje ser No-Yo y opuesto al Yo, el conflicto se da al interior 

del Yo mismo y bajo dos perspectivas:  

 

En la medida en que el Yo es absoluto, es infinito e ilimitado. […] 

En la medida en que el Yo se contrapone un No-Yo, pone necesa-

riamente límites (§ 3) y se pone a sí mismo en estos límites. La 

totalidad del ser puesto él la reparte en general en el Yo y en el 

No-Yo; y, por tanto, en esta medida se pone necesariamente como 

finito.91 

 

Se trata de dos acciones muy diferentes, dice Fichte, pero a la vez inse-

parables y necesarias. Por un lado, la autoposición infinita del Yo se revierte 

sobre sí; por otro, la posición de un No-Yo conduce a la actividad objetiva. 

Sin actividad infinita, no sería posible la actividad objetiva, porque tal acti-

vidad no tendría reversión sobre sí; y sin actividad objetiva la primera sería 

formal, abstracta, indistinta, etc. El objeto se define precisamente como lo 

que se enfrenta, lo opuesto, o lo puesto-contra,92 y el Yo lo pone simplemente 

en general y no como algo determinado, pues la delimitación depende de la 

“espontaneidad del Yo”, que se pone sin más:  

 

El punto límite está en la infinitud, en donde el Yo lo pone. El Yo 

es finito porque debe ser limitado; pero él es infinito en esta fini-

tud, porque el límite siempre puede ser puesto más allá en lo infini-

to. Él es infinito según su finitud, y finito según su infinitud. – Por 

tanto, él no está limitado por aquel absoluto poner un objeto, sino 

que está limitado en cuanto se pone a sí mismo sin más y sin nin-

gún fundamento.93 

 

La interiorización del conflicto entre Yo y No-Yo conlleva no sólo la 

resemantización de los términos (dado / puesto, afuera / adentro, dependiente 

/ independiente, etc.), sino también la reconfiguración de la reciprocidad en 

clave vertical. La infinitud significa no sólo la extensión del límite estable-

cido, sino también y principalmente la instancia absolutoria de toda limita-

ción, una instancia que no tendría sentido si no hubiera límites y, sobre todo, 

si esos límites no fueran encontrados. La instancia absolutoria refleja que, 

ante cualquier límite dado o encontrado, el Yo siempre puede liberarse y 

superarlo, en virtud del ponerse a sí mismo; sin el dato de la finitud, esa 

                                                           
91 GWL § 5, GA I/2 392, FDC 120. 
92 Para Fichte la palabra objeto (Gegenstand) expresa y significa lo que se mantiene en 

contra (gegenstehend) o lo contrapuesto (entgegengesezt), lo que se opone, contradice o 

se enfrenta (wieder-, gegen-) a la actividad (GWL § 5, GA I/2 393, FDC 121). 
93 GWL § 5, GA I/2 394, FDC 122. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 159 

 
 

liberación no tendría sentido, pero sin la infinitud el Yo quedaría meramente 

encerrado en los límites de lo finito. 

Desde la articulación entre lo infinito y lo finito, o desde la simultánea 

convergencia y divergencia entre Yo y No-Yo, se deduce el deber ser y la 

aspiración o tendencia (Tendenz, Streben) a la determinación, sin la cual no 

se podría explicar el surgimiento del objeto. Precisamente porque el Yo abso-

luto es Uno e idéntico consigo mismo, razona Fichte, “es todo y es nada”,94 

porque no hay nada puesto, nada que se pueda diferenciar en sí mismo; sin 

embargo, tiende, aspira a afirmarse, y en este gesto surge lo heterogéneo 

como algo extraño, pero que al mismo tiempo surge del propio gesto de auto-

afirmarse. De ahí que la actividad, primero puesta como inhibida, luego sea 

reestablecida (wiederhergestellt), y sin este juego de contención o detención 

de la actividad en ciertos contornos –que hacen a la delimitación del objeto– 

no se entendería para qué está la actividad o aspiración infinita. La aspiración 

infinita permite explicar la delimitación específica en un proceso más amplio 

que la contiene, es decir, permite un aspecto clave para la filosofía jurídico-

política fichteana: la unidad entre libertad y limitación –sin la cual resulta 

impensable la comunidad–. La actividad se atiene y, a la vez, se proyecta 

más allá; se concentra en un punto límite o momento y, a la vez, sale de él. 

De esta manera lo infinito, en la forma de lo ideal, se introyecta en lo finito, 

justamente para llevarlo más allá, para abrir un horizonte de posibilidades y 

de determinaciones, de concreciones que, además, son reformulables y re-

configurables. A partir de esta tensión o conflicto entre lo ideal y lo empírico 

se deduce el horizonte de transformación y de mejoramiento de lo finito, y 

tal contradicción resulta insuprimible mientras lo finito sea tal y lo infinito 

no alcance un cumplimiento absoluto, no se convierta “en una infinitud per-

fecta” (einer vollendeten Unendilichkeit) o realizada, donde se aniquilan to-

dos los objetos.95 El sello divino, lo más profundo de nuestro ser o esencia, 

reaparece aquí como infinitud a cumplir y a realizar. “El Yo es infinito, pero 

meramente según su aspiración; él aspira a ser infinito”.96 Si tuviera una 

causalidad infinita, no sería un Yo, ni se pondría a sí mismo; si no tuviera 

una aspiración o tendencia infinita, tampoco se contrapondría nada y, por 

tanto, tampoco se pondría a sí mismo. 

En consecuencia, el “punto de reunión entre la esencia absoluta, práctica 

e inteligente del Yo” reside en que, mientras el Yo absoluto “exige compren-

der en sí toda la realidad y llenar la infinitud”, y se presenta sólo como Idea 

(y no como un contenido de conciencia, o correlativo a la experiencia; de ahí 

que de él no se tenga propiamente conciencia), el Yo práctico reflexiona 

sobre sí mismo y coloca esta Idea como su base, para desde ella proyectarse 

                                                           
94 GWL § 5, GA I/2 399, FDC 126. 
95 GWL § 5, GA I/2 403, FDC 129. 
96 GWL § 5, GA I/2 404, FDC 130. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

160 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

más allá y abrir la serie de lo ideal; el Yo teórico, en cambio, dirige la refle-

xión hacia el obstáculo, considera que su proyección está delimitada y abre 

la serie de lo efectivo.97 Aquí Fichte apela a la conocida fórmula: “Si no hay 

ninguna facultad práctica en el Yo, no es posible ninguna inteligencia. Si la 

actividad del Yo va sólo hasta el punto del obstáculo, […] no hay en el Yo y 

para el Yo ningún obstaculizador, ningún No-Yo”, y a la inversa: “si no hay 

inteligencia, [el Yo] no tiene ninguna conciencia de su facultad práctica”.98  

Nuevamente con esto se visualiza, de un lado, la importancia de la limita-

ción (y su precedencia expositiva), porque sólo desde ella se puede explicar 

el surgimiento de lo heterogéneo y múltiple, sobre lo cual descansa la acción; 

pero, del otro lado, y al mismo tiempo, resulta prístina tanto la centralidad y 

el carácter fundante de la práctica, porque sin ella no se podría delimitar el 

No-Yo, como la relevancia de la Idea, la “piedra angular” (Grundstein) que 

sustenta internamente el sistema,99 sin la cual la práctica no tendría horizonte. 

La concentración de la actividad teórica en un objeto sólo es comprensible 

desde una actividad práctica que se proyecte más allá, y ésta también se torna 

comprensible en cuanto a la actividad se le presentan límites; pero, a la vez, 

tanto la actividad infinita, como la actividad objetiva, llegan a comprenderse 

cabalmente cuando se erige la Idea que mueve a actuar.  

Todos estos elementos que una y otra vez despliega Fichte no pueden ser 

colocados horizontalmente y en paridad, porque de ese modo, o bien se finiti-

zaría, o bien se infinitizaría la serie, anulándola en sí misma, pues con lo 

primero caduca la libertad y con lo segundo la limitación. Por ende, la reci-

procidad entre los elementos supone niveles en articulación: en lo más básico 

está el Yo inteligente, luego el Yo práctico se eleva sobre lo meramente 

finito, y finalmente el Yo absoluto se erige como Idea. Sin la verticalización 

de la reciprocidad, la tríada del Yo (absoluto, práctico e inteligente) sería una 

maraña incomprensible. Así como los niveles se suponen y refieren mutua-

mente, de la misma manera requieren una denotación (algún tipo de esquema 

o mapa –por así decir– para orientarse en el pensamiento), que aquí volcamos 

gráficamente como arriba / abajo, pero que se podría ilustrar al revés o con 

otras connotaciones, y que en última instancia responde a la lógica entre lo 

fundante y lo fundando (2.1). La verticalización de la reciprocidad –insisti-

mos– no significa que la última deje de ser tal, ni que merma la necesidad 

mutua de los elementos; por el contrario, significa que esa vinculación ha de 

reconfigurarse en términos de parte-todo, lo que nos permite hurgar justo en 

aquello que escasea en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y 

que, sin embargo, será tema recurrente poco después, en la Doctrina de la 

Ciencia nova methodo y en el Fundamento del derecho natural, esto es, la 

comunidad de seres libres y recíprocamente delimitados.    
                                                           
97 GWL § 5, GA I/2 409-410, FDC 134. 
98 GWL § 5, GA I/2 410, FDC 134. 
99 GWL § 5, GA I/2 415, FDC 139. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 161 

 
 

 

4.6) LA PRAXIS 

 

Como decíamos al comienzo del apartado anterior, pese a los esfuerzos 

de Fichte por mostrar la organicidad del Fundamento de toda la Doctrina de 

la Ciencia, él mismo se manifiesta disconforme con su exposición (y con 

cómo fue comprendida e interpretada), y poco después (desde 1796) ensaya 

una nueva, la Doctrina de la Ciencia nova methodo,100 cuya ventaja reside 

en que trata la teoría y la práctica conjuntamente (la praxis), y no como dos 

ámbitos duales a conciliar. Además del simultáneo desarrollo de la teoría y 

la práctica, también se destacan la primacía de conceptos como “voluntad” 

y “querer”, y la relevancia del reino racional respecto del individuo. Tales 

características sobresalen en contraste con el Fundamento de toda la Doctri-

na de la Ciencia, que separa y abstrae teoría y práctica, que soslaya –o, al 

menos, solapa– la fuerza de la voluntad y el querer, y que encumbra el 

término Yo en desmedro de la instancia más intersubjetiva o comunitaria. En 

el presente apartado analizamos la unidad teoría-práctica, la praxis, y en los 

siguientes la voluntad y el reino racional. Sería imposible, en el marco de un 

capítulo y con la vista puesta en el Fundamento del derecho natural, tratar 

todas las problematizaciones que brotan en esta obra, por lo que nos ceñimos 

a esos temas.  

Ya en el título y en la presentación de las lecciones Fichte mismo aclara 

que procederá de manera completamente opuesta al Fundamento de toda la 

Doctrina de la Ciencia: en vez de ir de la parte teórica a la parte práctica, la 

Doctrina de la Ciencia nova methodo ofrece la filosofía integral, y parte de 

la práctica para introducir y explicar la teoría.101 Pero tampoco comienza por 

los principios, sino por una “Introducción” dividida en parágrafos y cuya 

temática, en general, se asemeja notablemente a la Primera y Segunda intro-

ducción que analizamos en el capítulo 2. El manuscrito de Halle incluye una 

sola introducción, y el de Krause dos introducciones, o más precisamente, 

una nueva introducción que precede a la que coincide con la de Halle.  

Luego, lo que en el Fundamento de 1794-5 constituye el comienzo, en 

Nova methodo aparece en una “Observación previa” que oficia de prólogo. 

                                                           
100 De esta obra hay tres versiones manuscritas: la de la biblioteca de la Universidad de 

Halle (cuya traducción citamos habitualmente con la sigla DCnm), la de K. O. Krause y 

la de Eschen (esta última, fragmentaria y sintética, es bastante diferente –no en el conteni-

do en sí, sino en la ilación y desarrollo– de las dos primeras). El descubrimiento de estas 

lecciones de Fichte modificó sustancialmente la interpretación no sólo del Fundamento 

de toda la Doctrina de la Ciencia, sino también de toda la obra de Fichte en este período. 

Véase: Rivera de Rosales, J., “Presentación” a Fichte, J. G., Primera y Segunda Introduc-

ción. Doctrina de la Ciencia nova methodo, trad. E. Acosta y J. Rivera de Rosales, Ma-

drid, Xorki, 2016, pp. 9-32, en especial pp. 12-13. 
101 WLnm-H, GA IV/2 17, DCnm 1; Wissenschaftslehre nova methodo-Krause, GA IV/3 

329. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

162 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Aquí equipara el axioma o principio fundamental (Grundsatz) con un postu-

lado (Postulat) no demostrado ni demostrable. La filosofía parte de una That-

handlung, y los hechos o contenidos de conciencia son algo derivado. Si se 

observa el proceder de la conciencia, se descubre –tanto respecto del objeto 

o contenido pensado, como respecto del sujeto que piensa– que siempre hay 

actividad, y que sólo cambia la orientación de la conciencia y el tipo de rela-

ción entre sujeto y objeto pensados. Al pensarse a sí mismo, sujeto y objeto 

coinciden plenamente; en cambio, al pensar un objeto, se lo proyecta y pone 

fuera del sujeto, es decir, difieren.102 En la fundamentación, sujeto y objeto 

son lo mismo; en la teoría, aparecen en contraposición; en la práctica, enton-

ces, deberíamos pensar una relación intermedia: el objeto aparece como una 

tarea que el sujeto se propone y, si la realiza, lleva a concordancia lo postula-

do. Tanto la referencia a un objeto externo, como la referencia a una acción 

posible/realizada, presuponen siempre la actividad que regresa, el Yo que se 

pone a sí mismo. 

Al igual que en el Fundamento de 1794-5, aquí Fichte traza un camino 

de ascenso: toda conciencia de algo supone una conciencia de sí, toda con-

ciencia supone una autoconciencia. Pero, si cada toma de conciencia de la 

conciencia requiriese una nueva toma de conciencia, el proceder se extende-

ría al infinito o indefinidamente, y no se explicaría nada. Y sentencia: “Esta 

SOFISTERÍA está a la base de todos los sistemas –incluso del kantiano–”.103 

En efecto, si Kant o los kantianos (2.2, 2.3) intentan deducir la unidad desde 

lo múltiple, jamás hallarán el fundamento primero (4.1). Por ende, en cada 

conciencia está implícita la autoconciencia; en el contenido representado, o 

en el actuar mismo, el sujeto es inmediatamente consciente de sí. La unidad 

fundante posibilita la multiplicidad. De este modo, los contenidos de con-

ciencia y las representaciones dependen, en última instancia, de la identidad 

absoluta del Yo que se pone a sí mismo.104 Semejante inmediatez del ponerse 

se capta por la intuición intelectual (2.3) que, desde luego, no se relaciona 

con lo sensible, sino con la actividad. 

En este punto asoma una de las claves de interpretación del proceder 

teórico-práctico de Fichte, una clave válida para el Fundamento y para Nova 

                                                           
102 WLnm-H, GA IV/2 29, DCnm 14; Wissenschaftslehre nova methodo-Krause, GA 

IV/3 334-335. 
103 WLnm-H, GA IV/2 30, DCnm 14. 
104 Reformulando el planteo kantiano, afirma Fichte: “El objeto (mi representación) no 

era una parte constitutiva de mi representación, sino que toda representación surgía del 

Yo. Era una IDENTIDAD del ponente y lo puesto. Esta IDENTIDAD es ABSOLUTA, y cierta-

mente hace posible todo representar. El YO se pone absolutamente; esto significa, sin 

ninguna mediación. Es igualmente SUJETO y OBJETO. Sólo mediante el ponerse a sí mismo 

llega a ser YO”; y concluye: “ponerse a sí mismo como ponente es su esencia” (WLnm-

H, GA IV/2 30-31, DCnm 15-16). En vez de relacionar la representación con una supuesta 

cosa-en-sí, como el dogmatismo o el empirismo (2.1), el idealismo fichteano la retrotrae 

a la identidad del Yo, y la legitima desde éste. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 163 

 
 

methodo: actividad y reposo son dos caras de una misma moneda, y ambas 

están contenidas en el Yo. La actividad (el sujeto, lo actuante, el poner, el 

intuir o la intuición) y el reposo (el objeto, lo actuado, lo puesto, el producto 

o concepto) funcionan correlativamente, como dos modos de observar una 

misma cuestión. De ahí que la actividad pueda ser definida como pasaje de 

lo determinable a lo determinado, precisamente porque el resultado, lo fijo, 

lo puesto, etc., proviene de una actividad.105 La determinación, el límite, lo 

contrapuesto, el “No-” del No-Yo, se desprenden de la actividad. En el sim-

ple hecho de concentrarse en algo –dice Fichte, una acción que realizamos 

cotidianamente y sin reparar en ella–, trazamos una delimitación y excluimos 

lo opuesto; delimitamos lo determinable (la esfera de posibilidades) y reali-

zamos el pasaje de la determinabilidad a la determinación. Del mismo modo, 

al concentrarnos en el Yo surge un No-Yo: “Por tanto, al PONER del YO es 

contrapuesto un no ponerse –del YO–, un NO-YO”.106  

Al ponerse, el Yo indirectamente convalida un no-poner, algo puesto, 

fijo, que está ahí sin su intervención, como una contra-actividad, una contra-

posición a la libertad (y, por ende, una necesidad, que sin embargo está posi-

bilitada por el ponerse del Yo, por la libertad). El producto constituye la cara 

resultante de la actividad. Coherentemente, si se piensa al Yo como objeto o 

en reposo, se lo considera como No-Yo, y por ello no deja de ser actividad, 

sino que es actividad pensada en reposo, actividad puesta como anulada. Lo 

dado, lo encontrado, son productos de lo proyectado o intencionado, como 

dos mitades del mismo espíritu.107 En otras palabras, la actividad que se pro-

yecta más allá de sí permite comprender el límite, lo dado, el ser, lo que la 

niega (No-Yo), como un momento de su desarrollo y, en la medida en que se 

concentra en ese punto, escinde la conciencia en sujeto y objeto para conocer 

lo encontrado; en eso consiste la teoría. Ahora bien, el Yo que se enfoca 

sobre el No-Yo no deja de actuar. En un sentido práctico, minimiza o inhibe 

su capacidad transformativa; se dispone, por ende, a desarrollar las activida-

des relacionadas con el conocimiento del objeto. Y todo esto sucede pura y 

exclusivamente en el plano del Yo. Así, el No-Yo carece de fundamentación 

propia: 

 

[L]os CONTRAPUESTOS son siempre uno y lo mismo en el funda-

mento. Sólo en distintos modos de la actividad de nuestro Yo, en 

la perspectiva de sus muchos aspectos, existe su diferencia; pero 

                                                           
105 WLnm-H, GA IV/2 31-34, DCnm 16-19.  
106 WLnm-H § 1, GA IV/2 35, DCnm 19. En esta deducción genética (GA IV/ 2 33, 

DCnm 18), la cercanía entre Yo y No-Yo resulta más clara que en el § 2 del Fundamento 

de toda la Doctrina de la Ciencia (4.3). Sobre lo determinable y lo determinado en esta 

última y en relación con lo dado: GWL § 4, GA I/2 346-347, FDC 83-84; GA I/2 350-

351, FDC 86-87; GA I/2 358-360, FDC 91-93. 
107 WLnm-H § 1, GA IV/2 35-36, DCnm 20-21. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

164 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

no es posible uno sin el otro, ellos son inseparables. Pues, de la 

primera proposición suprema, que el YO es a su vez sujeto y objeto, 

se sigue todo el resto […]. No hay ninguna actividad determinada 

sin [una] determinable, ninguna actividad del YO como YO, sin la 

misma como reposo, como NO-YO. Es una y siempre la misma 

actividad. El NO-YO es meramente una perspectiva (Ansicht) dis-

tinta del YO. El YO, en actividad, brinda el YO; el YO en reposo, 

esto significa: meramente pensado como objeto, brinda el NO-YO 

[…]. Por tanto, en el idealismo el NO-YO es sólo un accidente. El 

idealismo no tiene propiamente ningún NO-YO, sino que su NO-

YO es sólo una manera particular de ver su YO.108  

 

En la contraposición y conjunción simultáneas descansa el tercer princi-

pio de la Doctrina de la Ciencia. Lo múltiple aparece siempre conectado, 

sintetizado, unificado, porque aparece como lo divisible, lo delimitado, lo 

que está puesto contra-otro-puesto; en este sentido, es algo: “SER ALGO signi-

fica [que] se le puede adscribir un PREDICADO, pero sólo mediante el contra-

poner”.109 Lo múltiple aparece en conexión con la unidad que lo posibilita. 

El nuevo método le permite a Fichte desplegar un abanico de duplicida-

des (intuición y concepto, lo determinable y lo determinado, No-Yo y reci-

procidad, actividad ideal y actividad real) en las que la práctica y la teoría no 

se presentan como dos partes separadas y estancas, sino en una dinámica de 

interrelación permanente. La dificultad reside en el recambio de términos. 

Así, por ejemplo, Fichte llama “actividad real” al actuar, mientras que con 

“actividad ideal” se refiere al conocimiento del objeto; la primera se caracte-

riza por la fluidez y agilidad, la segunda por el reposo y fijación. Se trata de 

dos caras contrapuestas de una misma actividad cuyo resorte último es la 

libertad. Según la forma, la actividad real-práctica consiste en una “facultad 

                                                           
108 WLnm-H § 1, GA IV/2 39-40, DCnm 24-25. Fichte mismo se ocupa de mostrar la 

diferencia de esta obra respecto del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia: en 

relación con el primer principio (GA IV/3 32-33, DCnm 17-18), más que rectificar la 

exposición anterior, la amplía; pero en relación con el segundo principio señala que se 

trata de otro método, que contiene la virtud de mostrar la conexión entre ambos: “La 

determinación [o negación] del Yo de la que se parte [en el No-Yo], es a la vez también 

el medio de enlace entre el YO y el NO-YO” (WLnm-H § 2, GA IV/2 41, DCnm 27). Este 

método permite ver ya el tercer principio junto con el segundo. Luego efectúa algunas 

aclaraciones: cuando en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia se enuncia la 

proposición lógica del No-Yo (“–A no = A”), lo absolutamente contrapuesto, ¿cómo se 

sabe que es cierta? ¿A quién se contrapone absolutamente? Responde Fichte: “No a otro 

que al Yo” (WLnm § 2, GA IV/3 42, DCnm 27). De este modo explicita lo que la Nova 

methodo trata de subsanar o subrayar: la articulación y dependencia del segundo principio 

respecto del primero. Por eso el título del apartado 4.3 alude al entramado fundacional. 
109 WLnm-H § 2, GA IV/2 43, DCnm 29. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 165 

 
 

absoluta para comenzar” –un crear desde la nada, absoluta e incondicionada-

mente–; pero esta facultad práctica no opera sola, sino que se determina recí-

procamente con la actividad ideal y el conocimiento de los objetos.110 La 

teoría ofrece el ámbito de lo determinado sobre el cual se apoya la práctica 

para desplegar su actividad transformadora. La facultad absoluta se delimita 

conforme a lo que conoce, no para reducirse a lo conocido, sino para ampliar 

su actuar según lo conocido. 

Por consiguiente, lo dado no surge porque sí, ni por sí mismo; lo dado 

surge porque: “la facultad PRÁCTICA [o de encontrarse determinándose] tiene 

que tener un concepto libremente proyectado, que se llama concepto de 

fin”.111 Así, prosigue Fichte, de la facultad práctica se deduce que el sujeto 

intuye y a la vez concibe (opera con conceptos), es actuante e inteligencia, y 

ambos aspectos son inseparables. El concepto de fin traza un horizonte desde 

el cual los objetos son delimitados, comprendidos, conocidos a través de la 

inteligencia. Sólo de este modo la libertad puede concretizarse y no quedar 

encerrada en su absolutidad o abstracción. Sólo de este modo, a través de la 

finitud que recorta de la unidad de lo determinable un ámbito determinado, 

el sujeto deviene consciente de su actuar real. Dice: 

 

El acto del Yo como actividad real es, en efecto, un transitar de la 

DETERMINABILIDAD a la DETERMINACIÓN –esto significa: la facul-

tad práctica, o la libertad ABSOLUTA, elige, de entre la esfera de lo 

determinable, una parte, lo determinado, que extrae de la suma de 

lo determinable […]. Pero nuestra libertad absoluta como tal, en 

su elección, no está ligada [a lo determinado]; ella puede salirse y 

elegir más o menos lo infinito. Ninguna parte le es prescrita como 

la última.112 

 

Cuando la actividad real se detiene y concentra en algo dado o encon-

trado, lo considera como obstáculo o inhibición que, en rigor, fue deducido 

de esa misma actividad proyectada más allá. Por lo tanto, la teoría emerge 

                                                           
110 WLnm-H § 2, GA IV/2 44-46, DCnm 29-31; § 3, GA IV/2 46-47, DCnm 32. Tal 

definición de libertad atraviesa esta obra y se conecta con el Fundamento del derecho 

natural (GNR § 10, GA I/3 404, FDN 192-193), tema que trataremos en 7.3. 
111 WLnm-H § 4, GA IV/2 47, DCnm 32. “La actividad PRÁCTICA es originariamente sólo 

un ESFUERZO (STREBEN) de una INTELIGENCIA; la actividad ideal [teórica] no existe por sí 

misma, sino mediante su objeto […]. El Yo debe poder divisar su ACTUAR posible, y 

deducir, desde cierto actuar, su actuar POSIBLE. Todo ACTUAR libre determinado presu-

pone una proyección del concepto […] que tiene su fundamento en que el YO libre posee, 

previamente a todo ACTUAR, un conocimiento de sus posibilidades de acción en general” 

(WLnm-H § 5, GA IV/2 62, DCnm 48). 
112 WLnm-H § 4, GA IV/2 50, DCnm 36. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

166 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

como una modalidad específica de la práctica, como un suspender la activi-

dad real y desarrollar la ideal en la contemplación del objeto.113 Es una acti-

vidad específica, que se distingue respecto del actuar en general en cuanto se 

trata de un actuar determinado y con ciertas características, pero al mismo 

tiempo también es un actuar, por lo que sigue siendo parte de la práctica. Con 

esto Fichte se previene de la separación y de la presunta independencia de la 

teoría respecto de la práctica, y elabora –a nuestro entender– una genuina 

filosofía de la praxis, donde teoría y práctica no pueden concebirse por sepa-

rado sino en profunda unidad, y donde prevalece –podríamos decir: en la 

línea marxiano-gramsciana– la práctica misma. Para Fichte, la limitación (lo 

determinado, el enfrentamiento con un objeto) no constituye un dato último 

e irrecusable, ni se erige fuera de la actividad, pues limitarse y conocer un 

objeto es otra manera de actuar, que consiste en un ponerse pasivo o en la 

situación de padecer, de entregarse o –como decía arriba– “perderse” en el 

objeto. Lo que posibilita la delimitación es precisamente la libertad: 

 

La Crítica de la razón pura […] dejó irresuelta la pregunta: ¿por 

qué me represento algo? […]. La Doctrina de la Ciencia responde: 

porque me encuentro como ACTUANTE. […] En la única acción 

intuible y efectiva no hay una, sino dos series simultáneas: prime-

ro, la libertad; y segundo, la LIMITACIÓN de la actividad que es 

contenida. Ninguna existe separada de la otra, sino que ambas 

están siempre reunidas. Ahora bien, por eso el NO-YO llega a ser 

objeto de conciencia. Mediante el actuar y con el actuar el NO-YO 

se llega a descubrir. Por lo tanto, el NO-YO en sí, o la cosa en sí, 

es nada; sólo en referencia al actuar es algo.114 

 

La limitación no subsiste por sí misma, sino sólo en relación con el 

actuar, la libertad. Por contrapartida, una actividad sin limitación carece de 

conciencia; es decir, más allá de la acción recíproca (Wechselwirkung), el 

Yo en-sí también es nada, o es mera “idea”. El actuar real requiere limitación, 

recorte de la esfera de posibilidades o de la determinabilidad, para concre-

tarse. De lo contrario, si fuera totalmente ilimitado, no habría otredad, ni 

conciencia de eso otro.115 Como observamos (4.4), Fichte teje su pensamien-

to entre dos polos: no hay libertad sin limitación, no hay limitación sin liber-

tad. Esto no significa (a) que la limitación sea absoluta e inmodificable, (b) 

ni que la libertad pueda realizarse instantáneamente; sino que (c) libertad y 

limitación en contraposición recíproca están contenidas en un Yo libre. De 

                                                           
113 Sobre el objeto como obstáculo y la actividad ideal: WLnm-H § 5, GA IV/2 57 ss., 

DCnm 43 ss.  
114 WLnm-H § 4, GA IV/2 54-55, DCnm 40. Sobre la relación entre libertad y limitación: 

WLnm-H § 6: GA IV/2 67-79, DCnm 53-65.  
115 WLnm-H § 5, GA IV/2 61, DCnm 47. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 167 

 
 

ahí que Fichte se oponga (a) al dogmatismo, al empirismo (2.1), (b) al dog-

matismo trascendente y (c) al kantismo “a medias” o mal entendido (2.2). Si 

se separan teoría y práctica y se las pretende justificar cada una por sí, enton-

ces jamás se captará que la limitación ocurre en virtud del actuar del sujeto 

y, por tanto, que aunque éste no la produzca totalmente (pues la encuentra), 

la conoce (o reconoce) para poder actuar y, si así lo quiere, también transfor-

marla. Que el sujeto encuentre límites forma parte de su inserción en la fini-

tud; pero, en cuanto libre, los legitima, comprende, supera, etc. 

En lo sucesivo, Fichte retoma la terminología de la parte práctica del 

Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (4.5): impulso (Trieb), esfuer-

zo o aspiración (Streben) y sentimiento (Gefühl). Analizaremos el último 

para observar cómo juega la libertad (práctica) en el conocimiento (teoría). 

En el sentimiento convergen el Yo y el No-Yo, lo subjetivo y lo objetivo, la 

actividad y el padecer: 

 

El sentimiento es absolutamente lo que es y porque es; lo DADO 

mediante el sentimiento no es objeto de un actuar, no puede ser 

cambiado. La presentación del sentimiento en el mundo exterior 

es la materia; por tanto, no puedo (para y mediante mi sentimiento) 

crear ni aniquilar un múltiple, no puedo hacer que mi sentimiento 

me AFECTE de otra manera a como me AFECTA, porque es el límite 

originario de la facultad entera del YO.116 

 

Según esta consideración, el sentimiento resulta inmodificable. En efec-

to, Fichte prosigue mostrando que la libertad del Yo requiere una multiplici-

dad de sentimientos, entre los cuales se puede elegir y proyectar el concepto 

de fin. Aclara, nuevamente contra Kant o contra los kantianos, que no basta 

con mostrar la referencia de los sentimientos a la conciencia, y que de este 

modo no se obtiene la identidad del Yo. Así, por ejemplo, en la comparación 

de dos sentimientos –la degustación de dos vinos–, dice: “Ambos dependen 

en cierta medida de nuestra libertad”,117 porque en cada caso opera la activi-

dad, ya sea focalizándose en un sentimiento o en otro, ya sea abstrayéndolos 

del contexto restante, ya sea insertándolos en el sistema de nuestra sensibi-

lidad completa o total que permite la comparación de distintas experiencias. 

Ahora bien, en el conocimiento la libertad parece sobrevolar los contor-

nos, o regular el ordenamiento y significación de los sentimientos, pero pre-

suponiendo siempre una materia inalterable y dada. Es decir, en la teoría 

parece primar la coacción: el sujeto sólo puede representarse el objeto de una 

                                                           
116 WLnm-H § 5, GA IV/2 64, DCnm 50. La caracterización del sentimiento en: WLnm-

H § 5, GA IV/2 63, DCnm 49; § 6, GA IV/2 70-72 ss., DCnm 56-57 ss. Sobre el tema: 

Rivera de Rosales, J., “La relevancia ontológica del sentimiento en Fichte”, en López-

Domínguez (ed.), V., Fichte 200 años después, Madrid, Complutense, 1996, pp. 45-73. 
117 WLnm-H § 5, GA IV/2 65, DCnm 51. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

168 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

determinada manera. Luego, ¿en qué sentido sería libre? Fichte mismo se 

plantea esta objeción, la responde y la lleva hasta sus últimas consecuencias: 

 

La limitación de la intuición Y significa la coacción del pensar 

(Denkzwang), por la cual tengo que pensar y representarme un ob-

jeto precisamente así, y no de otra manera –y por eso encuentro de 

él un sentimiento–. Pero ¿soy y me siento, entonces, ABSOLUTA-

MENTE coaccionado al respecto? –RESP.: No ABSOLUTAMENTE, sí 

condicionado. Pues también puedo no pensar un OBJETO, o [pen-

sarlo] con otra forma y otro color. Pero entonces mi representación 

no es verdadera […]. En efecto, podría representarme algo 

también de otra manera, según esto, incorrectamente; por lo tanto, 

depende originariamente de mi libertad si quiero someterme a esta 

necesidad o coacción del pensar.118 

 

El sujeto encuentra el objeto, mediante el sentimiento, de una determi-

nada manera, y puede representarlo tal como lo encuentra, o modificarlo, o 

incluso quitarlo totalmente de su atención. En este sentido, el objeto condi-

ciona al sujeto, pero no lo determina, no lo obliga en absoluto a representarlo 

con tales y cuales características. ¿Qué sucede si no lo representara tal como 

lo encuentra? ¿Qué significa que la representación no sea “verdadera”? 

Fichte cuestiona esta aseveración, porque sugiere una cosa exterior desde la 

cual refrendar la representación. Sin embargo, no defiende una concepción 

correspondentista de la verdad (pues incurriría en dogmatismo), sino que, 

por el contrario, abona una concepción práctica: en caso de que el sujeto no 

se representase el objeto tal como lo encuentra (con lo cual ya trazaría una 

                                                           
118 WLnm-H § 7, GA IV/2 89, DCnm 74-75. En estos pasajes la “intuición Y” significa 

la intuición dirigida a un objeto, y se da siempre junto con la “intuición X”, que refiere a 

la auto-intuición (WLnm-H § 7, GA IV/2 83, DCnm 69; § 8, GA IV/2 94, DCnm 80). La 

argumentación que trazamos aquí reaparece en el § 10: primero afirma que la materia no 

se puede eliminar o aniquilar; luego que, desde el punto de vista genético de la “filosofía 

crítica”, “la materia surge para nosotros mediante las leyes de nuestra razón –en nosotros, 

y no desde el exterior–” (WLnm-H § 10, GA IV/2 103, DCnm 90). También en Grundriss 

realizó una deducción de la sensación (Empfindung) (§ 2, GA I/3 147-151), y en el Funda-

mento de toda la Doctrina de la Ciencia una deducción de la materia: las cualidades que 

se atribuyen a los objetos (dulce, amargo, rojo, etc.) son algo subjetivo que no se puede 

describir; ahora bien, ¿cómo sabemos que el otro tiene el mismo sentimiento sobre deter-

minada sensación? ¿Cómo sabemos que se trata de la misma impresión de lo dulce? Es 

sólo una concordancia “en las palabras”, porque nada garantiza que uno y otro llamen 

dulce a lo mismo: “la cosa (Sache) está únicamente en el ámbito de lo subjetivo” (GWL 

§ 10, GA I/2 439, FDC 157). Sin embargo, esta determinación subjetiva se transfiere a lo 

exterior, a una presunta materia que, en rigor, existe sólo en un sentido conceptual: “la 

materia, como tal, de ninguna manera cae en los sentidos, sino que sólo puede ser pensada 

o proyectada por la imaginación productiva” (GWL § 10, GA I/2 448, FDC 159). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 169 

 
 

diferenciación), las dificultades de esta discordancia entre lo encontrado y lo 

representado se darán al momento de actuar. 

En suma, la teoría forma parte de la práctica, y aunque opera específica-

mente con sus propias reglas o categorías (espacio, tiempo, causalidad, sus-

tancialidad, etc.) y como si se suspendiera la actividad, no se independiza ni 

se autonomiza, sino que responde funcionalmente a esta esfera superior.119 

Y aunque el contenido encontrado –el sentimiento– pareciera imponer una 

determinada representación, aceptarlo tal como se da, o no hacerlo, siempre 

concierne a la libertad. 

 

4.7) LA PRIMACÍA DE LA VOLUNTAD 

 

El segundo de los aspectos destacados de la Doctrina de la Ciencia nova 

methodo, la relevancia de los conceptos de querer y de voluntad (Wollen, 

Willen),120 se conecta con lo anterior, la unidad entre teoría y práctica, en 

cuanto la primacía de la libertad se muestra en este caso incluyendo al impul-

so, esfuerzo o aspiración y tendencia, junto con el querer y voluntad, pero 

con ciertas connotaciones específicas. Aunque ya en el § 5 de la Doctrina de 

la Ciencia nova methodo Fichte anticipa la relevancia del querer (“el funda-

mento de su SER entero reside en él [el Yo]; en efecto, en el QUERER”),121 lo 

trata con detalle en el § 11. En un camino de ascenso o regresión de con-

diciones –de acuerdo con el procedimiento genético– el querer se sitúa en la 

instancia originaria, como algo inmediato, directamente relacionado con la 

libertad, y en paralelo con el pensar. En efecto, el querer se encuentra a la 

base del actuar, y en la medida en que evalúa distintas opciones, el pensa-

miento se despliega como deliberación. Ésta oscila entre distintas opciones, 

hasta que elige y decide. En la previa a su concreción, el querer se traza sólo 

idealmente en la apertura de un ámbito de determinabilidad. Al elegir y deci-

dirse, realiza el pasaje de la determinabilidad a la determinación, y produce 

algo nuevo:  

 

El QUERER no puede ser deducido, sino sólo mostrado en la intui-

ción. Es algo originario; es todo lo primero y lo más inmediato; 

                                                           
119 Tras la deducción del tiempo en el § 12, Fichte puede mostrar la relación teoría-prác-

tica de manera didáctica: “Todo conocimiento del ser libre se refiere necesariamente a su 

querer y actuar […]. Todo conocimiento es práctico, no sólo en la perspectiva de su oca-

sión o del lado de su surgimiento, sino también en la perspectiva de su uso posterior o del 

lado de su referencia a un actuar ulterior” (WLnm-H § 15, GA IV/2 173, DCnm 162).  
120 En el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, Willen y Wollen aparecen sólo 

una vez cada uno, ambos en contra del fatalismo (GWL § 5, GA I/2 398, FDC 125; § 8, 

GA I/2 424, FDC 125).  
121 WLnm-H § 5, GA IV/2 57, DCnm 43. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

170 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

QUIERE una vez y mira cómo lo haces […]. Tenemos, de las accio-

nes posibles, también una representación determinada y un con-

cepto determinado, como algo posible, dependiente de nosotros; 

pero el concepto de actuar está, en el DELIBERAR, aún oscilando, 

no se fija todavía sobre ningún ACTUAR determinado, pues lo pues-

to contrapuesto no es excluido aún, sino incluso posible. Por lo 

tanto, en este oscilar se nos aparece el concepto de ACTUAR, en la 

medida en que aún no estamos decididos.  

Pero si nos pensamos como tomando una decisión […], entonces 

se nos aparece el concepto de nuestro actuar como algo, como lo 

ÚNICO que debe suceder […]. Por lo tanto, en el QUERER nos apa-

recemos a nosotros mismos como produciendo algo nuevo […]. 

Lo QUERIDO existía en la DELIBERACIÓN sólo IDEALMENTE […]. 

Por lo tanto, el querer aparece como produciendo desde nuestra 

limitación autogestada de la facultad de la voluntad.122  

 

Mientras la deliberación flota sobre una multiplicidad de posibilidades, 

“lo querido” se mantiene en el plano ideal de lo pensado que aún no es 

realizado. Ahora bien, una vez que el querer se concentra en un punto, lo 

delimita, define y despeja los otros múltiples posibles puntos, y recién enton-

ces supera la indeterminación previa y procede a la acción. En este caso suje-

to y objeto (el querer y lo querido) se encuentran estrechamente reunidos: 

 

La voluntad es, por tanto, algo absoluto –sujeto y objeto son uno 

y precisamente lo mismo–. No hay aquí ningún objeto previo al 

oscilar, como en la intuición externa […]. Pues el querer y el pen-

sar del querer no están separados en la conciencia, como en la 

representación de un objeto –donde, en cambio, me distingo como 

lo representante y lo representado–; sino que soy UNO, pensando 

el QUERIENTE (WOLLEND) y lo QUE QUIERE (WOLLENDE). […] Por 

tanto, el querer es lo supremo y originario; si no me pienso que-

riendo, entonces no soy nada.123 

 

A diferencia de la teoría, que se basa en la escisión, lo querido (objeto) 

es una expresión del sujeto que quiere. Mediante el querer y su concreción, 

                                                           
122 WLnm-H § 11, GA IV/2 113-114, DCnm 100-101. Esta primacía del querer también 

significa que la práctica contiene a la teoría, y que el querer se correlaciona con el pensar 

o inteligencia (Zöller, G., Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity of 

Intelligence and Will, Cambridge, Cambridge University Press, 1998; y “Die Einheit von 

Intelligenz und Wille in der WL nova methodo”, en Fichte-Studien, n° 16, 1999, pp. 91-

114).  
123 WLnm- H § 11, GA IV/2 115, DCnm 101. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 171 

 
 

el sujeto se realiza a sí mismo llevándose fuera de sí y, en este sentido, 

produciendo absolutamente el objeto.  

Luego Fichte se distancia de Kant: los noúmenos kantianos –dice– son 

“cualidades ocultas” ubicadas por debajo de la experiencia, pero de las que 

no sabemos nada. De modo coherente, Kant rechaza todo “puente” entre el 

mundo inteligible y el mundo de los fenómenos; y esto sucede “porque Kant 

consideró al YO sólo de un lado, como meramente reuniendo un múltiple 

[dado] – no también como PRODUCIENDO lo múltiple”.124 La Doctrina de la 

Ciencia, en cambio, ofrece una solución a este dualismo, en cuanto pone el 

mundo inteligible como fundamento desde el cual se construye el mundo 

sensible, y ambos descansan a su vez en el Yo y en la unidad sujeto-objeto. 

La Doctrina de la Ciencia explica la teoría desde la práctica, y la práctica 

desde la identidad del Yo. En un punto de vista regresivo, muestra cómo lo 

múltiple se reúne en las unidades fundamentales, y cómo crece la facultad 

productiva del Yo. En un punto de vista progresivo, muestra cómo la unidad 

se abre en lo múltiple y la facultad productiva se entrelaza y dialectiza con 

las condiciones concretas de realización. 

Casi de modo imperceptible, Fichte se desplaza del término “querer” al 

de “voluntad” sin esbozar matices distintivos. Pero al momento de configurar 

la voluntad, la contrapone al concepto de deseo (Wunsch). Por una parte, si 

el deseo se orienta a algo que no depende de la voluntad (por ejemplo, dice, 

que me regalen mil táleros), no merece mayor consideración; por otra, si el 

deseo se orienta a algo que depende de la voluntad y, no obstante, no conlleva 

una decisión y determinación del querer (es decir, no acopia los medios 

necesarios para tal fin), entonces se prolonga la oscilación indefinidamente. 

Por ende, el deseo se distingue del querer en cuanto no separa su objeto de 

los restantes posibles, es decir, no se concentra en un punto, sino que libera 

la imaginación y genera un “hiato” intransitable entre el objeto deseado y el 

sujeto que desea. Por el contrario, la voluntad se concentra en un punto que 

abstrae de los restantes posibles y su marcha prosigue continuamente. Para 

que la imaginación no fluya errante, el Yo cuenta con la “fuerza”, “energía” 

o “aplicación de poder”, que le permite dirigirse a un punto específico.125  

Ahora bien, esta capacidad de la voluntad de concretizarse se refleja cla-

ramente en el mundo sensible. Éste es el aporte original de la Doctrina de la 

Ciencia, lo que la distingue de Kant. Para mostrar cómo se realiza la voluntad 

hay que recordar que lo múltiple no subsiste solo, sino siempre en referencia 

a la unidad que lo posibilita (2.3). ¿Cómo, y mediante qué, una multiplicidad 

de sentimientos aparecen conectados, sistematizados, condicionados recí-

procamente, encadenados por la dependencia? Lo múltiple aparece –prosi-

gue Fichte– “como efecto (Wirkung) de una única e indivisible actividad 

                                                           
124 WLnm-H § 11, GA IV/2 115, DCnm 102. 
125 WLnm-H § 11, GA IV/2 117-118, DCnm 103-104. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

172 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

causal (Wirksamkeit) de la voluntad, como producto del YO, y debe ser refe-

rido a esta voluntad suya”.126 Lo múltiple se funda en la concreción de la 

voluntad que se pone a sí misma acompañando y, a su vez, conservando en 

tal diversificación la referencia a la unidad fundante. En la Doctrina de la 

Ciencia la voluntad se coloca en la cima del sistema, y sólo a partir de ella 

hay que comprender el resto. Y el resto no es un conjunto caótico de ele-

mentos dispersos ante los cuales la voluntad se comporta pasivamente, sino 

que, antes bien, el resto es la voluntad poniéndose en cada elemento.  

Llevada a la instancia originaria, la voluntad –o el querer, o la libertad– 

presentada en toda su pureza y despojada de cualquier connotación empírica, 

adquiere una “absolutidad” tal que se torna vacía. Requiere, entonces, de un 

desenvolverse mediante la limitación, de un configurarse y volverse empírica 

–un pasaje de la determinabilidad a la determinación–, para devenir concreta 

y realizarse. Pero no se trata de un agregado extrínseco, algo que proviene 

de afuera o que depende de la experiencia, sino de una autodeterminación, 

una finitización interna. En efecto, la determinabilidad manifiesta que el que-

rer tiene que limitarse en general, esto es, tiene que producir un múltiple para 

configurarse y no quedar encerrado en un monismo inocuo o trascendente; 

sin embargo, esto no significa que el querer puro dependa del querer empíri-

co, sino que éste se subordina a aquél, porque el querer puro produce el 

empírico.127 Aunque la libertad “no es posible sin limitación”, afirma Fichte, 

“no puede ser suprimida”.128 Y más abajo:  

 

[Si] queremos pensar –la libertad– antes de toda intuición y como 

condición de toda intuición y de toda conciencia […], lo que se 

añade mediante la conciencia tiene que ser separado; y permanece 

entonces la mera ABSOLUTIDAD restante […], que para nosotros es 

impensable y vacía, si no introducimos con el pensar algo EMPÍ-

RICO, que no genere ningún quiebre en la PUREZA del concepto.129 

 

Así como lo sensible aparece vinculado con una libertad que permanece 

pura y sin anularse, de la misma manera el querer puro y la voluntad pura se 

relacionan con lo sensible sin resquebrajarse ni mermar en su naturaleza on-

tológica.130 Como señalamos desde el comienzo (4.1), la doble articulación 

                                                           
126 WLnm-H § 11, GA IV/2 119, DCnm 105. 
127 WLnm-H § 12, GA IV/2 130-134, DCnm 117-122.  
128 WLnm-H § 12, GA IV/2 130, DCnm 117. 
129 WLnm-H § 12, GA IV/2 131, DCnm 119. Sobre el comienzo absoluto cuya inmediatez 

no se puede captar sino discursivamente: WLnm-H § 16, GA IV/2 223-224, DCnm 217; 

§ 17, GA IV/2 230-231, DCnm 224-225. 
130 WLnm-H § 12, GA IV/2 134-135, DCnm 121-122. El tema prosigue en WLnm-H § 

13, GA IV/2 146 ss., 133 ss., y se sintetiza en el § 14: GA IV/2 162-263, DCnm 151-152.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 173 

 
 

entre la reciprocidad horizontal de los elementos se condice con la organici-

dad en términos verticales.  

Por consiguiente, cuando Fichte afirma que el mundo no es más que la 

voluntad realizada, no hay que enfatizar tanto la limitación como sí la liber-

tad produciéndose a través de la limitación, si no se quiere cortar el sistema 

y convertirlo en “medio” idealismo (2.2).131 Por ejemplo, en los siguientes 

pasajes: “Sólo el pensar puro PRODUCE algo real”.132 “Lo real es la materia, 

lo material, pero en cuanto pensada mediante la actividad libre de un ser libre 

[…]; por eso, tiene que llevar algo en sí, tener el sello del ser libre activo. 

Éste no puede ser otro que la libertad, la mismidad”.133 “El mundo es PRO-

DUCTO de mi espíritu entero, y mi espíritu entero consiste en el pensar puro. 

Ambos, el pensar puro y el mundo, son uno”.134 “Todo, en la experiencia, es 

sólo una perspectiva sensible de lo suprasensible”.135 Los pasajes resultan 

clarísimos. En suma, la primacía de la voluntad no admite ninguna merma, 

ni la introducción subrepticia de un empirismo solapado, pues ya desde su 

organización interna se entiende que la limitación funciona intrínsecamente 

y no como dato último o externo. 

 

4.8) EL REINO RACIONAL, LA EXHORTACIÓN, EL INDIVIDUO 

 

En medio de la Doctrina de la Ciencia nova methodo Fichte apuntala un 

punto firme, supremo, crucial para analizar lo anterior y lo posterior, la base 

de todo el sistema. Aquí dilucidaremos cómo llega y qué implicancias posee 

este punto importantísimo. Ante todo, el contexto en que formula semejante 

aseveración es el § 12, donde profundiza el concepto de tiempo articulándolo 

con lo uno y lo múltiple. En las “Notas”, que configuran buena parte del 

parágrafo, afirma: “Llegamos ahora al PUNTO PRINCIPAL”.136 “Principal” por-

que todo lo anterior está contenido instrumentalmente como lo mediato (als 

das mittelbare oder als Hülfsmittel) y, además, porque es el más difícil. Se 

trata de un corte-bisagra, centrado en la voluntad pura.137 Sin embargo, en 

vez de esclarecer el asunto, Fichte vuelve sobre los temas anteriores (libertad 

y limitación, concepto de fin y conocimiento del objeto, sentimiento y fuerza, 

etc.). Luego avanza sobre la intuición intelectual, la limitación práctica en el 

                                                           
131 WLnm-H § 13, GA IV/2 155, DCnm 143; § 16, GA IV/2 196-197, DCnm 188-189.  
132 WLnm-H § 17, GA IV/2 238, DCnm 233. 
133 WLnm-H § 17, GA IV/2 242, DCnm 237. 
134 WLnm-H § 17, GA IV/2 243, DCnm 238. 
135 WLnm-H § 18, GA IV/2 251-252, DCnm 247. 
136 WLnm-H § 12, GA IV/2 127, DCnm 114. 
137 WLnm-H § 16, GA IV/2 178, DCnm 168. En Wissenschaftslehre nova methodo-

Krause: § 13, GA IV/3 447, y 532-533. A estos temas le dedicamos “Lo inteligible y lo 

sensible. Consideraciones sobre el § 13 de la Doctrina de la Ciencia nova methodo”, en 

Éndoxa: Series Filosóficas, n° 30, 2012, pp. 273-298. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

174 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

sentido de no-poder o deber, y el deber en relación con lo determinable y con 

el Yo, sin referencia alguna –en varias páginas– al “punto principal”.  

En relación con el pasaje de lo determinable a lo determinado en el Yo, 

Fichte se pregunta cómo el Yo deviene determinado, y ahora sí ingresa en lo 

que había prometido: “La YOIDAD era hasta ahora nuestra actividad que re-

gresa en sí. Pero ésta también está en otros seres, mis iguales. También éstos 

se deben poder limitar a sí mismos”.138 Y tras aclarar que hasta las plantas 

poseen una actividad que regresa en sí, señala que el pensamiento permite 

afirmar “yo soy YO” (ich bin ICH), lo que distingue al hombre del resto de 

los seres con actividad. Esto significa que el hombre se encuentra, y que se 

encuentra como individuo. Si un individuo es algo determinado, ¿qué sería 

lo determinable? Lo determinable refiere a lo inteligible, lo puramente espi-

ritual, a toda razón y libertad, al “reino” de los seres racionales. El problema 

reside en que la racionalidad de los otros seres no se capta de manera sensi-

ble, sino que se deduce, a partir de ciertas percepciones; se deduce que detrás 

de lo expresado hay pensamiento. El alter ego no constituye un dato de los 

sentidos, sino una manifestación de la razón: “no veo, no escucho, no siento, 

la razón o un querer libre de otros [seres] fuera de mí”.139 

Más aún –prosigue Fichte–: el sistema crítico de Kant quedó incompleto 

precisamente por no tratar este punto, pues Kant jamás explicó la admisión 

de seres racionales exteriores al sujeto. A continuación explora algunas alter-

nativas: al otro no se puede llegar por la experiencia, porque bien afirma 

Kant que la razón no es perceptible ni se posee experiencia de algo en-sí; no 

obstante, Kant se acercó a este punto en el tema de la reflexión de la Crítica 

del juicio y lo presupone –sin mostrarlo– en el imperativo categórico, cuando 

extiende la máxima a todos los seres racionales. Sin embargo, Fichte va más 

allá y cuestiona la escisión entre razón teórica y razón práctica, escisión que 

“Kant y todos los kantianos” han subestimado. Pero si no se explica cómo el 

sujeto obtiene el conocimiento de otros seres racionales fuera de él, entonces 

la razón práctica no tendría ningún asidero, porque no se podría explicitar su 

extensión o universalización, no se sabría ciertamente su ámbito de aplica-

ción. En general, sin conocimiento no hay un actuar práctico seguro (4.6), y 

el problema se agrava si no se puede delimitar el conocimiento del otro, por-

que entonces fácilmente se lo podría confundir con las cosas.140  

En la consideración fichteana de la intersubjetividad se destacan dos 

polos negativos: (a) si el otro se deduce del Yo que cada individuo encuentra 

en sí mismo, lo universal parece someterse a lo particular; (b) si el otro, o lo 

universal, es previo a la asunción del sí-mismo, ¿qué sentido tendría la liber-

tad? Para evitar que el individuo se ponga por encima de lo universal, Fichte 

                                                           
138 WLnm-H § 12, GA IV/2 141, DCnm 129. 
139 Ibídem. 
140 WLnm-H § 12, GA IV/2 142-143, DCnm 129-130. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 175 

 
 

lo dialectiza en la interacción recíproca; y para evitar que sea un mero pro-

ducto de lo universal independizado, convierte a éste en inmanente (2.1, 2.3): 

 

Lo primero y supremo que encuentro soy yo. Pero yo no me puedo 

encontrar sin encontrar también otros seres racionales. Si no se 

piensan también otros [individuos], no tiene ningún sentido [pen-

sar que] soy INDIVIDUO. Por tanto, la experiencia parte de un reino 

de seres racionales, bajo los cuales también yo soy pensado; y con 

este mundo inteligible se conecta cierta y correctamente todo fenó-

meno restante. Y por esto se ve cómo la completa experiencia 

restante se conecta con lo determinable; en efecto, el mundo de la 

experiencia y el mundo sensible concluyen en el reino de seres 

racionales.141 

 

La realidad entera está contenida y fundamentada en el reino de seres 

racionales. El mundo sensible no existe por sí, sino porque está encerrado en 

el mundo inteligible. Lo mismo vale para la experiencia del otro, que como 

Erscheinung manifiesta algo más, la racionalidad de un ámbito compartido. 

Para pensarme como individuo –argumenta Fichte– necesariamente tengo 

que pensarme conectado con seres racionales en una comunidad. En rigor, lo 

más alto y originario que encuentro (ich), es uno entre otros, y sin los otros 

no podría encontrarme (3.4). Pero los otros no pueden sustituir –abusando 

de la cacofonía– mi propio encontrarme. En este sentido, el individuo resulta 

de la interacción con otros y de su pensarse racional. Ni se produce solo, ni 

es meramente producto de la interacción o del reino racional. En ese reino, 

que no se presenta ajeno sino constitutivo del sí mismo y de los otros, parti-

cipa y se constituye a sí mismo en relación con otros.  

A su vez, con esta concepción que unifica el mundo inteligible y el mun-

do sensible de modo tal que uno no pueda ser comprendido sin el otro, Fichte 

no sólo ratifica su disputa contra el empirismo / kantismo / dogmatismo sola-

pado (2.2, 2.3), sino también garantiza que lo inteligible no se enajene en un 

ámbito inalcanzable, pues resulta constitutivo de lo sensible, y reafirma así 

tanto la unidad teoría-práctica como la primacía de la voluntad (4.6, 4.7). Sin 

embargo, la interacción recíproca no debe distraernos hacia una comprensión 

básica o cercada en el tercer principio de la Doctrina de la Ciencia (lo mismo 

ocurre con libertad-limitación): que lo inteligible y lo sensible se vinculen 

uno con otro no significa que estén a la par o al mismo nivel, en una suerte 

                                                           
141 WLnm-H § 12, GA IV/2 143, DCnm 130. En otras palabras, el reino racional no puede 

ser trascendente, porque en tal caso el individuo sería un mero producto, pero tampoco 

exclusivo, porque en tal caso sería para legitimar el sometimiento de unos a otros, sino 

que el reino racional es la unidad fundante de la experiencia donde el individuo necesa-

riamente tiene que pensarse y percibirse entre otros. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

176 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de dualismo extendido, sino que la unidad inteligible-sensible (o razón y ma-

nifestación) se funda en lo inteligible, en lo racional, siendo lo sensible un 

modo en que lo inteligible se expresa. Así como la limitación se subsume en 

la libertad, o la reciprocidad/determinación del tercer principio se explica 

desde el primero, lo deducido queda contenido en la instancia desde la cual 

se deduce. De otra manera: que el todo se muestre a través de las partes y 

que las partes sean constitutivas del todo, no los equipara exactamente; aun-

que estén en una relación recíproca que solemos concebir horizontalmente, 

se trata al mismo tiempo de una relación vertical de determinación interna. 

Lo múltiple converge en la unidad que lo contiene, y la unidad no sería tal si 

no contuviera un múltiple; pero la unidad y lo múltiple no comparten el mis-

mo rango ontológico: 

 

Ambos MUNDOS, el INTELIGIBLE (pensado) y el mundo de la expe-

riencia (encontrado) son al mismo tiempo y permanecen en acción 

recíproca, ninguno [está] sin el otro. Precisamente en cuanto pien-

so el mundo de la experiencia, tengo que pensarlo con el INTELIGI-

BLE para llevar a UNIDAD a lo MÚLTIPLE de nuestra experiencia, y 

así al revés. […]. Ambos no son algo en sí […]. Si se quisiera 

admitir algo en sí, entonces sería la determinación de la VOLUNTAD 

PURA.142 

 

Y la voluntad pura corresponde a lo inteligible. 

Ahora bien, ¿cuál es el “punto principal” que Fichte había prometido? 

En el siguiente pasaje se despeja la incógnita y el modo en que debe com-

prenderse la interacción recíproca de lo inteligible y lo sensible, así como se 

muestra una manera de argumentar muy similar a la del Fundamento del 

derecho natural (6.3, 6.4). El proceder de la Doctrina de la Ciencia se halla 

en un círculo: la conciencia sensible no se puede explicar a sí misma, y nece-

sita algo elevado sobre todo lo sensible, es decir, tiene que admitir algo su-

prasensible o inteligible. Para que éste se muestre en la conciencia, tiene que 

devenir determinado, y esto sólo ocurre con la voluntad: 

 

porque sólo ella [la voluntad] es objeto inmediato de la conciencia; 

sólo ella es inmediata actividad REAL del YO. Por tanto, el funda-

mento de explicación de nuestra conciencia es la voluntad PURA. 

El Yo y el reino de seres racionales alrededor mío son el primer 

objeto de esta conciencia nuestra, y los objetos restantes de nuestro 

conocimiento se encuentran ahora fácilmente y desde sí mismo. 

Ahora tendríamos finalmente un PUNTO firme, y todos los anterio-

res parágrafos son, por así decir, sólo la introducción para alcanzar 

                                                           
142 WLnm-H § 12, GA IV/2 144, DCnm 131.   



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 177 

 
 

este punto supremo. Desde ahora comienza el camino de deduc-

ción de todos los restantes objetos de nuestra conciencia.143 

 

Por consiguiente, el punto principal es la voluntad pura que se manifiesta 

de manera sensible. Se trata de la unidad última en el proceso de fundamen-

tación. Así, la interacción inteligible/sensible, o reino racional/individuo, no 

debe comprenderse sólo en términos de necesidad mutua, sino también en 

términos de dependencia: lo primero funda lo segundo. Este pasaje ofrece un 

matiz respecto del anterior, donde el “reino racional” refería a todo ser racio-

nal, al género humano. En este pasaje, en cambio, el “reino racional” refiere 

a lo que circunda, a lo que está alrededor (um mich her); no es un genérico 

difuso, sino una suerte de universal concreto, universal con particulares, o 

un todo con partes. El reino racional puro y completamente inteligible equi-

vale a la realización de la concordancia absoluta del Yo consigo, es decir, a 

la pura comunidad ética; en cambio, en la medida en que lo inteligible se 

articula con lo sensible, la comunidad de seres racionales equivale a una co-

munidad concreta, donde los particulares no se anulan en su particularidad; 

lo que no significa que tal comunidad ya esté realizada –o quizás sólo lo esté 

en la idea–, pero sí significa que puede ser realizada y que no configura un 

ideal inalcanzable (1.3).  

¿En qué consiste este reino de seres racionales? La razón misma se deter-

mina mediante la individualidad, que implica su delimitación interna y, por 

lo tanto, aquello que permite que cada uno se afirme como individuo. De ahí 

que Fichte distinga tres grados: (a) la voluntad pura, o “ABSOLUTIDAD del 

reino racional completo”, lo supremo; (b) la ulterior determinación de este 

reino mediante lo contenido y delimitado en él, la individualidad en general; 

(c) la determinación de la individualidad en una instancia concreta, el querer 

empírico a partir de “mi auto-actividad entera”.144 En términos clásicos, lo 

universal, lo particular, lo singular. El individuo forma parte de la razón, pero 

en una comunidad de seres con los cuales efectivamente actúa de manera 

conjunta, y en ese mismo entramado se despliega su singularidad y se consti-

tuye como individuo. En este esquema, los sujetos interactúan unos con otros 

también en el plano sensible; pero el plano sensible no se presenta solo, sino 

como un signo de lo inteligible: 

 

Lo SENSIBLE es una cierta perspectiva de lo INTELIGIBLE […]. Un 

querer puro determinado por sí mismo está como fundamento [de 

lo inteligible]. Es la razón en general, la ABSOLUTIDAD del reino 

de la razón. – Este reino racional es lo determinable para una deter-

minidad; conozco esta determinidad como INDIVIDUALIDAD. Por 

                                                           
143 WLnm-H § 12, GA IV/2 145, DCnm 132. 
144 WLnm-H § 15, GA IV/2 175-176, DCnm 165. 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

178 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

tanto, me conozco como individuo […]. Así, soy una parte extraí-

da por sí misma del reino racional.145 

 

El individuo es “lo mediato”, un resultado, un producto del reino racio-

nal, aunque no meramente pasivo, sino que “se extrae”, se capta fuera-de; 

pero no está fuera-de, sino que el extraerse del reino racional, en rigor, es 

una manera de comprenderse o conocerse, un ejercicio mental para pensarse. 

La autoconciencia –agrega Fichte– comienza con esta extracción del reino 

racional, el “punto más profundo” donde el sujeto se constituye como tal: 

“El concepto de mismidad (Selbstheit) es, por lo tanto, CONSTRUIDO desde el 

concepto de masa de la razón. El conocimiento primero es la exhortación a 

un querer libre”.146 Más abajo Fichte vuelve sobre la originariedad de la 

exhortación: “en el comienzo de la conciencia, nuestra individualidad parece 

estar fuera de nosotros, en un ser racional fuera de nosotros. Así, la razón 

INDIVIDUAL se produce desde la razón por antonomasia”.147   

Aquí reside la clave: en la construcción del interior-individual ya está 

involucrado el otro (3.4), más específicamente en el llamado o requerimiento 

(Aufforderung) a un actuar libre. Y este conocimiento resulta central –dice 

Fichte–, porque aquí la voluntad pura se articula con el querer concreto. Por 

eso concluye en un pasaje prístino: 

 

El primer concepto es mi exhortación a actuar. […] Con otras pala-

bras, esto significa: la razón individual no se puede explicar desde 

sí misma; ningún ser racional particular puede existir por sí mis-

mo, existe sólo como parte, mediante y para el todo. El conoci-

miento de otro ser racional se efectúa por la carencia, que está en 

el ser racional INDIVIDUAL, al percibir seres fuera de sí, sus iguales. 

[… E]l INDIVIDUO no se puede desarrollar a sí mismo [solo], [sino] 

sólo se desarrolla uno mediante el otro, y el desarrollo del primer 

INDIVIDUO sólo se puede explicar por el supuesto de una razón 

absoluta suprema.148  

 

Lo primero es el todo; el individuo es una parte que depende de ese todo 

y del entramado. Como observamos, Fichte intensifica la reciprocidad hasta 

                                                           
145 WLnm-H § 15, GA IV/2 176, DCnm 166. La palabra Bestimmtheit, a veces traducida 

por “determinación” (Bestimmung), en este caso conviene dejarla en su literalidad, porque 

así se vuelca el plano genérico que oscila entre la posibilidad (determinabilidad) y la 

determinación. En otro pasaje Fichte subraya la importancia del individuo en ese extraerse 

de la masa de la razón (WLnm-H § 7, GA IV/2 240-242, DCnm 235-237). 
146 WLnm-H § 15, GA IV/2 177, DCnm 166.  
147 WLnm-H § 16, GA IV/2 190, DCnm 180. El término Aufforderung resulta clave en el 

Derecho natural a partir del § 3 (GA I/3 342, FDN 128), y lo trataremos en 6.3. 
148 WLnm-H § 15, GA IV/2 177-178, DCnm 167. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 179 

 
 

anclarla en el interior de cada individuo. Por eso recupera un símil de la 

potente metáfora de las Lecciones sobre el destino del sabio (3.4):  

 

El actuar de muchos seres racionales en el mundo sensible es una 

única gran cadena que se determina mediante la libertad. La razón 

entera tiene un solo y único actuar; un INDIVIDUO lo comienza y otro 

lo continúa, y así el fin de la razón entera se trabaja desde infinitos 

múltiples INDIVIDUOS, y es el RESULTADO de la influencia de mu-

chos. – Sólo que este actuar no es de ninguna manera una cadena de 

la necesidad física, pues allí donde actúan los seres racionales eso 

sucede con libertad.149  

 

En el organicismo social, el plano de horizontalidad configura una deter-

minación interna de la unidad fundante y vertical, cuya prioridad no merma, 

sino que se profundiza en la interacción, y cuya prioridad no inhibe, sino que 

potencia el actuar de los individuos. Entre la absolutidad de la voluntad pura 

abstracta y el individuo concreto media una comunidad de seres racionales. 

 

4.9) DEL YO AL NOSOTROS COMUNITARIO 

 

En el presente capítulo intentamos una reconstrucción de los elementos 

fundamentales de la Doctrina de la Ciencia en las obras sistemáticas de Jena. 

El desafío iniciático de Fichte en la Reseña de «Enesidemo» (4.1) consiste 

en sustraer el Yo de la referencialidad propia de la conciencia empírica y 

volverlo auto-referencial y autónomo. Este gesto auto-fundante y en conso-

nancia con la ley moral, con la verdad y con el Yo puro –todos los cuales se 

evidencian independientemente de la autoridad (3.2, 3.3)–, se suscita sólo en 

el plano inteligible, mientras que en el sensible, que se funda en él, se da la 

limitación como resorte que moviliza a la transformación práctica en condi-

ciones concretas. Así como el Yo fundante permite pensar lo dado y proyec-

tar sobre éste conceptos para una determinada actividad causal, de la misma 

manera hay que admitir eso dado como encontrado sin la propia intervención 

–es decir, el Yo tiene que admitir que ciertos límites no los produjo–, para 

desde tal admisión activar el conocimiento hacia el objeto. En este sentido, 

los tres principios forman parte de un mismo proceso o trama fundacional 

                                                           
149 WLnm-H § 18, GA IV/2 253-254, DCnm 249-250. La relación con el otro siempre 

está signada por la libertad, y en ella se puede actuar de una o de otra manera determinada, 

e incluso se puede no actuar (WLnm-H § 16, GA IV/2 180, DCnm 169-170), y el mejor 

ejemplo al respecto es la pregunta, cuya respuesta también puede ser de distintas maneras 

o incluso no efectuarse (WLnm-H § 18, GA IV/2 251, DCnm 247). Todos estos temas 

tienen gran relevancia para la primera parte del Derecho natural (§§ 1-4, o 1-7) que trata-

remos en el capítulo 6.   



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

180 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

(4.3): siempre hay Yo (libertad o voluntad pura), No-Yo (limitación u obje-

to), y determinación o acción recíproca entre los contrapuestos; siempre hay 

unidad y escisión interna. 

En el “escrito programático” Fichte traza una visión sobre la unidad siste-

mática (4.2) de la filosofía, que requiere un primer principio o proposición 

absolutamente cierta por sí, que fundamente un enlace donde el resto de las 

proposiciones se siga condicionalmente, y que configure una totalidad. En 

tal punto soberano tiene que mostrarse la inseparabilidad entre forma y con-

tenido, y es el caso de “Yo = Yo” que funda todas las acciones del espíritu 

humano. En el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (4.3) este 

primer principio es Tathandlung, la auto-actividad que produce directamente 

su objeto, que se encuentra en todo aquel que hace abstracción de sus deter-

minaciones empíricas, lo que debe aceptar incluso el escéptico o el empirista 

que acepta sin más que “A es A”, y que expresa el ser del Yo como un poner 

por sí mismo. En este punto, la búsqueda de un fundamento para la concien-

cia revierte sobre sí (de lo contrario, proseguiría indefinidamente), y el Yo 

es porque es, porque se pone, porque se hace a sí mismo, etc. Ahora bien, 

este Yo absoluto accesible a todo ser racional que piense sobre su pensar, no 

constituye una potestad exclusiva de un sujeto, sino la instancia universal de 

legitimación de la libertad. El sujeto particular que se eleva al Yo hace abs-

tracción del sistema de relaciones recíprocas en que está inserto, se abstrae 

de los otros y de sí mismo en cuanto individuo determinado; sólo de este 

modo accede a lo universal, encuentra lo inteligible y puro como fundamento 

de lo sensible. Pero, en cuanto regresa sobre su condición y sobre el sistema 

de relaciones, la plena concordancia del Yo consigo mismo se le presenta 

como tarea práctica, como unificación a lograr a través de una serie de limita-

ciones que les son dadas. El segundo principio, el No-Yo, aparece como lo 

encontrado sin la intervención del Yo y que, sin embargo, está referido al 

Yo. Es el “No-” hacia el Yo. No es una cosa-en-sí inaccesible (que entonces 

sería el verdadero primer principio), sino aquello que se le contrapone y, co-

mo tal, lo escinde de sí para que el Yo se ponga en la determinación recíproca 

con su opuesto (tercer principio). Pero ambos, Yo y No-Yo puestos como 

divisibles, están en el Yo, en unidad. En suma, si el Yo primero (la Yoidad, 

la razón, o la libertad) significa un Nosotros (2.3) y no un yo particular, en-

tonces en el entramado de principios ya se legitima la articulación mutua: la 

libertad, la limitación, la acción recíproca con otros. El sujeto que se eleva a 

la universalidad comprende que la limitación que encuentra es (auto-)limita-

ción y acción recíproca con otros en el conocimiento y en la transformación 

del No-Yo, la naturaleza en general o mundo. 

Pero el drama del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia residiría 

en que, a pesar de la trabazón deductiva, las partes de la obra podrían cobrar 

más fuerza por separado que en unicidad. Así, la teoría (4.4) se despliega 

sobre una de las perspectivas de la determinación recíproca entre Yo y No-



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 181 

 
 

Yo, subrayando que el Yo se pone como determinado por el No-Yo, y avanza 

a través de cinco síntesis que se siguen de esa reflexión inicial. En el camino 

se evidencia no sólo que la actividad y la pasividad son dos caras de un mis-

mo proceso, sino también que la reciprocidad implica tanto mediación como 

articulación, es decir, no identificación total ni delegación o fusión en un 

tercer elemento, sino unidad con tensión interna. Y este aspecto nos conduce 

a la verticalización de la reciprocidad, donde los elementos mutuamente refe-

ridos (y puestos en una presunta paridad horizontal) presuponen, no obstante, 

la relación partes-todo, lo que resulta clave para comprender las fórmulas 

fichteanas del tipo: no hay sujeto sin objeto, ni objeto sin sujeto; no hay infi-

nitud sin delimitación, ni delimitación sin infinitud; no hay Yo sin Tú, ni Tú 

sin Yo; o no hay libertad sin limitación, ni limitación son libertad. De todos 

modos, la teoría no llega a explicar justo aquello que se propone, la represen-

tación, o proporciona dos alternativas contradictorias e igualmente válidas.  

De ahí que la teoría misma revele como necesario el pasaje a una instan-

cia explicativa superior: la práctica (4.5), con el consiguiente cambio de ni-

vel. Una y otra vez Fichte advierte y enfatiza la primacía de la práctica, en la 

cual resulta plenamente comprensible la verticalización de la reciprocidad. 

En la práctica se esclarece que el dato de la finitud no puede ser captado en 

toda su profundidad y sentido sino a través de la infinitud, y aunque lo finito 

y lo infinito se reciprocan de modo tal que no se puede comprender uno sin 

el otro –esto es: se remiten mutuamente al estilo de la fórmula indicada–, no 

obstante no están al mismo nivel. Lo finito y lo infinito se articulan, se reci-

procan orgánicamente, pero al mismo tiempo mantienen un margen irreduc-

tible de diferenciación. La tríada entre el Yo inteligente, el Yo práctico y el 

Yo absoluto, no acaba en una unidad superadora y que subsuma a las instan-

cias anteriores e insuficientes, porque para Fichte la vitalidad de lo infinito 

no se da per se sino orgánicamente en relación con lo finito. La reciprocidad 

entre los elementos implicados supone niveles de una articulación que va 

desde lo más bajo, el Yo inteligente –donde la limitación aparece como lo 

dado–, pasa por el Yo práctico (finito e infinito) para proyectarse más allá, 

para actuar y transformar los límites; y llega hasta el Yo absoluto como Idea, 

como referencia o proyección de una infinitud que nunca llega a cumplirse 

o coincidir totalmente con lo efectivo, pues en tal caso éste se aniquilaría y 

la infinitud coincidiría con la unidad abstracta e indistinta. Pese a toda esta 

amalgama entre teoría y práctica –haciendo jugar cada una los principios 

fundamentales de determinada manera–, poco después Fichte emprende un 

nuevo método para exponer su Doctrina de la Ciencia, acentuando clara-

mente la unicidad, la praxis como actividad vertebradora.    

En efecto, el tema saliente de la Doctrina de la Ciencia nova methodo 

es, desde el comienzo, la unidad entre teoría y práctica, la praxis (4.6), pues 

la Tathandlung o unidad absoluta entre actuante y actuado (sujeto y objeto), 

se vierte en la práctica en la forma de acciones que el ser racional efectúa a 



CAPÍTULO 4 – Los principios y la unidad en la Doctrina de la Ciencia 

182 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

partir de la proyección de un concepto de fin y el pasaje de lo determinable 

a lo determinado. Tales acciones son sus objetos inmediatos, si se los consi-

dera desde la facultad absoluta de comenzar o realización de la libertad; pero 

son mediatos en cuanto están entrelazados con un conjunto de limitaciones 

dadas o encontradas y a partir de las cuales se efectúa la realización concreta 

de la libertad. Así, la teoría aparece como un momento del desarrollo de la 

práctica, y la pasividad como el reverso de la actividad, el entregarse o per-

derse en el conocimiento del objeto, en una escisión donde el sujeto se pone 

pasivo o se dispone hacia el objeto. Sin embargo, en ese mismo entregarse 

está implícita la libertad, desde el recorte de la esfera de posibilidades y la 

concentración en un punto, hasta la decisión de conocer. Y por más que el 

sujeto parezca coaccionado a representar lo dado tal como se le aparece, ese 

mismo acto se legitima por una acción libre, pues bien podría representarlo 

de otra manera, o transformarlo, y observar qué consecuencias se siguen de 

tal decisión. Por lo tanto, a la base de todo conocer y de todo actuar práctico, 

se erige la voluntad o querer (4.7). La voluntad produce su objeto, lo querido, 

como una realización desde sí misma. Y cada elemento múltiple que se sigue 

de ella está, a la vez, entrelazado con la unidad fundante. Ahora bien, al igual 

que el Yo, en su absolutidad originaria la voluntad pura se torna vacía y abs-

tracta, se convierte en unidad indiferenciada; por ende, para su realización 

requiere de relación y articulación con las limitaciones. En este proceso de 

finitización y limitación, la voluntad pura se configura internamente, se 

concretiza, sin por ello perder ni mermar su capacidad fundante y primigenia. 

Este proceso –tan similar al Yo del Fundamento de toda la Doctrina de la 

Ciencia– se cristaliza en la Nova methodo en la comunidad racional o reino 

de seres racionales, el “punto principal” de esta obra (4.8). En el descubri-

miento de la Yoidad o mundo inteligible surge el problema del otro, cuya 

interioridad no es posible conocer y cuya racionalidad se manifiesta de ma-

nera sensible. Pero este otro no es No-Yo, es Yo. Por consiguiente, la Yoidad 

no representa una instancia de apropiación del particular, sino una instancia 

común donde el particular está en referencia recíproca con el otro. A la inver-

sa, el otro no está por sobre el particular al modo de una entidad trascendente, 

sino que la interrelación se da de modo horizontal. Así, ni el yo particular se 

sitúa sobre los otros, ni los otros sobre el Yo, sino que todos se ponen en 

reciprocidad en la unidad inmanente, y se deducen como individuos en la 

medida en que deducen de la Yoidad fundante un múltiple de seres finitos.  

En otras palabras, el mundo inteligible, en cuanto constitutivo del sensi-

ble, se contrapone a éste y lo contiene en su propia unidad interna, al igual 

que el Yo absoluto o la voluntad pura. En esta relación entre todo y partes, 

hay una reciprocidad que los equipara (el Yo y el No-Yo divisibles, o la vo-

luntad ante el conjunto de limitaciones) junto con una verticalidad que los 

unifica, la contención o unidad en el Yo o en la voluntad. El entramado de 

partes y el todo, en cierto sentido, se identifican, porque el todo no está más 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 183 

 
 

allá de las partes y las partes pueden elevarse a la capacidad constitutiva del 

todo; pero también se diferencian, porque las partes son partes del todo y no 

son –cada una de ellas, ni sumándose o meramente acoplándose unas a otras– 

el todo mismo. En esta articulación se distinguen dos tipos de unificación: 

aquella donde las partes se entremezclan y fusionan al punto de perder la 

particularidad y la diferencia específica, y aquella donde las partes se unifi-

can sin perder la condición de partes, pero a la vez se transforman por la sola 

pertenencia a una totalidad que las vitaliza.  

Desde el punto de vista inteligible y puro, donde lo sensible se extirpa o 

reduce a la perfecta concordancia del Yo consigo mismo, se erige la comuni-

dad moral como reino racional acabado y perfecto, sin particularidad. Esta 

abstracción constituye el horizonte al que se orienta la tarea ética de perfec-

tibilidad al infinito. Pero desde el punto de vista inteligible articulado con lo 

sensible y sin la aniquilación del último, donde lo particular permanece como 

tal y lo universal se construye y concretiza en unidad con éste, asoma otro 

tipo de comunidad, que no representa un ideal inalcanzable sino un fin alcan-

zable, que conserva al individuo como tal, y que en virtud de su articulación 

inherente con la finitud requiere de una realización u organización concretas, 

una cristalización de esa voluntad común. Este plano a la vez inteligible y 

sensible, donde la particularidad permanece como tal, aunque reunida en una 

instancia universal, es el plano del derecho.  





185 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 5 

 
Concepto y realidad 

de la filosofía del derecho 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Con el presente capítulo se inicia la segunda parte del libro, centrada 

principalmente en el Fundamento del Derecho natural (1796-7) y con el 

horizonte de reconstruir el sentido de conjunto de esta obra y ponderar en 

ella el concepto de Estado. En este caso, ya no se trata de la crítica al Estado 

real-existente, al despotismo y a sus estrategias de justificación, sino que se 

trata del Estado –tal como reza el subtítulo de la obra– según los principios 

filosófico-jurídicos que se desprenden de la Doctrina de la Ciencia, es decir, 

se trata del Estado racional o conforme a la razón, o de la racionalidad del 

Estado. Aunque ya en la crítica al despotismo se pueden deducir por contra-

posición o contraste ciertos rasgos característicos de lo que sería el Estado 

racional (3.6), en el desarrollo del Fundamento del derecho natural tales 

rasgos son explicitados y configurados por el mismo Fichte. 

El problema con el concepto de Estado reside, entre otros aspectos, en 

que no se lo capta y reconstruye en toda su complejidad y problematicidad, 

en parte porque se traslada sobre el Fundamento del derecho natural la mis-

ma tesitura negativa de las primeras obras de Fichte, en parte porque no se 

repara en el devenir argumentativo de esta obra, donde las cáscaras y los 

intentos de justificación y sostenimiento de la sociabilidad espontánea se van 

disolviendo y hundiendo en la incertidumbre y en la desconfianza. Frente a 

lo primero hay que decir que la visión negativa del Estado cobra fuerza y 

sentido precisamente en contra del despotismo, pero pierde su capacidad 

crítica y denunciatoria si desde ella el filósofo no fuera capaz de trazar una 

propuesta positiva, justamente porque la no-realización de la racionalidad, o 

la contradicción entre lo racional y lo fáctico, sólo resulta aceptable desde el 

presupuesto de la explicitación (más o menos) transparente –al menos en sus 

rasgos fundamentales– de lo que sería plenamente racional. Y ésa es la tarea 

del Fundamento del derecho natural, es decir, no sólo mostrar completamen-

te el desenvolvimiento de la racionalidad, sino también trazar los lazos con 

la aplicabilidad y la aplicación, o de otra manera, entretejerse con las condi-

ciones para su realización. En cuanto al devenir argumentativo conviene, por 

un lado, proceder pacientemente a la reconstrucción del sentido de conjunto 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

186 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

a partir de la especificidad de cada momento y, por otro lado, reponer una y 

otra vez la concatenación necesaria entre cada uno de los momentos y, dentro 

de ellos, el carácter problemático que conduce a la siguiente instancia. La 

doble mirada puesta en la parte y en el todo permitirá observar cuál es el 

concepto fundamental sobre el cual descansa todo el Derecho natural. 

En el presente capítulo, primero nos centraremos en algunas considera-

ciones sobre el derecho en el sistema y en la articulación con la Doctrina de 

la Ciencia, y luego en la “Introducción” del Fundamento del derecho natu-

ral, que constituye una síntesis muy representativa de toda la obra y de sus 

puntos principales. En el siguiente capítulo (cap. 6) examinaremos el concep-

to de derecho y su aplicabilidad, o lo que se suele denominar teoría del 

reconocimiento y/o de la corporalidad, que se extiende a los siete primeros 

parágrafos de esa obra. Luego analizaremos la aplicación del concepto de 

derecho en los dos capítulos siguientes, esto es, partiendo de lo que sería el 

estado de naturaleza fichteano y que comprende el derecho originario y el de 

coacción (cap. 7), para desembocar en la deducción del Estado (cap. 8). 

Finalmente, exploraremos los rasgos de la estatalidad en el “Derecho natural 

aplicado” o segunda parte del Fundamento del derecho natural y en El Esta-

do comercial cerrado (capítulos 9 y 10). Así obtendremos no sólo el camino 

de fundamentación por el cual Fichte deduce el Estado, sino también las 

implicancias o determinaciones internas que se siguen de este concepto. 

En cuanto al presente capítulo, el desafío consiste en mostrar la relevan-

cia del derecho en el marco de la Doctrina de la Ciencia, junto con el énfasis 

que coloca Fichte en el aspecto de la realización, porque el derecho no puede 

constituir una ciencia abstracta y formal, sino que tiene que exponer cómo 

se ha de realizar concretamente, y estos temas conducen directamente a lo 

que propone en la “Introducción” del Fundamento del derecho natural, que 

además funciona como una síntesis representativa de los diferentes aspectos 

que despliega en esta obra. Por ende, iniciamos (5.1) con una problematiza-

ción sobre el lugar del derecho en el sistema y la connotación que Fichte le 

atribuye en distintos pasajes de distintas obras a tal disciplina. Luego (5.2) 

indagamos acerca de la compleja relación entre el Fundamento del derecho 

natural y la Doctrina de la Ciencia en general, elucidando las posibilidades 

de articulación. Estos dos primeros apartados están signados por la proble-

maticidad. En los siguientes nos instalamos en la “Introducción”, ante todo, 

analizando el punto de partida, la Yoidad o racionalidad (5.3), que ofrece un 

abanico de consideraciones sobre la filosofía trascendental, sobre las modali-

dades de la actividad, y sobre la unidad concepto-objeto. Luego, analizamos 

la crítica a las anteriores filosofías del derecho (5.4), a las maneras habituales 

de tratar el derecho, que para Fichte son formales o formulistas, en contraste 

con la filosofía “real” que no sólo deduce el concepto de derecho de la razón 

pura, sino también lo muestra junto con su objeto. En el siguiente apartado 

nos detenemos (5.5) en una importante cuestión que Fichte anticipa aquí y 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 187 

 
 

que atraviesa toda la obra: la distinción entre derecho y moral, que también 

atañe a la filosofía del derecho “real”. Además, con motivo de la compara-

ción con Para la paz perpetua de Kant, Fichte traza una síntesis de los 

“puntos principales” de su Fundamento del derecho natural (5.6) y que pre-

sentamos bajo las figuras del contrato, la reciprocidad y el Estado, con algu-

nas observaciones respecto del poder ejecutivo. Finalmente, reconstruimos 

(5.7) la división sistemática de esta obra, explicitando el significado de la 

deducción y de cada una de las partes, así como esbozando una mirada de 

conjunto y un hilo conductor que permita enlazar cada uno de los momentos 

sin perder de vista el todo. En líneas generales, esta primera aproximación al 

Fundamento del derecho natural (5.8) debería servir como guía para articu-

lar el rigor y la especificidad de cada uno de los momentos en un entramado 

tal que, a la vez, se visibilice la problematicidad del desarrollo de la obra y 

la dilucidación precisa acerca de cuál es entonces el fundamento sobre el cual 

se erige el derecho.           

 

5.1) EL DERECHO EN EL SISTEMA 

 

Ante todo, conviene explicitar y enfatizar que el derecho constituye una 

de las disciplinas de la Doctrina de la Ciencia de Fichte y, aunque contiene 

una delimitación específica del saber (una determinada parte del sistema), no 

por ello deja de ser una perspectiva filosófica sobre el derecho y, por ende, 

no hay que separar en Fichte filosofía y derecho. La preocupación por la 

temática del derecho se vislumbra ya en dos obras previas al Fundamento 

del derecho natural, y su lugar en el sistema se dilucida con mayor o menor 

detalle en otras dos obras. Por un lado, la cuestión del derecho aparece ya en 

el Ensayo de una crítica de toda revelación y en Algunas lecciones sobre el 

destino del sabio, mientras que, por otro, la visión sistemática surge en Sobre 

el concepto de la Doctrina de la Ciencia y en la Doctrina de la Ciencia nova 

methodo. 

En el temprano Ensayo de una crítica de toda revelación Fichte distingue 

–en consonancia con los escritos de revolución– entre el legislador moral y 

el legislador político, y en nota aclara que la ley política sólo se ocupa de la 

legalidad.1 En la segunda edición de esta misma obra introduce un parágrafo 

donde, entre otros aspectos, expone la legalidad como lo permitido o autori-

zado, e identifica el derecho con todo lo que no sea injusto, al punto que dice: 

“A todo lo que no es injusto tengo un derecho”.2 En este mismo pasaje, en 

nota, se pregunta si el primer principio fundamental del derecho natural tiene 

que ser un imperativo o una tesis, y si tiene que ser presentado según la mo-

dalidad de la filosofía teórica o según la filosofía práctica. Pero no responde 
                                                           
1 Fichte, J. G., Ensayo de una crítica de toda revelación, § 8, FSW V 115 y 116 n; trad. 

cit., p. 117 y n. 
2 Ibíd., § 2 (de la segunda edición), FSW V 35; trad. cit., p. 191. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

188 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

aquí a ninguna de las dos cuestiones. En Algunas lecciones sobre el destino 

del sabio sostiene que la filosofía, antes de llegar a ser Doctrina de la Ciencia, 

tiene que resolver una serie de cuestiones, y las primeras que destaca son las 

que corresponden al derecho natural, a saber:  

 

[1°] ¿con cuál autorización el hombre llama a una parte determina-

da del mundo corporal su cuerpo?; […] [2°] ¿cómo el hombre llega 

a admitir y reconocer seres racionales, sus iguales, fuera de sí?, ya 

que, sin embargo, tales seres no son dados en absoluto a su auto-

conciencia pura inmediata.3  

 

Ambos temas (el cuerpo propio y el alter ego) ocuparán un lugar pre-

ponderante en el Fundamento del derecho natural. En los añadidos a la edi-

ción danesa (1796) de las Lecciones, Fichte considera que en aquella obra 

(el Derecho natural) los ha respondido.4  

Ahora bien, en cuanto al lugar del derecho en el sistema, disponemos de 

dos fuentes, una de las cuales simplemente presenta el esquema general y 

otra que ofrece más detalles y profundización. En la primera de esas fuentes, 

Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia, Fichte reconstruye los prin-

cipios fundamentales de acuerdo con el método sintético de contraposición 

e igualación en un tercero. Como observamos en el capítulo anterior, la Doc-

trina de la Ciencia parte de un primer principio fundamental (el Yo absoluto) 

que se subdivide en la contraposición (con el No-Yo), y a su vez se iguala en 

una interrelación donde a cada uno le corresponde una cantidad determina-

ble. Así, el Yo contiene una doble cara: es la unidad suprema en la cual el 

No-Yo se pone (o, mejor, en la cual el No-Yo es puesto), y es lo que se 

contrapone e iguala al No-Yo. La interrelación conlleva un tercero, la canti-

dad o división recíproca, y una doble manera de relacionarse: el Yo determi-

nado por el No-Yo (teoría), el Yo determinando al No-Yo (práctica). Aunque 

la teoría significa la base de la práctica, la segunda explica y completa a la 

                                                           
3 Fichte, J. G., Algunas lecciones, GA I/3 34; trad. cit., pp. 62-63. 
4 Ibíd., GA I/3 27; trad. cit., pp. 162-163. En este mismo orden de anticipaciones a la 

Doctrina del Derecho se ofrece un breve pasaje de la carta de Fichte a Jacobi del 30-08-

1795 (GA III/2 392), que tomamos de E. Acosta: “«El individuo tiene que ser deducido 

a partir del Yo absoluto […]. Para esto la Doctrina de la Ciencia ha de avanzar sin dilación 

hacia el Derecho Natural», pues «las condiciones de la individualidad se llaman dere-

chos»”. Luego E. Acosta explica la expresión “sin dilación”, que no refiere a lo temporal, 

sino a la continuidad inmediata de la reflexión: “tan pronto como es descubierta y/o pro-

ducida y resuelta la primera contradicción en la WL, se desencadena una serie de contra-

dicciones y síntesis que la WL no puede detener sino sólo una vez que el individuo es 

determinado como puesto en la comunidad del Nosotros, es decir, concebido necesaria-

mente como parte de un todo” (Acosta, E., “Fichte y el Nacionalsolipsismo”, op. cit., p. 

24). Por otra parte, dejamos de lado la relación moral-derecho en la Contribución (3.3), 

que se asemeja a la del Ensayo de una crítica de toda revelación. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 189 

 
 

primera, porque la delimita y también la fundamenta.5 Luego de este pano-

rama sintético de toda la Doctrina de la Ciencia, Fichte enumera muy al pasar 

las disciplinas particulares: 

  

En él [el sentimiento] está fundada en general una nueva teoría 

determinada de lo agradable, de lo bello y sublime, de la regula-

ridad de la naturaleza en su libertad, de la doctrina de Dios, del 

denominado entendimiento humano común o del sentido natural 

hacia la verdad, y finalmente un derecho natural y una doctrina 

ética, cuyos principios fundamentales no son meramente formales, 

sino [también] materiales.6 

 

¿Cuáles son, entonces, las disciplinas particulares? A grandes rasgos y 

en sintonía con la quintuplicidad, parecieran ser: la estética, la naturaleza, la 

religión, el derecho y la moral. Todas ellas se siguen del sentimiento que se 

presenta en la teoría, pero en verdad se lo explica en la práctica. Lo único 

absolutamente claro de este último parágrafo de Sobre el concepto es que las 

disciplinas particulares se articulan con los principios fundamentales de la 

Doctrina de la Ciencia, es decir, que todas ellas recibirán en sí la impronta 

filosófica.  

En la Doctrina de la Ciencia nova methodo, también al final, Fichte rea-

liza una “Deducción de la división de la Doctrina de la Ciencia” con el mis-

mo tono referido arriba, esto es, combinando principios y aplicación, o tal 

vez mejor, mostrando que cada una de las disciplinas particulares se siguen 

del análisis y ampliación de los conceptos fundamentales. Por una parte, la 

Doctrina de la Ciencia teórica se ocupa del conocimiento, y su objeto es la 

naturaleza, que se subdivide en mecánica y orgánica; por otra, la Doctrina de 

la Ciencia práctica se ocupa de la multiplicidad de individuos en relación con 

la autolimitación, o con el mandato de la ley moral que ordena a cada uno; 

sin embargo, desde el punto de vista ético, la ley fusiona a los individuos en 

un universal elevado, indistinto y abstracto. En tercer lugar, Fichte coloca la 

Doctrina del Derecho o Derecho natural, que trata de la siguiente manera:  

 

la razón se presenta en muchos individuos como tales, cuyas fuer-

zas se pueden cruzar, golpear y delimitar unas por otras. Por lo 

tanto, el fin completo de la razón debe ser alcanzado mediante la 

reunión de los fines particulares de los individuos; así, la fuerza 

física de cada uno tiene que ser quebrada y limitada, para que ellos 

no se impidan unos a otros y no frustren el fin completo de la 

razón, a causa de que un individuo destruya el fin de otro. De la 

                                                           
5 Fichte, J. G., Sobre el concepto, § 8, GA I/2 151-152; trad. cit., pp. 51-52. 
6 Ibíd., § 8, GA I/2 151; trad. cit., pp. 52-53. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

190 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

investigación sobre cómo hacer esto, surge el Derecho Natural o 

la Doctrina del Derecho. Ésta se mantiene en el medio, entre la 

filosofía teórica y la filosofía práctica.7  

 

Con esto se despeja un interrogante del Ensayo: la filosofía del derecho 

es teórica y práctica, y está en el centro de ambas. Pero también ofrece una 

nítida finalidad: ha de lograr reunir muchos individuos particulares, de modo 

que ellos no se destruyan –atendiendo a la observación de la segunda edición 

del Ensayo: el derecho a todo–, y en especial que no se destruyan mutua-

mente. La gran diferencia entre el derecho y la ética reside en que, en la 

última, los individuos están fusionados en la universalidad de la razón, donde 

todos coinciden plenamente y donde desaparece la particularidad –de ahí que 

sea abstracta–, mientras que en el derecho de ninguna manera se aniquila la 

particularidad –y en buena medida en ella se comprende la deducción del 

cuerpo propio y el reconocimiento del otro, los temas que Fichte promulga 

en sus Lecciones–, sino que el desafío es el de conciliar la particularidad en 

y con lo universal. Pero ¿por qué se trata de una ciencia a la vez teórica y 

práctica?: 

 

Ella es teórica, porque habla de un mundo tal como debe ser en-

contrado. Si el fin de la razón debe ser alcanzado en un mundo 

moral, ya tiene que existir un mundo jurídico, por el cual las fuer-

zas operantes (wirkenden) se quiebren y limiten la lucha. Ella tam-

bién es PRÁCTICA; ella es una constitución, no por sí misma –como 

la naturaleza, que es por sí misma–, sino que tiene que ser produ-

cida, pero no como la moralidad –mediante autolimitación–, sino 

mediante medios externos. Ella no puede ordenar, porque no 

depende de una [sola] voluntad, sino que primero surge mediante 

la reunión de muchas [voluntades]. Esta unificación parece ser un 

PRODUCTO de la naturaleza.8 

    

La doctrina del derecho forma parte de la teoría en cuanto se relaciona 

con un mundo dado, tal como es encontrado y no tal como debe ser, y orga-

niza los individuos y la fuerza física de modo que se quiebren mutuamente, 

cese la lucha, y se facilite así el camino hacia la moralidad. Pero, a diferencia 

de ésta, cuyo horizonte se extiende al infinito, el fin del derecho resulta alcan-

zable (1.3). Además, la doctrina del derecho forma parte de la práctica por-

que su constitución interna no se produce espontáneamente, al modo de un 

organismo natural, sino artificialmente, mediante la voluntad (no de uno, si-

no de muchos o de todos), y de ahí que su producto se parezca a los productos 

                                                           
7 WLnm-H § 19, GA IV/2 264, DCnm 260-261. 
8 WLnm-H § 19, GA IV/2 264, DCnm 261. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 191 

 
 

de la naturaleza. Tampoco la autolimitación recíproca se gesta espontánea o 

internamente, o por una motivación moral, sino desde la exterioridad. De ahí 

que la comunidad jurídica no sea equivalente a la comunidad moral (4.8) y 

ésta sólo valga en la idea. Por ende, el derecho tiene que formular un meca-

nismo que regule las acciones individuales: 

 

La tarea de esta doctrina [del derecho] es: los seres libres deben 

ser traídos a un cierto MECANISMO; deben ser unidos, bajo la regla, 

en una conexión y acción recíproca. Ahora bien, no se da un tal 

MECANISMO en sí, [sino que] él depende en parte también de la 

libertad. La actividad causal (Wirksamkeit), por la cual se produce 

esta constitución legal respecto de los hombres, es efecto de natu-

raleza y libertad en su reunión.9  

 

En este sentido, así como la similitud con el producto organizado de la 

naturaleza requiere del elemento voluntario, de la misma manera no basta 

con un mecanismo de coacción perfectamente aceitado y predecible, sino 

que se requiere un articulado que depende también de la libertad. Naturaleza 

y libertad confluyen en la constitución del Estado, y por eso la Doctrina del 

Derecho no puede ser una disciplina sólo teórica o sólo práctica, sino teórica 

y práctica. Todos estos rasgos se condicen con la concepción del Estado de 

Fichte que analizamos en los siguientes capítulos. 

Por último, la filosofía del derecho coincide con la de la religión en que 

ambas conforman una “filosofía de los postulados”.10 En el caso del derecho, 

el postulado ofrece como tarea la interrelación tranquila de los individuos 

libres unificados en un orden. En esta tarea cabe la ambigüedad de si se trata 

sólo de una mera coexistencia, o si acaso incluye una interrelación recíproca 

de enriquecimiento social, cultural, económico, etc.; es decir, si sólo importa 

la subsistencia individual, que sería una tarea de mínima, o si también se 

orienta a un mejoramiento comunitario, que sería una tarea más propicia del 

Estado racional. Ambas perspectivas tienen sustento en el Fundamento del 

derecho natural. 

La caracterización del derecho en la Doctrina de la Ciencia nova metho-

do despeja las dudas y oscuridades de la sucinta clasificación de Sobre el 

concepto.11 No obstante, una cuestión del Ensayo de una crítica de toda reve-

lación ha quedado sin responder: si debe partir de un imperativo o una tesis. 

                                                           
9 Ibídem. 
10 Ibídem. 
11 Las clasificaciones de las disciplinas en estas dos obras no coinciden. En Sobre el con-

cepto eran: estética, naturaleza, religión, derecho y moral; en Nova methodo: naturaleza, 

ética, derecho, religión y estética, con algunas subdivisiones internas. En obras posterio-

res Fichte ensaya otras clasificaciones, que ni coinciden con éstas, ni coinciden entre sí. 

Por ejemplo, en Los caracteres expone las cinco grandes épocas que se corresponden con 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

192 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

5.2) LA REFERENCIA A LA DOCTRINA DE LA CIENCIA 

 

Que el Fundamento del derecho natural lleve como subtítulo según los 

principios de la Doctrina de la Ciencia, resulta muy significativo para la 

consideración del derecho en consonancia con los fundamentos filosóficos 

que Fichte elucida en Jena, pero no resulta claro a cuál exposición de la Doc-

trina de la Ciencia alude. Ciertamente, esta oscuridad se podría soslayar con 

la idea de que la Doctrina de la Ciencia no es una obra particular, sino un 

sistema que adquiere distintas modalidades de exposición, en todas las cuales 

Fichte intenta mostrar lo mismo. El problema reside en que las variaciones 

terminológicas y de procedimiento dificultan seriamente la tarea de traducir 

a un único contenido idéntico y nuclear. Por otra parte, la familiaridad del 

título (Grundlage) con el texto más importante publicado por Fichte hasta 

ese momento, el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, contrasta 

con la referencia del subtítulo del Fundamento del derecho natural a los 

principios (Principien), que en aquella obra son los principios fundamentales 

(Grundsätze). En consecuencia, se presentan dos cuestiones a resolver: ¿con 

cuál Doctrina de la Ciencia se conecta el Fundamento del derecho natural, 

y cómo o en qué? ¿Hay unidad entre las distintas exposiciones de la Doctrina 

de la Ciencia?  

En general, las elaboraciones de la Doctrina de la Ciencia en torno del 

Fundamento del derecho natural se podrían clasificar en tres grandes grupos: 

(1) Sobre el concepto, Esbozo de lo propio, y el Fundamento de toda la 

Doctrina de la Ciencia; (2) la Doctrina de la Ciencia nova methodo (en sus 

tres versiones); (3) las introducciones Primera y Segunda, y el Ensayo de 

una nueva exposición. El primer grupo conserva cierta unicidad, junto con 

remisiones explícitas. En el segundo grupo, las dos primeras versiones son 

en buena medida concordantes entre sí, mientras que la tercera es más frag-

mentaria. El tercer grupo, además de ser apenas posterior al Fundamento del 

derecho natural, configura la introducción de la Nova methodo. Sin embar-

go, esta última no fue publicada por Fichte y recién se conoció en el siglo 

XX. A estos tres grupos se añaden, desde 1798, los textos de la disputa del 

ateísmo que están en sintonía con las introducciones, y la Ética, cuyo subtítu-

lo resulta análogo al Derecho natural (según los principios de la Doctrina 

de la Ciencia) y cuya estructura resulta muy familiar en la gran división entre 

concepto, aplicabilidad y aplicación, y ulteriores determinaciones. Pero todo 

                                                           
determinados momentos del desenvolvimiento de la razón (instinto ciego, autoridad, libe-

ración, conocimiento racional, vida racional), y cada una de ellas presenta a su manera la 

naturaleza y el arte, el derecho, la moralidad y la religión (FSW VII 8-12, 29 ss.; trad. cit., 

pp. 24-27, 40 ss.). En La exhortación propone cinco estadios: sensible, jurídico, moral, 

religioso y científico, cada uno de los cuales concibe a los demás desde su signo (FSW V 

466-473; trad. cit., pp. 94-102). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 193 

 
 

esto nos llevaría más lejos y hacia otras perspectivas. En suma, para simpli-

ficar, la pregunta por la referencia a la Doctrina de la Ciencia conlleva dos 

posibilidades: el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y la Doctrina 

de la Ciencia nova methodo. En los capítulos anteriores elegimos reconstruir 

y conectar los hitos de ese camino (en el cap. 2 en relación con las obras del 

tercer grupo, y en el cap. 4 en relación con los dos primeros grupos), mientras 

que en el presente tenemos que problematizarlo aún más.  

La pregunta por la referencia a la Doctrina de la Ciencia ha generado 

importantes cauces en la literatura fichteana. Así, por ejemplo, L. Siep, R. 

Williams y Ch. Senigaglia coinciden en referir el Fundamento del derecho 

natural al Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, aunque con distin-

tos argumentos. El asunto se desplaza hacia cómo o en qué se conectan. Ade-

más de formular el problema, Siep acentúa el contraste entre una subjetividad 

universal y una individualidad espacio-temporal con actividad causal en el 

mundo sensible. Para Siep el “punto de conexión”12 es la parte práctica del 

Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (§§ 5-11) que, en cuanto teo-

ría de los impulsos, conduce –en especial en el último parágrafo– a una teoría 

acerca de la voluntad en cuanto realización de la actividad causal (Wirksam-

keit).13 Igualmente no deja de señalar ciertas diferencias entre las dos obras, 

principalmente porque el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia se 

ocupa de la estructura conciencial y el Fundamento del derecho natural del 

actuar efectivo.14 Por otra parte, Williams afirma que el tema de la intersub-

jetividad contiene una relevancia central en la filosofía de Fichte, porque se 

articula directamente con la libertad y con el devenir consciente de la misma, 

que se produce a través de la mediación del otro; por tanto, rechaza la inter-

pretación que reduce al otro a la derivación del No-Yo, para sostener que el 

Yo, en la relación consigo mismo, está mediado por el otro.15 Respecto de la 

conexión entre las dos obras, aunque por un lado Williams no observa que 

                                                           
12 Siep, L., Praktische Philosophie, op. cit., pp. 21-24; esta referencia en p. 24. 
13 Ibíd., pp. 27-28. También P. Baumanns se plantea el problema de la conexión entre el 

Fundamento del derecho natural y la Doctrina de la Ciencia, y propone y descarta una 

relación a través de Sobre el concepto, porque en éste sólo se presentan los principios 

fundamentales, y la deducción de las disciplinas particulares aún tiene que ser producida 

(Baumanns, P., Fichtes ursprünglichen System. Sein Standort zwischen Kant und Hegel, 

Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1972, pp. 166-167). Curiosamente el mis-

mo P. Baumanns (ibíd., pp. 176-177) afirma que el único punto donde se puede conectar 

las obras es en el § 11 del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, pero advierte 

que allí no hay una deducción y que la deducción del Fundamento del derecho natural va 

por otro camino. En este sentido, el concepto clave y fundamental, tanto de Nova methodo 

como del Derecho natural, concepto que está casi totalmente ausente o que tiene que ser 

forzado desde otros conceptos –como lo hace Siep–, es el querer o voluntad.  
14 Siep, L., Praktische Philosophie, op. cit., pp. 27-30. 
15 Williams, R., Recognition, op. cit., pp. 49-52. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

194 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

haya contradicción alguna entre el saber fundacional y las disciplinas parti-

culares como extensión y aplicación del mismo, por otro lado subraya que 

en el primer caso se trata de un Yo interpretado metafísicamente y ocupa un 

nivel último o primero, y en el segundo se trata de un Yo interpretado inter-

subjetivamente en un nivel trascendental inferior, subordinado y derivado. 

En este punto, Williams se hace eco de las interpretaciones de L. Siep y W. 

Wieschedel, pero les critica que no explican la separación ontológica entre 

el Yo-uno-trascendental y el Yo empírico pluralizado en una multiplicidad.16 

Luego contrapone la posición de A. Philonenko, que sostiene que la intersub-

jetividad es inherente al Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, y la 

de P. Baumanns, que separa completamente las dos obras y abona la idea 

según la cual los principios del Derecho natural van más allá del Fundamen-

to de toda la Doctrina de la Ciencia (pero no en contradicción, sino en con-

gruencia con esta obra).17 Para Williams, entonces, la clave reside en que el 

Yo absoluto y el Yo empírico se identifican en alguna medida, y para ello 

conviene reconsiderar –y éste será el camino de conexión que propone– el 

estatus del Anstoss u obstáculo, que desde la intersubjetividad y relacionado 

con la exhortación (Aufforderung), deviene “equi-primordial” al Yo.18 Por 

último, Ch. Senigaglia sostiene que en los principios fundamentales de 1794 

está implícita la estructura de la intersubjetividad:19 los conceptos de la prác-

tica (obstáculo, sentimiento, impulso, esfuerzo, anhelo) expresan un juego 

de fuerzas polarizadas cuyo resorte último es la dinámica de la Tathandlung 

que se abre a la pluralidad desde el tercer principio, que funda la relación y 

la diferenciación, que son conceptos propios de la intersubjetividad. Además 

de citar el escueto pasaje donde Fichte afirma que no hay Yo sin Tú y vice-

versa,20 Senigaglia muestra la aplicación de esta dinámica en la Segunda 

introducción, donde Fichte deduce la individualidad como producto sintético 

(2.3). 
                                                           
16 Ibíd., p. 52. 
17 Ibíd., p. 53. Entre estas consideraciones, también señala la posición de R. Lauth, que 

sitúa el tema de la intersubjetividad en Algunas lecciones sobre el destino del sabio. P. 

Baumanns (Fichtes ursprünglichen System, op. cit., pp. 175-176) también la señala y la 

critica, así como critica la posición de Philonenko (ibíd., pp. 171 ss.). 
18 Williams, R., Recognition, op. cit., p. 54. El camino de Williams consiste en la secuen-

cia: obstáculo (Anstoss), exhortación (Aufforderung), reconocimiento (Anerkennung), 

marcando a cada paso la connotación específica del concepto (pp. 55-64). En este camino, 

pese a las aclaraciones, resuena el reproche de J. Findlay que el autor rechaza, el de dedu-

cir el otro del No-Yo. Si el otro se descubre como condición de la autoposición del ser 

racional finito, entonces no hay que buscarlo en el No-Yo, sino en el Yo mismo. La idea 

de que el Yo trascendental y el Yo empírico se identifican en algún punto ya ofrece la 

perspectiva: en la no-identificación total está el otro. 
19 Senigaglia, Ch., “Die Strukturen der Intersubjetivität beim frühen Fichte”, en Asmuth, 

Ch. (Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – 

Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 167-168. 
20 Ibíd., p. 169. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 195 

 
 

La segunda posibilidad de conexión entre el Fundamento del derecho 

natural y la Doctrina de la Ciencia se trasluce con la Nova methodo, tal como 

señalan W. Janke y J. L. Villacañas.21 Según Janke, el único ámbito donde 

se pueden establecer los fundamentos del ser y del saber (regionales y deli-

mitados) es la “filosofía primera” o “metafísica”, que deduce las regiones o 

ciencias particulares “mediante la diferenciación de y la vinculación con 

todas las otras regiones del saber, desde el punto de vista del fundamento 

unitario de diferenciación y de vinculación”.22 Esto sucede precisamente en 

la Doctrina del Derecho, que se conecta con la Nova methodo en el querer o 

impulso a la actividad causal libre de la razón práctica.23 En el plano del 

reconocimiento jurídico intervienen tres categorías legitimadas por la Doc-

trina de la Ciencia: actuar, limitación, determinación recíproca.24 En este sen-

tido, para Janke en el derecho se aplican los mismos principios establecidos 

en la fundamentación de la filosofía primera:  

 

El Yo (absoluto) ilimitado de la Tathandlung contradice en su ac-

tividad absolutamente incondicionada al Yo (teórico) como refle-

xión limitada que determina el objeto; y ella ha resuelto la síntesis 

principal en el esfuerzo de una voluntad que pone el límite y la 

objetividad para ampliarlos progresivamente al infinito. De ahí 

procede la razón en el comienzo del Derecho natural como auto-

determinación libre a la actividad causal. Como autodetermina-

ción, el querer regresa sobre sí como principio; como actividad 

causal, se orienta respectivamente a superar el objeto inhibidor en 

el mundo sensible; [y] como arbitrio libre, se mantiene abierto a 

captar o a detenerse ante un objeto […]. El derecho es la acción de 

la razón práctica inmediatamente en la multiplicidad de Yoes dife-

rentes.25 

 

                                                           
21 En rigor, L. Siep admite esta posibilidad, porque en la Doctrina de la Ciencia nova 

methodo se muestran el concepto de individualidad (inteligible y pura) y el de comunidad 

de seres racionales, y porque en ella Fichte deduce un reino de los fines “prejurídico” 

como condición de la autoconciencia, que además se manifiesta en relaciones corporales 

en el mundo sensible. Pero agrega: “cómo se funda el derecho, sin embargo, en la Doc-

trina de la Ciencia nova methodo no es efectivamente deducido” (Siep, L., Praktische 

Philosophie, op. cit., p. 23). Claramente no tiene en cuenta el § 19 que analizamos arriba 

(5.1). En nota al pie (pp. 23-24 n) se refiere al pasaje de W. Janke (“Anerkennung”, op. 

cit., p. 206), donde éste afirma que el comienzo de la Nova methodo se sigue del Funda-

mento de toda la Doctrina de la Ciencia, pero Siep descarta este camino. 
22 Janke, W., “Anerkennung”, op. cit., p. 197.  
23 Ibíd., pp. 198-199. 
24 Ibíd., pp. 201-203. 
25 Ibíd., p. 206. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

196 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Además de esta conexión fundamental que muestra Janke, el Derecho 

natural y la Nova methodo se asemejan en terminología y sistematicidad, tal 

como subraya J. L. Villacañas.26 Pero éste agrega, a diferencia de Janke, que 

el nuevo método denota la insatisfacción de Fichte respecto de su propia 

elaboración de 1794. 

En este punto, la segunda cuestión que nos propusimos dilucidar con-

cierne a la unidad de las exposiciones de la Doctrina de la Ciencia. Entre los 

autores citados, indudablemente Siep, Baumanns y Williams se inclinan por 

sobreponer el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y dejar de lado 

la Doctrina de la Ciencia nova methodo, Villacañas se inclina por considerar 

la última como un mejoramiento de la primera, y Senigaglia y Janke por una 

visión de conjunto. Además, Janke acepta que la exposición del Fundamento 

de toda la Doctrina de la Ciencia resulta oscura y que en ella se produce un 

salto metodológico, en cuanto no se reflexiona sobre el darse del Yo a sí 

mismo; pero a la vez explica ambos procedimientos frente al dilema escép-

tico según el cual, si el primer principio es demostrable, entonces no es prin-

cipio, y si no es demostrable, entonces no funda nada.27 Mientras que el Fun-

damento de toda la Doctrina de la Ciencia parte de un primer principio 

indemostrable, en la Nova methodo se reflexiona sobre la acción originaria, 

o se la intuye intelectualmente, para mostrar así la serie de acciones conecta-

das con la instancia fundante. Luego Janke sostiene que la Nova methodo 

reconfigura la “dialéctica limitativa”28 del Fundamento de toda la Doctrina 

de la Ciencia –donde la dialéctica contrapone las partes y resuelve la contra-

posición mediante limitación–, en cuanto se propone una tarea a resolver y 

reconstruye la secuencia de pasos intermedios. Sobre este tema del método 

y sobre el proceder de la deducción volvemos abajo (5.7).   

En suma, la interpretación que vincula el Fundamento del derecho natu-

ral con el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia tiene como princi-

pal elemento a favor el que esta obra fue publicada por Fichte, mientras que 

la Nova methodo no. Aquí se podrían plantear varios dilemas hermenéuticos 

acerca de si la publicación supone (o no) un estatus diferente de las clases, 

dilemas que dejamos de lado. De todos modos, el extremadamente escaso 

tratamiento de la voluntad en el Fundamento de toda la Doctrina de la Cien-

cia, así como la familiaridad –tanto en conceptos como en desarrollo– entre 

el Derecho natural y la Nova methodo, ofrecen importantes elementos argu-

mentativos para sustentar la segunda dirección. Aunque son innegables las 

                                                           
26 Villacañas, J. L., “Fichte y el derecho natural”, op. cit., p. 25. 
27 Janke, W., “Fichte en Jena: tempestad y fuego del espíritu”, trad. H. Vázquez, “Intro-

ducción” a Fichte, J. G., Doctrina de la Ciencia nova methodo, Valencia, Natán, 1987, 

pp. XI-XIII. 
28 Ibíd., p. XVI; también: “Limitative Dialektik. Überlegungen im Anschluss an die 

Methodenreflexion in Fichtes Grundlage 1794/95”, en Fichte-Studien n° 1, 1990, pp. 18-

21. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 197 

 
 

diferencias entre las exposiciones sobre la Doctrina de la Ciencia, a la vez se 

puede ejercitar la traducción entre una obra y otra, con todo el riesgo de 

volatilidad que ello implica. Sea como fuere, la argumentación del Derecho 

natural se sustenta por sí misma, y con el desarrollo las referencias brotarán 

solas. Si los grandes temas del Derecho natural son el ser racional, la volun-

tad, la exhortación, el cuerpo propio, el reconocimiento y la comunidad, 

entonces la cercanía con Nova methodo resulta insoslayable, incluso en caso 

de que se propusieran otros conceptos –como Yo y No-Yo, actividad, limi-

tación, determinación recíproca–, que no sólo se podrían referir al Funda-

mento de toda la Doctrina de la Ciencia sino también a la Nova methodo.    

 

5.3) LA YOIDAD Y LA UNIDAD CONCEPTO-OBJETO 

 

Tras analizar el lugar del derecho en el sistema de Fichte y tras elucubrar 

acerca de la referencia del subtítulo del Fundamento del derecho natural, 

conviene detenerse en la frondosa “Introducción”, que se divide en tres apar-

tados. El primero trata la distinción de la Doctrina de la Ciencia respecto de 

las filosofías formales. El segundo especifica la peculiaridad del derecho na-

tural frente a ese formalismo o formulismo. El tercero anuncia las coinciden-

cias y disidencias de esta obra respecto de la visión jurídica kantiana que 

Fichte deriva de Para la paz perpetua. Aquí nos ocupamos del primer apar-

tado, cuyo punto de partida, la Yoidad, lleva a la unidad forma-contenido.  

El comienzo de la “Introducción” del Derecho natural ofrece un racimo 

de conceptos muy característicos de la Doctrina de la Ciencia: la unidad 

sujeto-objeto, la coincidencia entre acción y producto, la actividad que se 

genera a sí misma, que vuelve sobre sí y que concibe a lo otro en ella (4.3). 

En efecto, en esa actividad consiste la racionalidad, el Yo o Yoidad (2.3), 

que si bien requiere del descubrimiento individual –es decir, que cada uno se 

eleve hasta ella–, a la vez anula la individualidad mediante abstracción. Esta 

diferencia entre el plano de lo universal y el plano de lo particular constituye 

una pieza clave en la ilación del Derecho natural (5.7): 

 

El carácter de la racionalidad consiste en que el actuante y lo actua-

do son uno y ciertamente lo mismo; y mediante esta descripción 

está agotado el círculo de la razón como tal. – El uso del lenguaje 

ha fijado en la palabra Yo este concepto sublime para aquellos que 

son capaces del mismo, esto significa, para aquellos que son capa-

ces de la abstracción de su propio Yo. De ahí que la razón en gene-

ral se haya caracterizado por la Yoidad. Lo que existe para un ser 

racional, existe en él; pero en él no hay nada sino a consecuencia 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

198 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de un actuar sobre sí mismo: lo que él intuye, lo intuye en sí mis-

mo, pero en él no hay nada que intuir sino su actuar, y el Yo mismo 

no es nada distinto a un actuar sobre sí mismo.29 

 

La Yoidad refleja el ámbito o círculo de la razón, la unidad consigo y la 

coincidencia entre acción (Handlung) y hecho (Tat), sujeto y objeto, produc-

tor y producto, etc.; éste es el primer principio de la Doctrina de la Ciencia. 

El Yo-fundamento no admite ningún condicionamiento empírico, y en cuan-

to primero refiere a todo lo que se le contrapone (No-Yo) “para-sí” (2.1–2.2) 

y, por ende, todo lo que es, es en el Yo, y el Yo es ante todo actividad. Sobre 

la base de esta actividad originaria descansa el sistema, y la fundamentación 

concierne a una actividad que vuelve sobre sí misma y toma lo otro como 

objeto. Tanto la teoría, donde el sujeto se enfrenta y opone un objeto dado, 

como la práctica, donde el sujeto produce su objeto según un concepto de fin 

(4.6), están atravesadas por la actividad. En el plano de la fundamentación 

los objetos se erigen frente al sujeto que reflexiona, y que en este acto es 

sujeto y objeto. Pero el sujeto que se eleva a la racionalidad tiene que ser 

capaz, al mismo tiempo, de abstraer su particularidad para identificarse con 

lo universal; de lo contrario, no alcanza este concepto sublime que se vale de 

la palabra “Yo” (2.3, 4.3). Si tal sujeto reduce el Yo a su mera subjetividad, 

o si lo cosifica o sustancializa, entonces no habrá captado lo que propone la 

Doctrina de la Ciencia.  

En este sentido, no se comprendería el primer párrafo del Fundamento 

del derecho natural sin la polémica con el dogmatismo, o sin la aclaración 

del sujeto como accidente de la razón. El malentendido de la época sobre la 

Doctrina de la Ciencia reside en identificar al Yo en-sí con la cosa-en-sí y, 

por consiguiente, con la precedencia de la cosa sobre del Yo. Sucede –expli-

ca Fichte– que los dogmáticos de la época no se han elevado al punto de vista 

trascendental, y que se ajustan al punto de vista de la conciencia común para 

subrepticiamente introducir la cosa.30 Con esa misma impronta se aferran a 

                                                           
29 GNR Ein.I.1, GA I/3 313, FDN 103. Este comienzo se condice con Ética, donde la 

Yoidad es unidad sujeto-objeto, y donde la filosofía teórica deriva lo subjetivo de lo obje-

tivo y la práctica, inversamente, muestra que lo objetivo se sigue de lo subjetivo (FSW 

IV 1-10; trad. cit., pp. 69-76). Además, el punto supremo o fundamento primero más allá 

del cual no se puede ir es: “nosotros somos Nosotros, es la Yoidad en nosotros” (FSW IV 

14; trad. cit., p. 80).  
30 “No quisiera decir ni una vez [respecto del Yo, que es]: un actuante, para no motivar 

la representación de un sustrato en el cual esté envuelta la fuerza. – Contra la Doctrina de 

la Ciencia se ha argumentado, entre otros [aspectos], como si ella estableciera como 

fundamento de la filosofía un Yo como sustrato disponible sin la intervención del Yo (un 

Yo como cosa en sí). Ya que la deducción de todo sustrato desde el actuar necesario del 

Yo es algo peculiar de ella y eminentemente primordial en ella, ¿cómo se podría aún 

[haber objetado eso]?”, y Fichte se propone explicar el motivo de la objeción: “Esta gente 

no puede comenzar nada sin un sustrato, porque les es imposible elevarse del punto de 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 199 

 
 

la letra de Kant y proceden a una mala comprensión (2.2–2.3), colocando la 

cosa-en-sí como fundamento de la diversidad de la experiencia. Sin embargo, 

todos los que filosofan, sabiéndolo o no, lo hacen desde el punto de vista 

trascendental (2.1). 

Lo peculiar de la Doctrina de la Ciencia consiste, precisamente, en que 

todo lo que es se deduce del actuar del Yo. El ser del Yo, también deno-

minado “ser racional” (por el momento, sólo “ser racional” y no “ser racional 

finito”) consiste en ponerse a sí mismo, y de ninguna manera refiere a algo 

independiente, pues en tal caso no sería un Yo. En el regreso sobre sí o actuar 

interno, el ser racional encuentra lo que sucede con necesidad y lo que sucede 

con libertad (2.1). Las acciones de este Yo que conciernen a lo necesario son 

las que condicionan y posibilitan la autoconciencia; por ejemplo, el hecho de 

que el Yo se pone necesariamente a sí mismo.31  

Ahora bien, cierto es que la acción y la reflexión en principio se excluyen 

mutuamente, porque el ser racional, o bien actúa –y en este sentido deviene 

producto de su acción–, o bien reflexiona, y entonces deviene objeto para sí 

mismo. Éste es el único significado de “objeto” o “cosa”: lo que está presente 

a la conciencia. Mediante el actuar necesario, del cual el Yo no toma con-

ciencia mientras actúa, surgen los objetos de una determinada manera, es 

decir, de una manera que el Yo siente y encuentra así (sin su intervención), 

y según esta manera de encontrar los objetos considera la realidad. Pero, si 

decide representar los objetos tal como los encuentra, en ese mismo senti-

miento de coacción ante lo dado el Yo conserva, a la vez, la capacidad inter-

pretativa de la realidad.32 Así, a la base de la necesidad se sitúa la libertad, 

legitimando lo encontrado (4.6). 

Las acciones libres se distinguirían de las necesarias en que el objeto ya 

no está ahí, encontrado de una determinada manera y sin su intervención, 

sino que se explica y determina sólo a partir del actuar. El objeto es producto 

del actuar. No obstante, cuando el Yo reflexiona, también este objeto aparece 

determinado, encontrado, y en este punto se separa de su actuar para observar 

lo actuado, es decir, ya no importa si el objeto fue dado o hecho, pues en este 

punto el actuar se convierte en un “concebir”, “aprehender” o “comprender”, 

                                                           

vista de la experiencia común al punto de vista de la filosofía […]. Ellos tienen su sustrato 

en otra parte – en la antigua cosa en sí fuera del Yo. Para esto encuentran una justificación 

en la letra de Kant respecto de un múltiple para la experiencia posible. Qué sea este 

múltiple en Kant y de dónde proviene, ellos nunca lo han comprendido” (GNR Ein.I.1, 

GA I/3 313 n, FDN 103 n).  
31 GNR Ein.I.2-3, GA I/3 314, FDN 104. 
32 “Esto que surge en un actuar necesario, pero en donde el Yo no es consciente de su 

actuar […], aparece asimismo como necesario, esto es, el Yo se siente coaccionado en la 

presentación del mismo. Entonces se dice: el objeto tiene realidad. El criterio de toda 

realidad es el sentimiento de tener que presentar algo así como es presentado” (GNR 

Ein.I.5, GA I/3 314-315, FDN 104-105). 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

200 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

un objeto que aparece como dado. Este actuar correlativo al objeto es el con-

cepto.33 En otras palabras, el sujeto se encuentra frente a lo dado efectiva-

mente limitado (pues el límite no es una invención), lo que significa que su 

actividad práctica ha sido inhibida y orientada hacia un objeto y, por ende, 

deviene actividad objetiva (4.4–4.5). La teoría se circunscribe a esa oposi-

ción sujeto-objeto en aras del conocimiento, y en ella se aplican las formas 

de conceptualización y ordenamiento, junto con el espacio y el tiempo, sobre 

lo múltiple dado (2.2). Pero la explicación no concluye en la teoría, sino en 

la práctica, en la cual se explica que la actividad originaria tiende-hacia, se 

sigue de un esfuerzo, está impulsada, etc., y a esta apertura se refiere el sen-

timiento, lo dado. La teoría constituye un determinado modo de actuar de la 

práctica. La reflexión sobre lo actuado o sobre lo dado arroja un concepto. 

Ahora bien, en todo actuar, teórico o práctico, concepto y objeto se refie-

ren mutuamente y son inseparables: el objeto surge del concepto, el concepto 

surge del objeto. Se trata de dos perspectivas sobre lo mismo: el concepto 

refiere a la acción del Yo según su forma, el hecho de que (dass) sucede; 

mientras que el objeto refiere al contenido, a lo que (was) sucede. En el ac-

tuar convergen un modo de actuar y un contenido (lo actuado).34 De ahí que 

Fichte critique a los kantianos que conciben los conceptos a priori como 

moldes a llenar por la experiencia. Asimismo, la unidad entre forma y conte-

nido concierne a los principios fundamentales de la Doctrina de la Ciencia 

(4.2). Aquí, en el Derecho natural, la unidad concepto-objeto (o forma-con-

tenido) es paralela a la unidad entre lo interno y lo externo, o sujeto y objeto, 

o a priori y a posteriori. La unidad forma-contenido, entonces, incumbe tan-

to a la filosofía como a la filosofía del derecho. Mientras la conciencia común 

–o su equivalente filosófico, el dogmatismo– absorbe el concepto en el obje-

to y no reconoce que en la configuración de la experiencia el sujeto aporta lo 

suyo –no reconoce su propio actuar volcado en el conocer, absolutiza lo da-

do, no se ve a sí misma en el ver–, incurre en el error de todos los sistemas 

filosóficos que no se han elevado al punto de vista trascendental: consideran 

al Yo un espejo de una realidad existente en-sí y fuera de él, un espejo inca-

paz de verse y ver el ver, y que, cuando quiere verse, tiene que poner otro 

espejo y proceder así al infinito sin unificarse jamás. En la Doctrina de la 

Ciencia, en cambio, el Yo es un ojo (la inteligencia), que ve y que se ve a sí 

mismo, que se refleja y hace de lo presuntamente otro (No-Yo) una imagen 

de sí.35 La filosofía ha encontrado un nuevo suelo firme al reflexionar sobre 

el actuar y lo actuado en unidad, el producto y el producir, objeto y concepto, 

el “propio espíritu sobre el acto (That)”.36  

                                                           
33 GNR Ein.I.6, GA I/3 315, FDN 105. 
34 GNR Ein.I.7, GA I/3 315, FDN 105. 
35 WLnm-H § 4, GA IV/2 49, DCnm 34; EE § 5, GA I/4 194-195, trad. cit., p. 45 (2.1). 
36 GNR Ein.I.8, GA I/3 316, FDN 106. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 201 

 
 

Desde el punto de vista contrario, si no se halla el espíritu en el trasfondo 

del actuar efectivo, se cae en un pensar vacío, en conceptos sin objetos, en 

una “filosofía de fórmulas” (Formular-Philosophie). Se trata de un formalis-

mo arbitrario, un pensar abstracto que, aunque proceda libremente, carece de 

dirección y de unidad interna.37 Este proceder consiste en la descripción o 

copia superficial de las acciones de otros, anulando la significación o reali-

dad que las sustentan. En contraposición, una filosofía real no escinde el 

contenido de la forma, sino que muestra cómo del concepto se sigue el objeto 

y viceversa, captando el espíritu y el sentido de las acciones: “Una filosofía 

real coloca al mismo tiempo concepto y objeto, y nunca trata uno sin el otro. 

Introducir tal filosofía y abolir todo filosofar meramente formal, era el fin de 

los escritos kantianos”.38 Aquí también (2.2–2.3) Fichte exime a Kant de la 

disputa. Pero aclara que el formalismo de los kantianos fue precisamente el 

inverso: en la teoría proceden con objetos y sin conceptos, mientras que en 

el derecho proceden con conceptos y sin objetos. Los escépticos han señala-

do las falencias de este proceder, sin reparar en que Kant lo había resuelto 

“en lo fundamental”.39 

La unidad concepto-objeto será crucial para el derecho, como veremos 

en breve. En cierta medida Fichte anticipa que el filósofo trascendental 

observa acciones, pero no como si fueran materia muerta, pues las acciones 

están vitalizadas por el espíritu y manifiestan un sentido a decodificar. Y no 

sólo las acciones, sino también las cosas, lo dado, implican un espíritu volca-

do en algo, tanto por parte de quien las hace –de ahí que diga de ellas “son 

                                                           
37 En contraste con el filósofo formulista que se observa libre y arbitrariamente a él mis-

mo, “el verdadero filósofo tiene que observar la razón en su proceder originario y nece-

sario, mediante el cual existe su Yo y todo lo que es para el mismo […]. Por tanto, el 

objeto de su observación es la razón en general, que procede necesariamente según sus 

leyes internas, sin ninguna meta externa. El primero [el formulista] observa a un indivi-

duo, su propio pensar en su pensar sin ley; el último observa la razón en general en su 

actuar necesario” (GNR Ein.I.9, GA I/3 316 n, FDN 106 n). Como señala M. Rampazzo 

Bazzan, aunque esta crítica pareciera dirigirse a K. Reinhold y a T. Schmalz, y aunque I. 

H. Fichte dice que se dirige a G. Hufeland y a C. Schmid, también se trata de una crítica 

del propio Fichte hacia sus tempranas obras, principalmente la Contribución y Algunas 

lecciones sobre el destino del sabio (Rampazzo Bazzan, M., “«Kant» contro Kant nella 

Dottrina del diritto di Fichte”, en Akten des XI Internationalen Kant-Kongress: Kant und 

die Philosophie in weltbürgerlicher Absicht, Bd. 5, Berlín, W. De Gruyter, 2013, p. 833). 
38 GNR Ein.I.9, GA I/3 317, FDN 107. En Sobre la diferencia Fichte presenta la “filosofía 

de fórmulas” como una elevación al primer principio (Yo puro) sólo según la letra y no 

en su espíritu, de una manera formal y sin captar el contenido (trad. cit., p. 152; GA II/3 

330). En Doctrina de la Ciencia nova methodo también critica al “pensar abstracto” como 

exposición de elementos sin conexión (WLnm-H § 9, GA IV/2 99, DCnm 85), y agrega 

que la formular Philosophie parte del pensar abstracto sin observar que no es posible 

ningún pensar abstracto sin un pensar concreto (WLnm-H § 16.II, GA IV/II 216-217, 

DCnm 210).  
39 GNR Ein.I.9, GA I/3 317, FDN 107. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

202 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mías”; esto significa: trabajo y propiedad (7.3)– como de quien las conoce y 

deposita en ese actuar un conjunto de formas y sentidos. Esto será clave para 

la exhortación y la teoría del reconocimiento (6.3–6.4), así como para su pro-

fundización en la corporalidad (6.5). Lo dado expresa la acción de otro. En 

el conocer, que también es actuar, el Yo otorga sentido a lo dado, lo interpreta 

y, por consiguiente, lo pone, a la vez que se pone a sí mismo.  

 

5.4) LA “REAL” FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

Según lo anterior, la filosofía no puede escindir forma y contenido, con-

cepto y objeto; por consiguiente, abocada al derecho, debe mostrar esta doble 

dimensión, tanto el concepto de derecho deducido originariamente de la ra-

zón pura, como su objeto de aplicación en las acciones. Aquí se presenta una 

advertencia importante: la doctrina del derecho no estará consumada si no 

expone cómo se realiza en la práctica. Sucede que en las sucesivas divisiones 

(5.7) esta advertencia puede perderse u olvidarse, con lo que se formaliza a 

una filosofía que pretende ser real, y se fragmenta el espíritu de conjunto: 

 

El filósofo ha de mostrar, de esta acción determinada [del ser ra-

cional que actúa necesariamente, lo que es un concepto originario 

de la razón], que es una condición de la autoconciencia, la cual 

constituye la deducción de esta última. Él ha de describirla según 

su forma […], lo que surge en este actuar para la reflexión. De este 

modo, el filósofo proporciona al mismo tiempo la prueba de la ne-

cesidad de su concepto, también lo determina y muestra su aplica-

ción. Ninguna de estas piezas puede ser separada de las restantes, 

o asimismo: tratadas aisladamente, son incorrectamente tratadas, 

y es un filosofar meramente formal. El concepto de derecho debe 

ser un concepto originario de la razón pura.40  

 

Por lo tanto, un tratamiento del derecho sin estos componentes esencia-

les, el concepto y su aplicación, resulta ser meramente formal. Ni se puede 

considerar el concepto de derecho separado de la instancia de su aplicación 

y concreción, ni se puede separar la aplicación de la referencia originaria a 

la razón pura. Ambos procederes son formales y unilaterales. La filosofía 

está implicada en el derecho y el derecho en la filosofía. Además, de esta 

observación se desprenden dos aspectos: en primer lugar, la filosofía del 

derecho no construye una utopía, un ideal inalcanzable y regulativo como el 

de la unidad moral (1.3), porque el punto de partida son las acciones y los 

conceptos de las mismas; en segundo lugar, tampoco se trata de una justifica-

                                                           
40 GNR Ein.II.1, GA I/3 319, FDN 108. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 203 

 
 

ción de lo existente, porque no se atiene a la sola descripción, sino que pro-

fundiza y muestra la racionalidad inherente a las acciones mismas. Y del 

pasaje citado podemos enfatizar un tercer aspecto: la doctrina del derecho no 

es un ensamble de piezas a disecar y analizar por separado, sino una totalidad 

orgánica donde cada elemento tiene sentido únicamente en relación con el 

entramado de elementos y con la totalidad, aspecto sobre el cual venimos 

insistiendo (1.6, 2.3, 4.2) e insistiremos nuevamente más adelante (cap. 9). 

A partir de aquí, Fichte explora las connotaciones del concepto de dere-

cho, a saber, que reposa sobre la autoposición originaria, exige la elevación 

del Yo a la razón o libertad y, por ende, la abstracción, o mejor, la relativi-

zación de la individualidad. La elevación garantiza que la instancia univer-

sal-fundante sea accesible, pero no exclusivamente para un individuo, pues 

en tal caso caería en el grosero egoísmo que Fichte condena ya en el primer 

párrafo de este Fundamento del derecho natural. Si, en cambio, el individuo 

se relativiza en un sistema recíproco, entonces se eleva auténticamente a la 

razón, respecto de la cual es mero accidente (2.3). La elevación ya presupone 

saberse parte: 

 

el ser racional no se puede poner como uno tal con autoconciencia, 

sin ponerse como individuo, como uno entre muchos seres racio-

nales, los cuales él admite fuera de sí, en cuanto él se admite a sí 

mismo. […] Yo me pongo como racional, esto significa: como 

libre. En esta operación está en mí la representación de la libertad. 

Al mismo tiempo, en la misma acción indivisa, pongo otros seres 

libres. Por tanto, describo, mediante mi imaginación, una esfera 

para la libertad, en la cual muchos seres se dividen. No me atribuyo 

a mí mismo toda la libertad que he puesto, porque también tengo 

que poner otros seres libres, y a ellos atribuirles una parte de la 

misma. Me limito a mí mismo en mi apropiación de la libertad; 

por esto, [sucede] que dejo también la libertad restante para otros. 

Por tanto, el concepto de derecho es el concepto de la relación 

necesaria de seres libres unos con otros.41  

 

La deducción del concepto de derecho conlleva la consideración del in-

dividuo como uno entre otros, de modo que esté enlazado intrínsecamente y 

de manera indivisa con ellos. En este punto Fichte prosigue y acentúa la línea 

de sus primeros escritos (3.4), intensifica la intersubjetividad hasta engarzar-

la en el sí-mismo, puesto que el otro es condición de posibilidad recíproca 

de la autoconciencia (4.8). En consecuencia, el ser racional se pone a sí mis-

mo en interrelación horizontal con otros.  

                                                           
41 GNR Ein.II.2, GA I/3 319, FDN 108-109. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

204 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

El sujeto propio del derecho es el ser racional, donde “ser” significa po-

nerse, y “racional” significa libremente. Aunque cada individuo realiza esta 

elevación por sí mismo, la autoposición está simultáneamente en interrela-

ción horizontal con otros. En efecto, si la libertad tiene que realizarse en el 

mundo sensible, no constituye un rasgo característico de uno solo, sino que 

surge de la acción de uno en trabazón social con otros. La autolimitación se 

da recíprocamente: cada uno se limita a sí porque en el ponerse libre ya está 

poniendo a los otros y, por consiguiente, delimita de la misma esfera de liber-

tad (total, se podría agregar) una parte para sí y otra para otros. Sobre esta 

autolimitación recíproca descansa el concepto de derecho, en cuanto “rela-

ción necesaria” de seres libres. Pero la trabazón recíproca genera un sistema 

de condicionamientos mutuos donde todos están entrelazados y, sin embar-

go, el condicional requiere que en algún momento se cumpla la condición. 

Así, cabe preguntarse cómo se daría el primer cumplimiento que inicia la 

secuencia de condiciones recíprocas de este sistema, y si de él se sigue 

necesaria y continuamente el cumplimiento de lo condicionado. En el mismo 

sentido, cabe preguntarse por qué hay sólo una libertad a dividir entre todos. 

Esto significa que detrás o debajo de la trabazón recíproca tiene que erigirse 

una comunidad que cumpla el momento crucial y vertebral de unificación. 

Además, la realización de la libertad implica no sólo la proyección de 

conceptos para una eventual actividad transformadora de la realidad, sino 

también el mundo sensible en el que esos conceptos se vuelcan o donde se 

siguen los efectos de aquellas acciones. En ambas direcciones se aplican los 

límites: tanto en el reconocimiento del otro como un ser racional, como en 

los productos de su acción.42 Ahora bien, el límite no resulta ser extrínseco a 

la libertad (como si fuera puesto por una cosa-en-sí, o por un déspota), sino 

intrínseco a ella, con lo cual la acción de uno tiene que ser la acción de todos 

y viceversa: 

 

Pero, como ellos están puestos libremente, entonces un tal límite 

no podría estar fuera de la libertad, por cuyo motivo la misma sería 

suprimida pero de ninguna manera limitada como libertad; sino 

que todos se tendrían que poner estos límites mediante la libertad, 

esto significa que todos tendrían que haber hecho suya la ley de no 

                                                           
42 “En el concepto de libertad está, ante todo, sólo la facultad de proyectar, mediante 

espontaneidad absoluta, conceptos de nuestra posible actividad causal (Wirksamkeit); y 

sólo esta mera facultad se atribuyen con necesidad los seres racionales unos a otros. Pero, 

que un individuo racional, o una persona, se encuentre a sí misma libre, a esto pertenece 

aún algo distinto, a saber, que al concepto de su actividad causal le corresponda un objeto 

en la experiencia pensado de este modo; que, por lo tanto, al pensar de su actividad 

(Thätigkeit) le siga algo en el mundo exterior a él” (GNR Ein.II.3, GA I/3 319-320, FDN 

109). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 205 

 
 

estorbar la libertad de aquellos con los cuales ellos están en mutua 

acción recíproca.43  

 

De ahí que “el objeto total del concepto de derecho” sea “una comunidad 

entre seres libres como tales”.44 Pero este objeto no deja de ser el objeto 

interno al concepto, no la realización del concepto. En otras palabras, esta 

comunidad sostiene que los seres libres como tales se deben limitar, no que 

se limiten efectivamente, ni que la limitación sea no sólo interna sino tam-

bién externa. Por consiguiente, para llevar a la práctica e instituir el objeto 

del concepto de derecho aún falta cierto desarrollo, pues en esta instancia se 

presentan sólo las premisas, y la tarea de realizar la comunidad aún depende 

del arbitrio. Además, la realización no puede deducirse de la moral, como 

veremos a continuación, sino que la aplicación tiene que ser parte sustancial 

de la Doctrina del Derecho. 

 

5.5) LA SEPARACIÓN ENTRE DERECHO Y MORAL 

 

A diferencia de los escritos de revolución (3.2–3.3), donde el derecho se 

entrelaza con la moral, “en esta exposición total del concepto de derecho” –

es decir, en el Fundamento del derecho natural en su conjunto–45 Fichte 

separa tajantemente los ámbitos, y condena el intento de inferir la “Doctrina 

del Derecho” a partir de la “ley moral”; por ende, el desafío de esta obra 

consiste en mostrar la “deducción correcta” del derecho y despejar cualquier 

ensayo de derivación desde la moral.46 Tal como anticipó (5.4), el concepto 

de derecho es un concepto originario de la razón pura, y la deducción tiene 

que mostrar esta conexión entre derecho y razón.  

Aunque la moral pueda analizar la “regla del derecho” –a saber, que el 

sujeto limite la libertad propia por el concepto de libertad de los demás suje-

tos con los que entra en enlace y obligación– desde la ley moral de la absoluta 

concordancia consigo, sólo logrará un tratamiento del derecho como mero 

“capítulo de la moral”, pero de ninguna manera el tratamiento filosófico de 

                                                           
43 GNR Ein.II.3, GA I/3 320, FDN 109. 
44 GNR Ein.II.4, GA I/3 320, FDN 109. 
45 La distinción entre derecho y moral atraviesa todo el Fundamento del derecho natural, 

pues, además de este pasaje de la “Introducción”, está referida explícitamente en: § 4 

Cor.II, GA I/3 359-360, FDN 145-147; § 7.II, GA I/3 386, FDN 173; § 9, GA I/3 404, 

FDN 192; § 12.III, GA I/3 414-415, FDN 203; § 14, GA I/3 425, FDN 215; § 15, GA I/3 

432, FDN 222; § 17 B.III, GA I/4 11, FDN 263-264; § 17 B.IV, GA I/4 14, FDN 267; § 

17 B.V, GA I/4 17, FDN 269; § 19 I, GA I/4 54, FDN 310; § 20.II, GA I/4 65, FDN 323; 

§ 20.IV, GA I/4 68-69, FDN 326-327; § 20.V, GA I/4 75, FDN 333; § 20.V, GA I/4 77, 

FDN 335; Ap. I § 21, GA I/4 118, FDN 376. 
46 GNR Ein.II.5, GA I/3 320, FDN 110. Sobre el tema de la deducción volveremos (5.7). 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

206 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

la Doctrina del Derecho, que aquí “debe ser una ciencia propiamente consis-

tente para sí”,47 esto es, un saber filosófico y autónomo.48 Así como los 

doctos del derecho natural no han reparado en esta necesidad de autonomía 

de la disciplina, los maestros de la moral tampoco han reflexionado sobre el 

hecho de que la ley moral es exclusivamente formal y vacía.  

En la Doctrina del Derecho forma y contenido resultan inseparables y se 

esclarecen a través de la deducción. Pero la diferencia se explicita del modo 

siguiente: al estar reunido en sociedad con ciertos hombres –dice Fichte– 

necesariamente tengo que pensar mi libertad limitada por la libertad de cada 

uno de los restantes, y “según este pensar necesario también tengo que ac-

tuar”,49 es decir, ser coherente en pensamiento y acción.50 Mientras en el ám-

bito de la conciencia moral estoy comprometido u obligado (verbunden, 

Verbindlichkeit) a limitar mi libertad, en la Doctrina del Derecho no sucede 

lo mismo, porque la obligación aquí depende de una “decisión arbitraria”.51 

No cabe invocar, entonces, ninguna obligación de la conciencia. Desde el 

                                                           
47 GNR Ein.II.5, GA I/3 320-321, FDN 110. 
48 La distinción entre moral y derecho, y el presunto cambio de posición de Fichte en las 

distintas obras (principalmente en la Contribución, en este Derecho natural y en la Ética), 

ha generado y genera bastante debate. F. Neuhouser sostiene que el cambio de perspectiva 

del Derecho natural se debe a que ahora el sujeto de derecho es la persona o individuo 

(“Fichte and the Relationship between Right and Morality”, en Breazeale, D. – Rockmo-

re, T. (eds.), Fichte: Historical Contexts / Contemporary Controversies, New Jersey, Hu-

manities Press, 1994, p. 162), aunque admite que aquí las personas están interrelacionadas 

y el derecho juega un rol formativo (pp. 168-170). El punto principal de su argumentación 

reside en que Fichte no dice que sea imposible deducir el derecho de la ley moral, sino 

que se trata de ámbitos diferentes, y concluye que el derecho contribuye y es necesario 

para la realización de la autonomía moral (p. 172). R. Schottky precisa que la separación 

entre derecho y moral se produce en esta obra quizás por los elementos hobbesianos 

(Untersuchungen, op. cit., p. 257); al igual que Neuhouser subraya que entre la ley moral 

y la ley jurídica no hay contradicción (p. 261), y concluye con el problema sobre el cual 

descansaría esta obra, a saber: cómo compatibilizar y/o priorizar el deber de forzar al otro 

con el deber de realizar el Estado jurídico (p. 262). Por último, V. Waibel afirma que el 

cambio de posición de Fichte se debe a que abandonó el Yo absoluto, en función de una 

libertad empírica que articula fines ideales y reales (“On the Fundamental Connection 

between Moral Law and Natural Right in Fichte’s Contribution (1793) and Foundations 

of Natural Right (1796/97)”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and 

Recognition. New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 

2006, pp. 52, 55), y coincide con Neuhouser y Schottky en que derecho y moral no se 

excluyen, sino que pueden coordinarse (pp. 54, 57).   
49 GNR Ein.II.5, GA I/3 321, FDN 110. 
50 En nota Fichte critica la idea coherentista según la cual la doctrina moral sólo tiene que 

analizar la concordancia de las acciones en base a la concordancia absoluta del Yo consi-

go, de acuerdo con la formulación de Algunas lecciones del destino del sabio (GA I/3 30, 

trad. cit., pp. 46-49) que analizamos (3.3). La edición crítica refiere esta interpretación a 

C. Schmid y su Grundriss des Naturrechts (1795). El contraejemplo que pone Fichte, el 

diablo de J. Erhard, es consecuentemente maligno. 
51 GNR Ein.II.5, GA I/3 322, FDN 111. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 207 

 
 

punto de vista del derecho, el vínculo con el otro está supeditado a la deci-

sión, al arbitrio y a la voluntad manifiesta: hay un querer vivir con el otro. 

Este aspecto muestra la centralidad de la voluntad (y su expresa declaración) 

en el Fundamento del derecho natural, tanto respecto de las relaciones recí-

procas-horizontales como respecto de la formación de una instancia común-

vertical que contenga a todas las voluntades en Una.  

Más abajo, Fichte presenta la separación entre derecho y moral como una 

novedad o aporte suyo a la consideración de la disciplina, exceptuando de la 

generalidad a J. B. Erhard y a S. Maimon, junto con el reciente texto de Kant, 

Para la paz perpetua. En el resto de los casos, agrega, “la manera habitual 

de tratar el derecho natural”52 se caracteriza por el formalismo y la deducción 

del derecho desde la moral.53 La referencia a Kant resulta bastante elíptica, 

pues Fichte reconoce cierta afinidad con las ideas de Para la paz perpetua,54 

pero duda si Kant deriva la ley jurídica de la ley moral o no, y encuentra en 

la ley permisiva un desarrollo análogo al suyo: lo permitido abarca todo lo 

que no está explícitamente comprendido en alguna ley y, por tanto, se deriva 

sólo indirectamente de la ley, a partir de la limitación de la misma.55 Por otra 

parte, esta separación entre derecho y moral despeja la cuestión que plan-

teaba el Ensayo de una crítica de toda revelación (5.1), sobre si el derecho 

debe partir de un imperativo o de una tesis: por lo expuesto resulta evidente 

que el derecho no debe partir de un imperativo, al menos no de un imperativo 

categórico.56 

                                                           
52 GNR Ein.III, GA I/3 323, FDN 112. 
53 Para un panorama del kantismo jurídico: Oncina, F., “Introducción a la traducción de 

la Nueva Deducción del Derecho Natural de Schelling”, en Revista de Estud(i)os sobre 

Fichte, n° 3, EuroPhilosophie Editions, 2011, pp. 125-143. 
54 Según Fichte, la idea de la paz perpetua en Kant no es algo meramente deseable o no-

imposible, como en St. Pierre o en Rousseau; sino “una tarea necesaria de la razón, y la 

presentación de la misma es un fin de la naturaleza que ella alcanzará en breve o largo 

tiempo” (GNR Ein.III, GA I/3 323n, FDN 112 n), puesto que ya se ha recorrido buena 

parte del camino. Esta misma perspectiva aparece en la Reseña de Fichte sobre esta obra: 

“Rezension: Zum ewigen Frieden. Ein philophischer Entwurf von I. Kant” (1796), GA 

I/3 221, trad. cast. F. Oncina, “Reseña de Hacia la paz perpetua de Kant”, en Daimon. 

Revista de Filosofía, n° 9, 1994, p. 376. 
55 Sobre este punto volveremos abajo (6.7), con motivo de la homologación que realiza 

Fichte de la ley permisiva de Kant con la ley jurídica. 
56 Según R. Schottky, la ley jurídica no tiene ninguna fuerza incondicionada ni obliga-

toria; por ende, afirma: “La deducción trascendental [de la ley jurídica] fundamenta sólo 

una necesidad teórica del concepto de derecho, ninguna práctica” (Untersuchungen, op. 

cit., p. 181), y agrega más abajo: “Considerada en la estructura de la Doctrina del Derecho, 

la ley jurídica es, por lo tanto, un mero imperativo hipotético” (p. 182). En la misma 

dirección se sitúa Y. Estes, que vincula el imperativo hipotético con la exhortación, argu-

menta que es condicional, problemático y arbitrario, y que funciona al modo de los conse-

jos de prudencia (Kant), y dice: “el imperativo hipotético provee un fuerte incentivo extra-

moral para el establecimiento del mundo jurídico” (Estes, Y., “Fichte’s Hypothetical 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

208 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Por último, el motivo de la concordancia con Kant –efectiva o presumi-

da– en el tratamiento del derecho, pese a que aún no se había pronunciado 

completamente sobre el tema y lo hará luego en la Metafísica de las costum-

bres, le sirve a Fichte de justificativo para esbozar algunas coincidencias57 y, 

en especial, para presentar una importante síntesis de lo que será el desarrollo 

de su propio Derecho natural, que tratamos en el siguiente apartado.  

 

5.6) LOS “PUNTOS PRINCIPALES” 

 

Tras marcar las similitudes y las diferencias con Kant, Fichte procede a 

presentar los “puntos principales”58 del Fundamento del derecho natural. 

Ante todo, señala que la ley jurídica ordena que cada individuo limite su 

libertad recíprocamente con otros, de modo que todos puedan vivir juntos. 

Sin embargo, la ley no alcanza a definir quiénes ni cuáles son esos otros. Tal 

como advirtió en Algunas lecciones sobre el destino del sabio (3.4), el hom-

bre ya nace y vive en sociedad con ciertas personas y, aunque no haya estado 

originariamente o en la instancia fundacional de esa sociedad, en todo mo-

mento decide libremente y sin ninguna obligación extra-jurídica mantenerse 

en ella. Por lo tanto, la remisión a la instancia originaria y fundacional no 

responde a una cuestión empírica, pues para Fichte la situación natural previa 

o a-estatal es una mera ficción, como veremos (7.3, 7.7); la remisión a la 

instancia originaria responde a un proceso de legitimación: en la medida en 

que el individuo permanece en el enlace, consiente (quiere, decide) explícita 

o implícitamente su pertenencia social e institucional, es decir, identifica su 

voluntad con la voluntad fundacional originaria y se coloca a sí mismo bajo 

esta unificación. Lo mismo vale para el contrato: 

 

                                                           

Imperative: Morality, Right, and Philosophy in de Jena Wissenschaftslehre”, en Brea-

zeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognition. New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, p. 65). En esto claramente 

Estes no coincide con Schottky, que sustenta que el motivo o móvil principal para la 

realización del derecho es el egoísmo (Untersuchungen, op. cit., p. 183). 
57 Los puntos de coincidencia con Kant son: (a) la paz constituye un estado artificial e 

incluye la coacción a los otros para que acepten ese pacto; (b) la necesidad de un contrato 

originario; (c) la transferencia del poder por parte del pueblo al ejecutivo. La diferencia 

radica en que Fichte rechaza la división de poderes, sobre lo que volveremos abajo (8.3) 

(GNR Ein.III, GA I/3 324, FDN 112-113). En cuanto a la Metafísica de las costumbres, 

cabe aclarar que su publicación se efectúa precisamente entre la publicación de la primera 

parte (esto es, hasta el § 16) del Fundamento del derecho natural, y la publicación de la 

segunda parte (§§ 17-21 y apéndices) en 1797. Sobre el juicio negativo del Fichte tardío 

respecto de esta obra de Kant, véase Rampazzo Bazzan, M., “«Kant» contro Kant nella 

Dottrina del diritto di Fichte”, op. cit., pp. 831-832.  
58 GNR Ein.III, GA I/3 326, FDN 113. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 209 

 
 

Esto, aplicado al contrato de ciudadanía (Bürgervertrag) [signifi-

ca]: permanece originariamente en el libre arbitrio de cada uno si 

quiere vivir en este Estado determinado o no; aunque, si sólo quie-

re vivir entre los hombres, no permanece en su arbitrio si entra en 

general en un Estado cualquiera o se mantiene como su propio 

juez. Pero, en cuanto exterioriza la voluntad de entrar en un deter-

minado Estado y es aceptado en el mismo, entonces está sometido 

sin más, mediante esta mera declaración (Erklärung) mutua, a to-

das las limitaciones que la ley jurídica exige para esta muchedum-

bre de hombres; mediante dos palabras, “quiero vivir en este 

Estado”, ha aceptado todas las leyes del mismo. La ley del Estado, 

según la forma, es su ley, mediante su consentimiento; pero, según 

la materia [y] sin ningún consentimiento suyo, la ley está determi-

nada por la ley jurídica y por la situación de este Estado.59 

 

La simple permanencia en un Estado constituye una expresión de querer 

vivir en él, una identificación con la voluntad originaria o con el contrato 

fundante, y la manifestación en palabras representa la dimensión exterior 

sobre la cual versa el derecho, el actuar coherente con el pensar. La sola per-

manencia y el actuar conforme a la ley ya son signos de consentimiento y 

aceptación del conjunto de leyes que caracterizan a ese Estado determinado. 

Una vez dentro del Estado, la admisión formal de la ley incluye la admisión 

material; es decir, en cuanto el individuo está en el Estado, abandona su 

condición de juez y, por ende, su potestad para deducir leyes positivas de la 

ley jurídica fundamental o para adecuar estas leyes a la situación del Estado. 

En suma, en un plano estrictamente conceptual, el contrato de ciudadanía o 

contrato social no refiere a una cuestión fáctica, sino al vínculo necesario del 

individuo –o mejor: del ciudadano– con un determinado Estado, a la ligazón 

de la voluntad particular con la universal. Tampoco se trata de un contrato 

moral o conciencial, y por eso necesita ser expresado. En la medida en que 

el sujeto consiente pertenecer a determinado Estado, legitima y convalida 

formalmente las leyes de ese Estado, aunque materialmente no participe en 

su formulación ni en su aplicación. 

Ahora bien, la ley jurídica también adolece de una importante genera-

lidad: la limitación recíproca de la libertad no alcanza a definir cuál ha de 

ser, en efecto, ese límite que contiene a cada uno y en cada caso; en este 

sentido, la ley jurídica también es meramente formal y, por tanto, incapaz de 

aplicación por sí misma, porque no define hasta dónde ha de extenderse la 

esfera de libertad de cada uno.60 Así: 

                                                           
59 GNR Ein.III, GA I/3 326, FDN 114. 
60 El aspecto formal de la ley jurídica es sumamente relevante para la ponderación de las 

partes del Fundamento del derecho natural (5.7) y, en especial, para la relevancia de la 

aplicación, que a la vez se conecta con la necesidad de que la filosofía del derecho sea 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

210 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Esto, aplicado al Estado [significa]: en su ingreso al Estado, cada 

uno tiene que acordar (vergleichen) con el mismo [Estado] sobre 

un cierto alcance para sus acciones libres (una propiedad, derechos 

civiles, etc.). Ahora, ¿qué lo limita precisamente sobre esta esfera? 

Evidentemente, su propia decisión libre; pues, sin la misma tendría 

precisamente tanto derecho sobre todo como el que tienen para ello 

los otros restantes. Pero ¿mediante qué se determina cuánto puede 

ser concedido a cada individuo para sí? Evidentemente, mediante 

la voluntad común.61    

 

El pasaje resulta ser lo suficientemente ambiguo para presentar el mo-

mento en que todos y cada uno ingresan al Estado –esto es, cuando reflexio-

nan sobre la identificación de la voluntad particular con la voluntad origi-

naria, como si estuvieran presentes en esa presunta situación fundante–, y se 

tienen que equiparar mutuamente y negociar con el Estado una determinada 

esfera para la realización de sus acciones libres. ¿Se trata de un acuerdo entre 

particulares, o entre el particular y el Estado? ¿Se trata de un acuerdo mera-

mente horizontal, o de un acuerdo vertical? Además, ¿se trata de un cálculo 

utilitario de conveniencia, o de una equiparación igualitaria? La ambigüedad 

del pasaje, y lo mismo sucede en el § 17 de esta obra (9.1–9.3), permite sus-

tentar ambas perspectivas en ambos casos, y según dónde se ponga el énfasis 

se obtiene una determinada línea interpretativa. Como observaremos en el 

momento oportuno (8.1–8.2), Fichte intenta interesar al particular represen-

tándolo desde cierta perspectiva egoísta, para luego invertirla en una lógica 

de la contención de lo particular en lo universal; es decir, se plantea la hipó-

tesis de un particular reticente a la unificación. Pero, dado que no hay nada 

fuera del Estado (7.7), la situación originaria surge como ficción heurística 

para explicar el consentimiento y la legitimidad. Y cuando Fichte tiene que 

                                                           

“real” y no meramente formal (5.4). R. Schottky lo expone magistralmente: “El principio 

metódico del filosofar «real» y, desde él, el tipo y manera correspondiente de deducir el 

concepto de derecho, tienen ahora, para la construcción y contenido del derecho natural 

completo, una significación decisiva. […] El método del filosofar «real» obliga a Fichte, 

por lo tanto, a mantener a la vista […] permanentemente la realizabilidad del derecho 

como criterio de sus deducciones” (Untersuchungen, op. cit., p. 178). Este “nuevo méto-

do” del derecho también tiene que existir en el Estado: “En el ideal metodológico de una 

«Doctrina del Derecho real» se arraiga profundamente la tesis, que bien se puede apreciar 

como centro sistemático de todo el Derecho natural de 1796/97”, prosigue Schottky y 

cita a Fichte: “«Por tanto, en el sentido como se ha tomado frecuentemente la palabra, no 

hay ningún derecho natural en absoluto, esto significa: ninguna relación jurídica entre 

hombres es posible fuera de una República y bajo leyes positivas»” (p. 179). Sin dudas, 

esta última aseveración expone la piedra angular del Fundamento del derecho natural, 

tema que trataremos en 7.7. 
61 GNR Ein.III, GA I/3 327, FDN 114. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 211 

 
 

definir la clave de la delimitación y de la aplicación –precisamente aquello 

que distingue una filosofía del derecho real de una filosofía formal y abstrac-

ta, esto es el cuánto de las esferas para cada uno–, emplea un criterio estricta-

mente igualitario (9.4, 10.2), pero antecedido de cierta argumentación para 

interesar al particular y mostrarle su conveniencia en la unificación. El crite-

rio igualitario no es aplicable desde una lógica de la particularidad, sino úni-

camente desde la lógica de lo universal o voluntad común. Luego, la decisión 

también corresponde al individuo, tanto respecto de su esfera asignada como 

respecto de la delimitación de la misma, en relación con esta mirada univer-

sal que él ha consentido y avalado.  

Aunque los individuos estén de acuerdo con la delimitación, ciertamente 

también pueden violar o transgredir ese límite (auto-)impuesto desde la vo-

luntad común. De ahí que se necesiten la coacción y la ley penal como instru-

mentos de enderezamiento de la voluntad mala. Al igual que la aplicación 

efectiva de la delimitación de las esferas de cada uno, la aplicación de la 

coacción no puede depender del juicio de los particulares, sino que éstos 

tienen que transferir la facultad valorativa y judicativa respecto de todos los 

casos de litigio a un Tercero. Por ende, para la distribución y reconocimiento 

de derechos originarios (la delimitación de las esferas de cada uno) y para la 

sanción sobre aquellos que infringen estos derechos (poder de coacción), la 

ley jurídica requiere una voluntad común encarnada en un poder efectivo y 

capaz, desde la lógica de lo universal que contiene a lo particular, de mante-

ner la unidad del conjunto social. Este poder común es el Estado. 

Además de la contención y delimitación de los particulares en la voluntad 

común y de la aplicación del poder coactivo a quien infringe la ley, el Estado, 

si no ha de ser una entidad mecánica y administrativa –lo que representaría 

otro formalismo jurídico–, tiene que definir una conducción capaz de inter-

pretación y asunción representativa de la voluntad común en una persona (o 

varias, aunque conceptualmente una): el poder ejecutivo. Dado que el Estado 

no se erige en Fichte como un aparato absolutamente distinto y contrapuesto 

a lo social, sino en consonancia y entretejido con lo social mismo –es decir, 

comprometido tanto con el poder-vivir de cada uno (9.4), como respecto de 

la regulación o constitución del espacio comercial (10.3)–, y dado que no se 

trata de una entidad anónima y automática, la objetivación y cristalización 

de la voluntad común se logra en la figura de un representante, el poder sobe-

rano en ejercicio, que sea conocedor, intérprete y conductor del Estado en 

sentido amplio (social, económico, cultural, etc.), y que sea responsable de 

sus decisiones. Así lo presenta Fichte: 

 

Pero, ¿quién debe proclamar la voluntad común, sin duda perfec-

tamente determinada por la naturaleza de la cosa, sobre el dere-

cho de los particulares así como sobre la punición […]? ¿Quién 

debe aclarar e interpretar aquella necesaria disposición de la 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

212 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

naturaleza y de la ley jurídica? Nadie sería más inapropiado para 

esto que la muchedumbre y, mediante la reunión de votos particu-

lares se podría obtener muy impuramente el resultado de la verda-

dera voluntad común. Este asunto no puede corresponder a ningún 

otro sino a aquel que siempre abarca con la vista al todo y a todas 

las necesidades del mismo y al que, para esto, para que domine      

ininterrumpidamente el más estricto derecho, sea responsable; a 

ningún otro que al administrador del poder ejecutivo.62   

 

La pregunta de Fichte se orienta al meollo de la cuestión jurídico-polí-

tica: ¿quién debe manifestar, anunciar o exponer, la voluntad común? ¿Quién 

debe esclarecer y otorgar contenido –esto es, aplicación– a la ley jurídica? 

La muchedumbre y la votación desembocan sólo de manera muy casual y 

arbitraria en la verdadera voluntad común. Por lo tanto, el indicado es el 

administrador del poder ejecutivo, el responsable del dominio del derecho, 

el facultado para captar el sentido de conjunto y todas las necesidades, el que 

tendrá que explicitar el contenido de la ley –por ende, las leyes positivas– 

según la razón y según la situación del Estado (8.2–8.5). Estas leyes tienen 

fuerza vinculante para los individuos, porque no son más que el contenido 

deducido –se presupone, coherentemente– de la ley jurídica a la cual, según 

la forma, los particulares ya han convalidado con su consentimiento y por 

eso están reunidos con/en este determinado Estado. Si la definición del con-

tenido de la ley corresponde al intérprete de la voluntad común, entonces no 

tiene ningún sentido –razona Fichte– la separación de poderes, lo que signifi-

caría –al igual que la muchedumbre o la votación– un debilitamiento de la 

unicidad necesaria del poder supremo. De este modo, forma parte del poder 

ejecutivo también la elaboración de leyes o legislación civil.63  

                                                           
62 GNR Ein.III, GA I/327, FDN 115. 
63 Apenas un párrafo después Fichte menciona la Constitución como la ley de leyes o la 

ley sobre el uso de la aplicación de la ley, marcando implícitamente la diferencia con la 

elección del ejecutivo que se realiza por mayoría, puesto que la Constitución debe recibir 

unanimidad (8.5, 8.7); y señala como “parte esencial” de la Constitución, más allá de la 

forma de gobierno adoptada, al Eforato (8.6), el órgano de control de juridicidad (GNR 

Ein.III, GA I/3 328, FDN 115). Ahora bien, si el Eforato fuera una variante de la división 

de poderes, entonces Fichte se contradiría de un párrafo a otro; si se trata sólo de un poder 

negativo, un sustituto de la división de poderes –o, mejor, una institución para diagnos-

ticar el nivel de legitimidad del ejecutivo, o como sugiere M. Rampazzo Bazzan (“«Kant» 

contro Kant nella Dottrina del diritto di Fichte”, op. cit., pp. 842-843): el equivalente al 

espacio público kantiano–, no habría tal contradicción. De todos modos, que haya o no 

haya tal contradicción es discutible, y ciertamente la duda que genera el Eforato como 

vestigio de contra-poder frente al despotismo y como vehículo institucional de la voluntad 

popular, se termina de despejar en Das System des Rechtslehre (1812), donde una de las 

pocas pero importantes diferencias con este Fundamento del derecho natural reside preci-

samente en el rechazo del Eforato.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 213 

 
 

Y concluye: “El administrador del poder ejecutivo es el intérprete natural 

de la voluntad común sobre la relación de los individuos unos con otros den-

tro del Estado”.64 ¿Qué significa “intérprete natural”? ¿El más apropiado, el 

más acorde? ¿Cómo se determina? ¿En qué tipo de forma de gobierno? Estos 

temas serán trabajados en el § 16 de esta obra (8.2–8.5); por el momento 

conviene subrayar que la expresión “intérprete natural” ofrece una suerte de 

síntesis entre, por un lado, el individuo que todos indicarían espontánea-

mente como el más idóneo para la conducción de los asuntos comunes y, por 

otro lado, la totalidad que se retroalimenta desde su accionar (1.3). Así como 

en la base social hay una multiplicidad de voluntades particulares que con-

sienten y legitiman al conductor, de la misma manera esta multiplicidad se 

nutre y fortifica –esto es, intensifica su legitimación al ejecutivo– en la 

medida en que las acciones realizadas desde la cúspide son recibidas como 

beneficiosas e incrementan el consenso de la base. Este sistema organicista 

no se efectúa sólo entre la conducción y cada uno de los particulares, sino 

también relacionalmente entre los particulares mismos, el ámbito donde el 

ejecutivo ha de mostrar las virtudes o defectos de su accionar.       

 

5.7) LA DEDUCCIÓN Y LA DIVISIÓN SISTEMÁTICA DEL DERECHO NATURAL 

 

Para una consideración sistemática del Fundamento del derecho natural 

conviene, ante todo, observar al menos esquemáticamente la estructura que 

subyace a esta obra, sus momentos internos, las posibles interpretaciones 

sobre los mismos, y la hipótesis de un hilo conductor que permita conectar 

esos distintos momentos. La obra se divide en una primera parte publicada 

en 1796 (hasta el § 16 inclusive) y una segunda en 1797 (desde el § 17 al 21, 

y los dos Apéndices: uno sobre el derecho de familia, y el otro sobre el dere-

cho de gentes y cosmopolita) con el título “Derecho natural aplicado”. La 

primera parte se subdivide en tres secciones: la deducción del concepto de 

derecho (§§ 1-4), la deducción de la aplicabilidad del concepto de derecho 

(§§ 5-7) y la aplicación sistemática del concepto de derecho, o Doctrina del 

Derecho propiamente dicha (§§ 8-16), cuyo último momento se titula “De-

ducción del concepto de una República”. En este punto, dado que el Funda-

mento del derecho natural en su primera parte contiene tres deducciones, 

cabe preguntarse ¿qué significa “deducción”? 

Aunque algunos explican la deducción fichteana desde la deducción tras-

cendental y la deducción metafísica en Kant,65 Fichte trata el tema en una 

                                                           
64 GNR Ein.III, GA I/3 328, FDN 115. 
65 G. Von Manz (“Freiheit und Eigentum”, op. cit., pp. 27-29) directamente toma el sen-

tido de la Crítica de la razón pura de Kant (B 117, B 159), mientras que J. Martins Da 

Cunha (Juízo moral, história e revolução em Kant e Fichte, op. cit., pp. 151-155; también 

en “Intersubjetividade e modo de exposição no ‘primeiro’ Fichte”, Revista de Estudios 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

214 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

obra muy próxima al Fundamento del derecho natural, a saber: el Esbozo de 

lo propio de la Doctrina de la Ciencia (1795), que oficia de complemento 

del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (en efecto, fue incluida 

junto con éste en la segunda edición de 1802) y que se orienta a la parte 

teórica. Con motivo de la explicación de los hechos (Thatsachen) contenidos 

en el espíritu y la búsqueda de un hecho (Faktum) primero, Fichte afirma que 

Kant parte de la presuposición de lo múltiple dado, para ir de lo particular a 

lo universal. El resultado, o lo que logra explicar Kant, es un universal colec-

tivo, un todo de la experiencia hasta el momento, “pero nunca un universal 

infinito, un progreso de la experiencia en la infinitud. Desde lo finito dado 

no hay ningún camino a la infinitud”.66 En cambio, sí se puede realizar el 

camino inverso, “desde la infinitud indeterminada e indeterminable, median-

te la facultad de determinar, a la finitud”.67 Por lo tanto, la Doctrina de la 

Ciencia, en cuanto sistema completo de las acciones del espíritu humano 

(4.2), tiene que tomar este camino y “descender desde lo universal hacia lo 

particular”.68 El procedimiento se corresponde con el método sintético, y 

consiste en partir de un hecho y buscar el fundamento –por ejemplo, el Yo– 

desde el cual tiene que ser deducido, o partir de un principio y mostrar cómo 

en él está comprendido el hecho. Si en la conciencia se presenta o presupone 

un hecho, entonces éste –razona Fichte– “tiene que ser deducido”; y lo 

mismo sucede con la conciencia, tiene que ser deducida, de modo tal que la 

Doctrina de la Ciencia no se apoye en el “testimonio de la experiencia”, sino 

en “su deducción”.69  

                                                           

sobre Fichte, n° 2, EuroPhilosophie Editions, 2011, pp. 6-8) remite esta idea a A. Renaut. 

Pero otros aluden a la deducción trascendental sin relacionarla con Kant: por ejemplo, L. 

Siep (Praktische Philosophie, op. cit., pp. 29, 42-45), R. Williams (Recognition, op. cit., 

p. 63), R. Schottky (Untersuchungen, op. cit., p. 181), y D. Breazeale (“The «Mixed 

Method» of Fichte’s Grundlage des Naturrechts and the Limits of transcendental Reelle-

philosophie”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognition.      

New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, p. 

117). 
66 Fichte, J. G., Grundriss, § 1, GA I/3 144. 
67 Ibíd., § 1, GA I/3 144-145. 
68 Ibíd., § 1, GA I/3 145. 
69 Ibíd., § 1, GA I/3 146. En la Doctrina de la Ciencia de 1811 Fichte contrapone 

deducción a inducción: “O bien se parte del factum de la multiplicidad, en la que se pone 

fe, y se busca una unidad para esta multiplicidad […] para poder demostrar por inducción 

que la unidad puesta por hipótesis es en efecto la unidad para esta multiplicidad. O bien 

–el camino inverso–, se parte de la unidad, que se tendría que tener entonces por vía de 

deducción” (Fichte, J. G., Doctrina de la Ciencia de 1811, trad. A. Ciria, Madrid, Akal, 

1999, p. 102). Más abajo señala que la demostración se puede realizar: desde el factum y 

en busca del principio que lo posibilita, desde la necesidad del factum y mostrando cómo 

se justifica, o directamente –y ésta es la auténtica vía deductiva– desde el principio hasta 

el factum (ibíd., pp. 168-169). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 215 

 
 

En el Fundamento del derecho natural la exposición del concepto de de-

recho (§§ 1-4) indaga las condiciones de la autoconciencia, atraviesa la cor-

poralidad y la influencia recíproca (§§ 5-6), hasta dilucidar la condición de 

la que depende el derecho, la comunidad de seres libres e igualmente limita-

dos (§ 7). Pero el concepto de derecho es un concepto originario de la razón 

pura, y el verdadero punto de partida, según evidencia la “Introducción”, no 

es el ser racional finito, sino la racionalidad, la Yoidad, la unidad sujeto-

objeto, donde el sujeto está contenido y abstraído. En consecuencia, el desa-

fío del procedimiento de Fichte reside en vislumbrar cuáles son los elemen-

tos implicados y cuál la unidad que los fundamenta. La misma advertencia 

vale para la deducción: cuál es la instancia universal y cuál la particular 

contenida en la primera. El método sintético incluye un doble cariz:70 de un 

lado, añade determinaciones que enriquecen el concepto, y en este sentido es 

progresivo; del otro, se retrotrae en condiciones, o reconstruye la génesis, 

hasta hallar el principio, y en este sentido es regresivo.71 Las dos direcciones 

forman parte de un mismo camino. 

Con estos elementos se podría esclarecer la subdivisión de la primera 

parte del Fundamento del derecho natural. Al respecto, en la “Introducción” 

Fichte ofrece un bosquejo muy sucinto:  

 

En el presente escrito, el concepto de derecho ha sido deducido al 

mismo tiempo con su objeto, como condición de la autoconcien-

cia; ha sido derivado, determinado, y asegurada su aplicación, tal 

                                                           
70 En Grundriss, § 1, GA I/3 145, lo denomina “método sintético”. En Vergleichung des 

vom Hrn. Prof. Schmid aufgestellen Systems mit der Wissenschaftslehre (1796), afirma 

Fichte: “en la Doctrina de la Ciencia el objeto es un activo, lo expuesto en su actividad. 

El fin de la ciencia última no es el de justificar un sistema de cosas, sino el de describir 

una serie de acciones […]. Por eso todas las descripciones de las mismas [acciones] son 

genéticas” (GA I/3 256); es decir, las acciones (lo deducido) son captadas en unidad 

inseparable con el Yo que las realiza y observa (el principio de deducción). El carácter 

genético-regresivo se observa en los primeros parágrafos (§§ 1-4) del Fundamento del 

derecho natural, en especial en el Corolario del § 2 (GA I/3 335-337, FDN 122-123), 

donde el proceder sintético se condice con el referir las acciones al Yo. Fichte alude 

explícitamente al “método sintético” en otros pasajes (GNR § 8.III, GA I/3 394, FDN 

182, y GNR § 11.III, GA I/3 407-408, FDN 196), valiéndose de distintas acepciones 

incluidas en la Doctrina de la Ciencia nova methodo (WLnm-H § 10, GA IV/2 107-108, 

DCnm 93-94), que analizaremos en su momento (7.1 y 7.3) 
71 D. Breazeale caracteriza el método trascendental distinguiendo entre un proceder sinté-

tico de reconstrucción genética de los actos y condiciones necesarias junto con la produc-

ción de la unidad de la serie misma, y un proceder dialéctico que tematiza la contradic-

ción y busca una solución creativa al problema (“The «Mixed Method»”, op. cit., pp. 117-

120). La primera versión del método aparece, según Breazeale, en los primeros parágrafos 

del Fundamento del derecho natural, y la segunda a partir del § 8 (pp. 122-123). Aunque 

podría decirse que Fichte abandona el primer método en función del segundo, Breazeale 

se inclina por el “método mixto” y descarta la oposición entre ambos (pp. 127-129). 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

216 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

y como se exige de una ciencia real. Esto sucede en la primera y 

en la segunda sección de esta investigación. El concepto de dere-

cho es ulteriormente determinado y se demuestra el modo como 

tendría que ser realizado en el mundo sensible, en la Doctrina del 

Derecho cívico-político (Staatsbürgerrechts), al cual el derecho 

originario y el derecho de coacción sirven de preparación.72       

 

La jerarquía explícita indica que el concepto de derecho, que se deduce 

de la razón, es condición de la autoconciencia, y a esto corresponde la 

primera sección (§§ 1-4). La segunda sección (§§ 5-7) tiene como finalidad 

asegurar la aplicación del concepto, y a esto corresponde la aplicabilidad. 

Concepto y objeto están determinados conjuntamente, tal como se le exige a 

una filosofía real; pero no alcanzan a ser realizados. La comunidad de seres 

libres e igualmente limitados, junto con los respectivos cuerpos propios a 

partir de los cuales se delimita una esfera de libertad/actividad y que exclu-

yen cualquier posibilidad de no-reconocimiento del otro como ser racional, 

requieren una ulterior determinación y demostración; por lo tanto, su reali-

zación efectiva aún no ha sido consumada, y concierne a la tercera sección, 

la aplicación (§§ 8-16), llevar a cumplimiento el concepto de derecho. Sobre 

esta tercera sección Fichte traza una nueva jerarquía: el derecho originario y 

el de coacción no son más que “preparativos” para el derecho en el Estado, 

que asimismo requiere de deducción. La deducción del Estado permite regre-

sar las voluntades presuntamente dispersas a una voluntad común fundante 

que las posibilita y delimita, y que tiene que cristalizarse institucionalmente 

y mediante una conducción. En este desarrollo la voluntad se manifiesta co-

mo el punto de fuga hipotético-problemático del concepto y aplicabilidad del 

derecho, y a la vez como la clave de la aplicación, en cuanto la voluntad 

comprende una articulación entre lo universal y lo particular, o entre lo hori-

zontal y vertical, o entre el ser racional finito y el ser-común, que realiza 

efectivamente la comunidad jurídica.  

Ahora bien, la gran línea divisoria respecto de las interpretaciones posi-

bles sobre esta obra –presentadas de modo esquemático (1.4), pues bien se 

podrían trazar más variaciones–, depende de la ponderación de las tres gran-

des secciones. Así como algunos intérpretes colocan el énfasis en la teoría 

del reconocimiento y otros en la corporalidad, del mismo modo hay otros 

que centran el foco en la secuencia estado de naturaleza-Estado (y, dentro de 

ésta, en distintos aspectos y matices que observaremos en su momento). En 

líneas generales, quienes subrayan las dos primeras secciones obtienen una 

visión bastante armónica de lo social y de lo político en Fichte, y quienes 

subrayan la tercera sección obtienen un escenario más bien conflictivo y que 

                                                           
72 GNR Ein.II.6, GA I/3 322, FDN 111. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 217 

 
 

solicita más fuertemente un poder coactivo y una autoridad.73 A nuestro 

entender, ambas perspectivas son ciertas y se contradicen mutuamente: así 

como en el reconocimiento y la corporalidad no cabe minimizar el aspecto 

hipotético-problemático que exige necesariamente un desarrollo ulterior –un 
                                                           
73 Esta dualidad se sigue del planteo de L. Siep. En rigor, la línea hobbesiana proviene de 

R. Schottky (Untersuchungen, op. cit., p. 176), pero Siep se vale de la misma para señalar 

una ruptura entre las dos primeras secciones y la tercera, es decir, a partir del § 8 Fichte 

regresa a Hobbes (Praktische Philosophie, op. cit., pp. 42-43). Además de apuntalar las 

debilidades de la teoría del reconocimiento y de la intersubjetividad, y aunque Siep admite 

que en esta parte Fichte no concuerda con Hobbes (pp. 47-53), las remisiones al trasfondo 

hobbesiano (pp. 53-55) son innegables. Sin embargo, Siep intenta neutralizar el presu-

puesto del egoísmo –y, con ello, distanciarse de Schottky– cuando afirma: “la admisión 

de una aspiración de seguridad egoísta no se basa en una tesis sobre la naturaleza de los 

hombres, sino sobre la experiencia de una pérdida de confianza” (p. 58). Siep descarta el 

egoísmo universal o el “pueblo de demonios” kantiano bajo la idea de que no funcionan 

en la teoría de Fichte (pp. 57-59), y en este sentido concluye que no hay una ruptura 

metodológica, porque la desconfianza se desprende de la conciencia y de los niveles de 

reflexión que habilitan la duda sobre la exhortación y el reconocimiento (pp. 60-61). 

Sobre esta interpretación de Siep –aunque basándose en otro texto de él (Anerkennung 

als Prinzip, op. cit., p. 35) que no ofrece los matices aquí señalados y donde afirma que 

en la coacción y en el Estado “el principio de la auto-conservación ocupa el lugar del 

principio del reconocimiento”–, R. Williams (Recognition, op. cit., p. 64) le reprocha a 

Fichte no aprovechar la mediación intersubjetiva en el derecho, así como separar éste de 

la “ética social”. El mismo reproche de falta de consideración de la “actitud moral” ante 

el presupuesto del egoísmo se halla en J. Clarke (“Fichte and Hegel on Recognition”, op. 

cit., pp. 366-370). Sin embargo, hay otras miradas: W. Janke, por ejemplo, destaca que, 

a diferencia de Hobbes y de Maquiavelo, el presupuesto de la voluntad maligna en Fichte 

es un “como-si” o un “posible modo deficiente de no-reconocimiento”, y nada más 

(Janke, W., “Anerkennung”, op. cit., p. 210). J. Kloc-Konkolowicz sostiene que el dere-

cho en Fichte es un fin en sí mismo y en todo conflicto entre partes se mantiene la unidad 

o comunidad de conciencia (“Gegenseitige Anerkennung”, op. cit., pp. 257-258). J. 

Martins Da Cunha sustenta que la sumisión en Fichte difiere de la de Hobbes (Juízo 

moral, história e revolução em Kant e Fichte, op. cit., p. 171). V. López Domínguez dice 

que el estado de naturaleza fichteano se deduce de un encuentro intersubjetivo originario 

signado por el reconocimiento armónico, cuyo mejor ejemplo es la educación, y que se 

contrapone al modelo hostil y agresivo al modo de Maquiavelo, Hobbes, Kant o Hegel 

(“Political Realism in Idealism”, op. cit., p. 233). Por último, C. Kinlaw reúne el punto 

de vista de Siep y de Williams, y critica el modelo de racionalidad subyacente: “que 

Fichte asuma que el ser racional finito actúa prudentemente, o incluso adicionalmente que 

opere con una concepción instrumental de la racionalidad práctica, no implica que él esté 

comprometido con la teoría del egoísmo racional –en suma, que él sea un hobbesiano” 

(“Practical Rationality and Natural Right”, op. cit., pp. 208-209 ss., la cita en p. 213). 

También Kinlaw se basa en el Siep de 1979 (el de Anerkennung als Prinzip) y obvia los 

matices de 1992 (en Praktische Philosophie). Sin un estado de naturaleza hobbesiano, 

para Kinlaw carece de sentido la idea de Williams de reinstalar el reconocimiento (pp. 

215-216). Lo interesante de su posición reside en que el conflicto es inherente a la 

limitación “y emerge incluso con una situación jurídica estable” (p. 223), es decir, no 

requiere que la violación del derecho se produzca efectivamente, y sin embargo no se deja 

de necesitar al Estado. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

218 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

despliegue que reconfigura los términos de la relación intersubjetiva mera-

mente horizontal–, igualmente la hipótesis metodológica de maldad y con-

flicto entre voluntades –al punto de colocar la sociabilidad al borde de una 

guerra de todos contra todos– no significa más que la imposibilidad de erigir 

una situación a-estatal armónica, y se neutraliza en cuanto la voluntad parti-

cular se reúne y confunde o fusiona –porque deviene parte de– la voluntad 

común. Las dos perspectivas, la del reconocimiento armónico y la del con-

flicto, tienen en común el infructuoso intento de relacionar lo particular sin 

referencia a la unidad fundante, es decir, prescindiendo del momento de 

verticalidad que tan importante resultó ser en el marco de la consideración 

especulativa de la Doctrina de la Ciencia. Pero ambas desembocan en sus 

respectivas unidades: la comunidad jurídica en el primer caso, el Estado-co-

activo en el segundo. Y ambas se necesitan, porque sin el momento conflicti-

vo jamás se logra una comunidad estable (y no se lleva a cumplimiento el 

derecho), y sin el reconocimiento recíproco jamás se explica la unificación 

(y, por ende, el Estado aparece, o como un salto cualitativo dogmático, o 

como un poder coactivo enajenado y policial). La síntesis74 exige pensar la 

organicidad dentro del Estado, que se revela como la tarea resuelta en el 

curso del Fundamento del derecho natural y como la base de todo el edificio, 

es decir, como el verdadero fundamento último desde el que se efectúa la 

comunidad jurídica. 

La interpretación que abonamos aquí resulta acorde con el procedimiento 

sintético, reúne las partes del Derecho natural buceando sobre el espíritu de 

conjunto, y especifica el fundamento último de esta obra: el Estado. Además, 

se presenta en paralelo con la exposición de la Doctrina de la Ciencia nova 

                                                           
74 En el citado artículo sobre el “método mixto” en el Fundamento del derecho natural, 

D. Breazeale explica la segunda versión: “Con la introducción del concepto de República 

(Commonwealth), Fichte sostiene que ya antes ha resuelto el problema «en concordancia 

con el método estricto» […], y sintetiza atentamente esta prueba en términos cuasi-geo-

métricos. El problema es encontrar un tipo de voluntad que necesariamente sea idéntica 

con la voluntad común […]. En cada paso de la deducción del contrato social y del 

Rechtsstaat de Fichte, uno encuentra nuevas contradicciones que no pueden ser resueltas 

analíticamente […]. Se tiene que enfatizar que no hay un algoritmo disponible para resol-

ver el problema […], la solución apropiada es algo que tenemos que «buscar» [… y] 

requiere de un ejercicio de resolución creativa del problema” (“The «Mixed Method»”, 

op. cit., p. 123). En este método hay una incógnita, una X a encontrar, que no se sigue 

analíticamente de los elementos dispuestos, o que requiere “un pensamiento imaginativo” 

(p. 124). Por eso se trata de un paso sintético, pero no de un salto cualitativo, ni de una 

mera traducción de la coacción al Estado. La imaginación conduce al Estado organizado 

en el § 17 del Fundamento del derecho natural (9.3). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 219 

 
 

methodo, la que guarda más familiaridad y cercanía con esta obra (el Dere-

cho natural),75 y cuyo punto principal, supremo y firme, en el que todo con-

verge y desde el cual lo demás se desprende, es la voluntad pura en la forma 

de comunidad de seres racionales o reino de los fines (4.7–4.8), que en el 

ámbito jurídico-político implica la reunión de un múltiple determinado en el 

Estado. Luego, la segunda parte, el “Derecho natural aplicado”, se sigue de 

este concepto fundamental, y completa el panorama de aplicación.76   

Desde el primer párrafo de la “Introducción” hay un hilo conductor que 

atraviesa la obra entera: el ser racional (Vernunftwesen). El punto de partida, 

la racionalidad o Yoidad, se desenvuelve, en la primera sección, a través del 

ser racional finito y el descubrimiento genético de las condiciones de la auto-

conciencia. En la segunda sección, el ser racional finito aparece y se recon-

figura con la corporalidad y bajo la influencia de otros seres, sus iguales, con 

los que forma una comunidad. En la tercera sección Fichte trata las condi-

ciones de realización de la comunidad, hasta el momento hipotético-proble-

mática. En este sentido la “Doctrina del Derecho” –o el derecho propiamente 

dicho– afronta la dimensión jurídico-política de la aplicación, aunque esta 

aplicación sea conceptual o trascendental (y no empírica). El derecho origi-

nario y el de coacción constituyen ficciones conceptuales que ensayan la 

articulación de los seres racionales finitos en la situación a-estatal. Ante la 

imposibilidad de formar una comunidad estable, el camino desemboca en el 

punto de llegada de la Doctrina del Derecho, la deducción del Estado, cuya 

legitimación conceptual requiere la transformación del ser racional finito en 

un ser común (Gemeinwesen), o la reunión efectiva del conjunto de volun-

tades particulares en (es decir, dentro de) una voluntad común única. Éste es 

el punto firme de la Doctrina del Derecho, y es la resolución del carácter 

hipotético-problemático inherente a la comunidad jurídica deducida en las 

dos primeras secciones. La tercera sección expone una síntesis, pero desde 

una lógica universal que contiene y deduce de la unidad fundante al parti-

cular o persona. Aunque la exposición en cierta medida parte de la lógica 

                                                           
75 Indudablemente también la Sittenlehre o Ética de 1798 presenta una estructura similar: 

se subdivide en tres grandes momentos, “Deducción del principio de la moralidad”, “De-

ducción de la realidad y aplicabilidad” y “Aplicación sistemática” de ese mismo principio. 

Esta última es la “ética en sentido estricto”, así como la Doctrina del Derecho configura 

el derecho en sentido estricto; y el momento crucial de la ética es la comunidad de seres 

racionales (§§ 18-19), de la cual se derivan los deberes universales y los deberes particu-

lares. 
76 Ante el desdoblamiento de la publicación, en nota Fichte advierte a los críticos que no 

se aventuren en la aplicación, en el sentido de que duda que sean capaces de efectuar 

correctamente la deducción (GNR Ein.II, GA I/3 322 n, FDN 111 n). Este aspecto exhorta 

a considerar la obra como un todo y a ponderar todos los elementos desde el espíritu de 

conjunto (1.6). Pero lo que se sigue en la segunda parte es precisamente el camino de 

descenso, indicado en la Doctrina de la Ciencia nova methodo (4.8–4.9), hacia determi-

naciones más precisas. 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

220 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

particular para interesarla desde su atomismo, tanto el reconocimiento como 

la corporalidad han de mostrar la precedencia del todo sobre las partes y la 

contención de éstas en aquél; por ende, el desafío radica en enfatizar que esa 

lógica horizontal en su entretejido recíproco conlleva el descubrimiento de 

su condición, la unidad fundante vertical, o la verticalización que señalába-

mos en relación con la Doctrina de la Ciencia (4.4–4.5). Sin este desarrollo 

que se cristaliza en el Estado, el concepto de derecho y la aplicabilidad, por 

más delimitado que sea el objeto (la comunidad jurídica), no se llegan a 

realizar plenamente, y así Fichte bien podría recibir el mismo reproche (el 

formalismo o formulismo) que deposita en los teóricos del derecho natural. 

En el próximo capítulo 6, analizaremos la primera y segunda sección (el 

concepto de derecho y su aplicabilidad). Luego, en el capítulo 7, trataremos 

el estado de naturaleza y su subsunción y reconfiguración en el (o dentro del) 

Estado. Finalmente examinaremos en tres capítulos (8 a 10) la concepción 

del Estado, desde su deducción hasta la aplicación última de sus principios 

en la dimensión social-económica. 

 

5.8) EL FUNDAMENTO DEL FUNDAMENTO 

 

En el presente capítulo partimos de dos cuestiones problemáticas, ambas 

relacionadas con el título y el subtítulo de la obra, para luego profundizar en 

la “Introducción” del Fundamento del derecho natural.  

La problematización en torno del lugar del derecho en el sistema (5.1) 

arrojó como resultado que se trata de una disciplina simultáneamente teórica 

y práctica, que inicia con los individuos o seres racionales finitos para deli-

mitar entre ellos el derecho a todo y para configurar una totalidad que parcial-

mente se asemeja al organismo y al mecanismo, y que difiere de ambos en 

que se realiza por libertad. El derecho es una disciplina particular, una región 

del saber y del ser, que se articula con los principios de la Doctrina de la 

Ciencia y, por ende, constituye una filosofía del derecho orientada a sinteti-

zar y unificar en las acciones la libertad y la limitación.  

La segunda problematización, la alusión del subtítulo del Fundamento 

del derecho natural a la Doctrina de la Ciencia (5.2), se concentra en dos 

obras, el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y la Doctrina de la 

Ciencia nova methodo. Con buenos argumentos, el Derecho natural remite 

a las dos, aunque la primera opción parece más dificultosa que la segunda, y 

ésta –en la perspectiva de W. Janke– permite contener a aquélla. Si los con-

ceptos a dinamizar reflexivamente son los de autoposición, limitación y de-

terminación recíproca, bajo el mismo eje de la actividad teórica y práctica 

que se orienta a conocer objetos, que proyecta fines y que regresa a sí misma, 

entonces la cuestión será traducir esa dinámica y volatilidad conceptual para 

recrear en cada obra el espíritu de conjunto de la Doctrina de la Ciencia. La 

ventaja de la interpretación de Janke reside precisamente en que ofrece esa 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 221 

 
 

perspectiva de conjunto. La “novedad” de la Nova methodo se suscita con la 

reflexión sobre los principios y la posibilidad de recrearlos en el ámbito de 

la finitud y con una tarea a resolver. De ahí la insoslayable familiaridad con 

el Derecho natural. Además, éste repone los conceptos orientándolos a su 

especificidad, la producción de una comunidad estable. Así, la pregunta por 

la referencia a la Doctrina de la Ciencia se puede responder de varias maneras 

y con distintos puntos de conexión, sin que la unidad sea evidente a primera 

vista y sin que haya que descartarla. A nuestro entender, el Derecho natural 

se asemeja más a la Nova methodo, pero ni se debe minimizar la unidad de 

ésta con el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, ni lo que el propio 

Fundamento del derecho natural tenga para mostrar. 

El punto de partida de la “Introducción” y, por tanto, de toda esta obra a 

analizar, es la Yoidad (5.3) o actividad que regresa sobre sí y que exige la 

abstracción del propio yo, que a la vez se desenvuelve tanto en la teoría como 

en la práctica, o en el conocimiento de objetos y en la producción de acciones 

según un fin. En la reflexión, el ser racional descubre en sí mismo acciones 

necesarias y acciones libres, y en este sentido en todo objeto se encuentra 

también un concepto, sea sobre lo dado, sea como fin proyectado y a realizar. 

Al igual que forma y contenido, concepto y objeto son inseparables. Esta 

unidad constituye el sello de la filosofía “real”, sello que la distingue de la 

filosofía formal y abstracta. La unidad concepto-objeto y el sello de la filoso-

fía “real” son aspectos muy relevantes para la filosofía del derecho (5.4), que 

tiene que exponer el concepto simultáneamente con el objeto y su aplicación, 

porque sin esta simultaneidad sería meramente formal. El concepto de dere-

cho se deduce originariamente de la razón pura, e involucra una dimensión 

relacional, puesto que recorre la trabazón recíproca y articula una secuencia 

de condicionalidades mutuas cuyo resorte último, la primera condición, con-

serva el rasgo de cumplimiento problemático y, por consiguiente, traslada 

esta problematicidad al resto de la cadena. En este entramado relacional se 

conjugan la libertad y la limitación en determinación recíproca, es decir, en 

un vínculo horizontal que lleva a definir el objeto del derecho como comu-

nidad de seres libres e iguales. 

En consecuencia, para Fichte el derecho ha de ser una ciencia autónoma 

y consistente, directamente radicada en la razón e independiente de la moral 

(5.5). El derecho no trata sólo el pensamiento, sino el pensamiento junto con 

la acción, y la obligación de obedecer la ley no depende de la buena voluntad, 

sino de una decisión arbitraria. Aquí nuestro filósofo cree coincidir con Kant 

y esto motiva la exposición de los “puntos principales” del Fundamento del 

derecho natural (5.6). Si la permanencia en la sociedad depende de la deci-

sión o consentimiento, la remisión a una situación originaria y a un contrato 

no configuran una dimensión fáctica, sino conceptual y de legitimación del 

orden social y político. Al consentir expresamente, el individuo devenido 

ciudadano acuerda formalmente con la ley, pero no materialmente o en el 



CAPÍTULO 5 – Concepto y realidad de la filosofía del derecho 

222 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

contenido, porque en su unificación social cede la facultad valorativa e inter-

pretativa. En esta instancia clave de la aplicación, se pone en juego la deli-

mitación de las esferas de libertad de cada uno, lo cual, junto con la coacción 

y la sanción a los que no se (auto-)limitan, conlleva la necesidad de definir 

una voluntad común encarnada en un poder efectivo, el Estado. El Estado se 

organiza con una conducción suprema, el poder ejecutivo representante y 

responsable de sus actos, o el intérprete natural de la voluntad común cuya 

legitimidad se convalida con el ejercicio. 

Por último, la división sistemática del Fundamento del derecho natural 

(5.7) exige el esclarecimiento del sentido de la deducción, que en sus distin-

tos procederes significa reconstruir la relación entre lo universal y lo particu-

lar. Este aspecto ya permite terminar de prefigurar la relevancia del Estado. 

El método sintético puede variar ensayando contraposiciones o proponiéndo-

se una tarea; sin embargo, progresa añadiendo determinaciones y regresa 

genéticamente en la secuencia de condiciones. Si la deducción del derecho y 

la deducción de la aplicabilidad arrojan una comunidad jurídica hipotético-

problemática, y si el derecho originario y el de coacción no son más que 

preparativos, entonces todo el foco recae en el Estado, pues sólo en éste los 

seres racionales logran reunirse de manera estable. La línea divisoria entre la 

armonía de las dos primeras secciones y la conflictividad de la tercera sec-

ción, suponiendo que se acepta la contraposición y que se la acepta en esos 

términos, tiene que ser resuelta sintéticamente en el Estado organizado que 

contiene lo social (la horizontalidad) internamente, y no como separada y 

opuesta, sino verticalizada. El hilo conductor es el ser racional que, a través 

de la voluntad, primero aparece finito, luego articulado (libre y limitado) y 

finalmente reunido dentro de la unidad fundante. 

En suma, si en este contexto se formulara la pregunta acerca de cuál es 

el fundamento del Fundamento del derecho natural, aunque se tenga sólo un 

puñado de elementos condensados, ya se puede entrever que hay un concepto 

sobre el cual reposa todo lo demás, que en la previa incluye desde la teoría 

del reconocimiento y la intersubjetividad corporal, hasta el ficcional estado 

de naturaleza que parte del derecho originario y se disuelve en las paradojas 

del derecho de coacción, y que en lo posterior incluye toda una serie de deter-

minaciones cada vez más precisas sobre sus implicancias, y ese concepto, 

que ocupa un lugar central no sólo en el desenvolvimiento de la obra, sino 

también en la estructura argumental de la misma, es el concepto de Estado. 

En consonancia con la Doctrina de la Ciencia nova methodo, la centralidad 

del concepto de Estado significa el punto más alto, o más fundamental, en la 

filosofía del derecho de Fichte, esto es, el punto al que se asciende o al que 

se regresa en condiciones de posibilidad, el que permite explicar el problema 

de partida, la autoconciencia, y el que permite soslayar el carácter hipotético-

problemático que entrelaza el desarrollo necesario de los momentos de la 

obra; al mismo tiempo, significa el punto de descenso, de ampliación de las 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 223 

 
 

determinaciones contenidas o abigarradas en ese concepto. En ambas direc-

ciones se destaca la gradualidad: así como Fichte busca primero interesar o 

convencer al más escéptico (4.3) o al más egoísta (8.1) de que su voluntad 

particular tiene que concatenarse en una voluntad universal, del mismo modo 

procede intensificando esa totalidad hasta mostrarla como una organicidad 

inescindible (9.3), únicamente desde la cual se podrá garantizar la posición 

de cada particular y el vínculo comunitario mismo; dicho de otra manera, 

procede intensificando ese punto más alto, el Estado, para luego avanzar en 

la organización social, económica, judicial y policial, etc.  

Pero, por un lado, a diferencia del reino racional de la Nova methodo (o 

de la comunidad moral en general), el Estado presupone una exterioridad, o 

un ámbito sensible y finito, completamente ineliminable y, por lo tanto, no 

se contenta con la mera convergencia interior de particulares, sino que exige 

que esa concordancia sea refrendada en las acciones mismas, y por eso tiene 

que cristalizarse en una dimensión institucional y universal que dirima las 

contiendas insoslayables en el ámbito meramente horizontal de la particula-

ridad. Así, la filosofía del derecho de Fichte requiere una instancia de vertica-

lización, y en ello consiste el nombramiento de un poder ejecutivo, un intér-

prete natural de la ley jurídica que a la vez se haga responsable de ese proceso 

de deducción de las leyes positivas. Éste es el momento de realización del 

concepto de Estado, el momento que especifica, refuerza y autonomiza la 

filosofía del derecho frente a las otras disciplinas que adoptan otras perspec-

tivas. De ahí también que la tensión sea otro componente ineliminable, y que 

la plena armonía social aparezca como un ideal capaz de inspirar el mejora-

miento de la comunidad, ideal ante el cual la propuesta jurídico-política 

asume el desafío y la responsabilidad de acercarse cada vez más.  





225 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 6 

 
Sí mismo y otro: 

reciprocidad, cuerpo propio 
y voluntad 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

En el presente capítulo analizamos las dos primeras secciones del Funda-

mento del derecho natural, esto es, el concepto de derecho y la aplicabilidad, 

y en los siguientes capítulos proseguimos con la tercera sección, la aplica-

ción. En la primera sección (§§ 1-4), Fichte conjuga la dinámica de la Doc-

trina de la Ciencia, aunque ya no en el plano de los principios fundamentales, 

sino en el ámbito del ser racional finito. Igualmente procede en términos de 

posición y contraposición y, ante la dualidad y los problemas que se presen-

tan, se retrotrae en la cadena de condiciones. A la vez, conforme avanza la 

exposición y se descubren los elementos ulteriores que posibilitan los ante-

riores, el concepto de derecho adquiere mayor riqueza y complejidad en las 

determinaciones, a la vez que muestra, mediante la aplicabilidad (§§ 5-7), el 

pasaje hacia la aplicación. No obstante, en ambas secciones, el concepto y la 

aplicabilidad del concepto de derecho, subsiste un aspecto hipotético-proble-

mático que enlaza cada uno de los elementos y que posterga la efectiva reali-

zación del derecho. 

Este aspecto hipotético-problemático del Fundamento del derecho natu-

ral resulta muy significativo a la hora de establecer una interpretación sobre 

esta obra o sobre alguna parte de esta obra. Por un lado, como observamos 

(5.6, 5.7), Fichte anticipa los “puntos principales” y la división sistemática 

en la “Introducción”, adelantándose en la exposición del desarrollo proble-

mático y precipitando una suerte de espíritu o visión de conjunto (1.6). Por 

otro lado, en cada sección se produce un comienzo como si éste fuera desde 

cero, pero en realidad contiene un periplo ya transitado, sólo que ahora 

enriquecido y complejizado desde una nueva perspectiva. Y esto es posible 

porque, de alguna manera, cada sección aspira a ser completa en sí misma y, 

al mismo tiempo, una vez que vuelve sobre sí y agota toda la esfera de in-

cumbencia, encuentra una línea de fuga, un problema no resuelto que va más 

allá de la esfera, que excede lo tratado y que lo hace sucumbir. Por tanto, no 

se trata de un procedimiento poco importante o que se pueda obviar y pasar 

por alto. Se trata de una manera fundamental de organizar la argumentación 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

226 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

y de ponderar el sentido y el alcance de cada una de las partes en función de 

la visión de conjunto. Pues de lo contrario se cae en la tentación de tomar 

una parte por separado y absolutizarla como si fuera el todo, y así se podrá 

reproducir la letra traicionando el espíritu. 

El problema fundamental del Fundamento del derecho natural reside en 

dilucidar las condiciones para la realización de una comunidad de seres libres 

y limitados (5.4). Mientras que en la primera sección se ocupa de dilucidar 

las condiciones generales para el ser racional finito, o mejor, para los seres 

racionales y finitos, en la segunda Fichte traza el mismo camino en relación 

con el ámbito de la corporalidad. La estructura argumentativa de las dos sec-

ciones es muy similar. La cuestión de fondo es cómo organizar o diseñar (y 

no aún realizar, puesto que esto corresponde a la aplicación) la comunidad 

jurídica donde un conjunto de seres libres que viven juntos sean Uno, sin por 

ello perder su libertad y sin por ello perder vinculación, siempre de acuerdo 

con lo que el derecho, en cuanto concepto originario de la razón pura, permite 

deducir de sí. 

La primera sección, la “Deducción del concepto de derecho” (§§ 1-4), 

parte de la autoposición del ser racional finito y explora las condiciones de 

la autoconciencia; es decir, analiza la actividad transformadora (Wirksam-

keit) del ser racional (6.1), que se vuelca en el mundo sensible (6.2), pero no 

de modo aislado, sino en acción recíproca con otros seres racionales (6.3), 

con los cuales se entabla una relación jurídica (6.4). El ámbito del derecho 

concierne a la finitud, a los objetos formados (conocidos o queridos), al trato 

particular y concreto con el otro, al no poder pensar algo exclusivamente para 

sí sin a la vez pensar lo mismo para otro. A grandes rasgos, esta sección 

parece comenzar por la libertad individual y mutar hacia instancias colecti-

vas e igualitarias. La segunda sección, “Deducción de la aplicabilidad del 

concepto de derecho” (§§ 5-7), avanza en la determinación del ser racional 

finito mediante la deducción del cuerpo propio y la explicitación de la influ-

encia recíproca (6.5), con lo cual se reconfiguran (se retoman, se compleji-

zan, se enriquecen) los conceptos de individualidad, relación jurídica y mun-

do. La tensión entre la libertad individual y la necesaria vinculación con el 

otro alcanza aquí (6.6) su nivel más pronunciado, e implica un abanico de 

consideraciones antropológicas y sobre los tipos de organicismo. La segunda 

sección desemboca en la voluntad como base de la comunidad (6.7). El 

carácter relacional del ser racional finito se profundiza en un vínculo intrín-

seco, anclado en el querer, que conduce a la unidad fundamental y que escla-

rece la cuestión jurídica, a saber, cómo es posible que un conjunto de seres 

racionales y finitos vivan juntos, sean libres y acepten la limitación. 

 

 

 

 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  227 

 

6.1) LA AUTOPOSICIÓN EN EL SER RACIONAL FINITO (GNR § 1) 

 

Según el primer principio del Fundamento de toda la Doctrina de la 

Ciencia de 1794, el Yo se pone absolutamente a sí mismo, y sólo en este 

poner consiste su ser (4.3). Pero aquí, en el Fundamento del derecho natural, 

el punto de partida no es el Yo puro o trascendental, ni siquiera la Yoidad de 

la “Introducción” (5.3); el punto de partida es el Yo en cuanto ser racional 

finito. Se trata, entonces, de dos planos completamente diferentes, que sin 

embargo se tienen que articular. Y una cuestión a dilucidar sería si, no obs-

tante, esos dos planos poseen una misma dinámica. Ciertamente, mientras el 

Fundamento de 1794 parte de principios fundamentales, este Fundamento 

de 1796 parte de un teorema, con lo cual presupone (como observamos en el 

capítulo anterior) la Doctrina de la Ciencia. La articulación entre el plano 

trascendental y el llano de la finitud constituye el tema filosófico crucial que 

está como trasfondo de esta obra y que se irá desenvolviendo paulatinamente. 

Según el primer teorema del Derecho natural, el ser racional finito se 

pone a sí mismo y, en ese mismo ponerse, se da para sí una actividad causal, 

efectiva (Wirksamkeit), transformadora de la realidad: “Un ser racional 

finito no se puede poner a sí mismo sin que se atribuya una actividad causal 

libre”.1 En consonancia con Nova methodo (4.8), en esta formulación hay 

dos partes que parecen implicarse mutuamente, el ponerse del ser racional 

finito y la actividad causal libre. Pero a su vez la formulación denota condi-

cionalidad: la autoposición del ser finito presupone la actividad causal libre. 

No hay ser racional finito sin auto-atribución de una libre actividad transfor-

madora. Por eso, en la demostración Fichte procede así: “Si un ser racional 

se debe poner como tal, se tiene que atribuir una actividad cuyo fundamento 

último esté absolutamente en él mismo”;2 es decir, sin una actividad fundada 

desde sí no podría ponerse. Aparece, por tanto, en el ser racional finito un 

eco del Yo de partida de la Doctrina de la Ciencia:3 “La actividad en general 

que regresa en sí misma (Yoidad, subjetividad) es el carácter del ser 

                                                           
1 GNR § 1, GA I/3 329, FDN 116. Una deducción similar a la que se inicia aquí y se 

desarrolla en §§ 1-4, se encuentra en Sittenlehre § 18.III, FSW IV 218-226, trad. cit., pp. 

254-261. Y este paralelo lo aprovechan E. Düsing (“Das Problem der Individualität in 

Fichtes früher Ethik und Rechtslehre”, en Fichte-Studien n° 3, 1991, p. 38) y A. Wood 

(“Fichte’s Intersubjetive I”, en Inquiry, vol. 49 n° 1, 2006, pp. 70-71). 
2 GNR § 1, GA I/3 329, FDN 116. 
3 Fichte explicita este eco en una nota: “El Yo que debe reflexionar (así como también 

aquel que se debe determinar a operar (Wirken), que debe intuir el mundo, etc.), precede 

– se entiende: para el Yo que reflexiona en el filosofar, el cual también es ciertamente 

Yo, y está ligado a las leyes de su esencia, únicamente a consecuencia de estas leyes…”; 

este Yo que precede a todo lo demás: “…es aquel del que habla el primer principio 

fundamental de la Doctrina de la Ciencia” (GNR § 1 Cor., GA I/3 332 n, FDN 119 n). En 

cuanto se propone una tarea, un deber, el Yo se admite finito, y en cuanto profundiza en 

la reflexión, descubre su posición originaria, cuyo eslabón último es la Tathandlung. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

228 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

racional. El ponerse a sí mismo (la reflexión sobre sí mismo) es un acto de 

esta actividad”.4 El ser racional, en virtud de su carácter o esencia, no puede 

no ponerse; luego, al ponerse, reflexiona y, al reflexionar, se delimita, se 

subdivide en sujeto y objeto. El ponerse del sujeto significa tomarse a sí 

mismo como objeto. Así: “El ser racional establecido es un [ser] finito. Pero 

un ser racional finito es uno tal que no puede reflexionar sobre nada que no 

sea algo limitado”.5 El énfasis no se centra tanto en la libertad del auto-

ponerse del Yo, sino en su anclaje en la finitud.  

Si el ser racional reflexiona, no actúa (5.3): cuando regresa sobre sí, sus-

pende su actividad transformadora; cuando se intuye, no intuye el mundo, 

sino que se eleva a su fundamentación. De todos modos, puede reflexionar 

ulteriormente sobre esa intuición del mundo, y de ahí que la filosofía tras-

cendental afirme que el mundo (No-Yo) no es sino “el Yo intuido en sus 

límites originarios”,6 también en consonancia con Nova methodo (4.6). La 

actividad que se limita y regresa sobre sí, en cuanto se descubre en su tarea 

de fundamentación, reconstruye el modo de actuar de la autoconciencia. De 

ahí que se trate siempre de un doble movimiento, hacia el exterior intuyendo 

y constituyendo el mundo, y hacia el interior intuyéndose en los procesos 

trascendentales de constitución. La intuición sensible siempre va acompaña-

da de una intuición intelectual (2.3). 

Por ende, a la actividad de intuir y encontrar un mundo dado y determi-

nado, se contrapone otra actividad que en sí misma consiste en un producir 

(erzeugen), o dicho de otra manera, que muestra que la actividad teórica u 

objetiva es una modalidad de la actividad práctica y libre. En efecto, cuando 

el ser racional se dedica a la actividad de intuir el mundo, tal actividad está 

“coaccionada y vinculada”,7 no formalmente –lo que significa: no porque 

ocurra en general–, sino en su contenido, en lo que presenta o en cómo lo 

presenta. En términos de la Doctrina de la Ciencia nova methodo, la activi-

dad se encuentra coaccionada y vinculada en relación con lo determinado, 

no con lo determinable (4.6). Los objetos se nos aparecen de una determinada 

manera, y así los representamos, “sin nuestra intervención”.8 La actividad 

libre y contrapuesta, en cambio, debe poder modificar su contenido; esto sig-

nifica que su objeto, las acciones concretas, se siguen de un abanico de posi-

bilidades –de la determinabilidad o concepto de fin–. En suma, en el conocer 

estamos coaccionados a representar el objeto tal como se nos presenta, mien-

tras que en el actuar tenemos la libertad de configurar el objeto según nues-

tras posibilidades. 

                                                           
4 GNR § 1, GA I/3 329, FDN 116. 
5 Ibídem. 
6 GNR § 1.II, GA I/3 330, FDN 117. 
7 GNR § 1.III, GA I/3 330, FDN 117. 
8 Ibídem. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  229 

 

Ahora bien, ambas actividades se delimitan mutuamente, aunque no en 

paridad. De un lado, la actividad libre requiere de la actividad objetiva (o 

“actividad en la intuición del mundo”),9 porque proporciona los límites y el 

conocimiento, las condiciones básicas para desarrollar la acción en lo con-

creto. Sólo a partir de los límites se puede realizar la actividad libre, pues de 

lo contrario sería equivalente a la omnipotencia, o carecería de leyes del ac-

tuar (2.2), etc. Una actividad absolutamente ilimitada no tiene por qué regre-

sar sobre sí, no podría distinguir entre afuera y adentro y, en cuanto carece 

de límites, deja de ser autoconsciente. (Lo cual constituye una gran lección 

para el Estado racional, que si pretende extenderse, disuelve sus límites y 

pierde consistencia). En rigor, la actividad libre y la actividad objetiva son 

dos caras de una misma actividad, una remite a la otra, y se diferencian en 

que la primera tiende a la transformación y/o producción de objetos y la 

segunda a la contemplación: 

 

[L]a actividad en la intuición del mundo es ella misma aquella 

actividad libre en el estado de sujeción (Gebundenheit); y a la 

inversa, si cesa la sujeción, la actividad libre es la que se ocupa en 

la intuición del mundo: los objetos son objetos exclusivamente por 

y en la medida en que no deben existir mediante la libre actividad 

del Yo, y ésta tiene que ser delimitada y retenida si aquéllos deben 

existir. Pero la actividad libre se dirige a suprimir los objetos, en 

cuanto los objetos la sujetan. Por tanto, ella es actividad causal 

sobre los objetos, y la intuición es suprimida, es actividad causal 

abandonada voluntariamente por el ser racional mismo.10  

 

Así ambas serían equiparables. Pero, del otro lado, el requerimiento de 

vínculo con la finitud regresa a la libertad como a su fundamento. La acti-

vidad objetiva es una modalidad de la actividad libre, que voluntariamente 

se suspende para dar lugar al conocimiento. Por lo tanto, aunque las dos acti-

vidades estén relacionadas recíprocamente, la unidad de fundamentación re-

side en la libertad: es el sujeto mismo el que decide entregarse a conocer los 

objetos y representarlos tal como se aparecen, y el fundamento último –del 

conocer y del actuar– descansa en la autodeterminación. El condicionamien-

to refiere sólo al contenido:  

 

En la medida en que la actividad va al objeto, está determinada 

según su contenido. Esto, originariamente y según su esencia, no 

debe existir; de ahí que ella sea determinada por sí misma, sea a 

la vez determinante y determinada […]. La actividad a mostrar es 

                                                           
9 Ibídem. 
10 GNR § 1.III, GA I/3 330-331, FDN 117-118. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

230 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

opuesta al intuir, y en este sentido es absolutamente libre […]; y 

en este sentido es el formar el concepto de una actividad causal 

puesta delante [y] fuera de nosotros, o de un fin.11 

 

La autoconciencia alberga esta actividad única y con dos orientaciones: 

por una parte, el Yo aparece entretejido en la finitud, trabajando sobre los 

límites, actuando y conociendo; por otra, esto es posible en virtud de un libre 

disponerse al conocimiento y a la acción. El Yo determinado y limitado está 

contenido, como momento interno, en el Yo práctico que se pone a sí mismo 

y al que se dirige la reflexión. Sólo así, con una actividad orientada al mundo 

como reverso de una actividad libre que vuelve en sí, se explica la autocon-

ciencia. 

En los “Corolarios” Fichte profundiza el planteo en los términos de Nova 

methodo: el querer constituye la esencia, la raíz más propia del Yo; el resto 

de las facultades –por ejemplo, el representar– se desprenden de este núcleo 

básico (4.7). Tal es el sentido de la primacía práctica, el de fundamento 

último de toda la realidad: 

 

Se afirma que el Yo práctico es el Yo de la autoconciencia origi-

naria; que un ser racional sólo se percibe inmediatamente en el 

querer, y no se percibiría y, en consecuencia, tampoco percibiría 

el mundo, luego no sería siquiera inteligencia, si no fuera un ser 

práctico. El querer es el carácter propiamente esencial de la razón 

[…]. La facultad práctica es la raíz más íntima del Yo; sobre ésta 

primera se apoyan todas las otras y en ella se adjuntan.12  

 

Sólo desde el querer se explica la autoconciencia, y sólo desde lo uno se 

funda lo múltiple. En efecto, de la multiplicidad de representaciones y 

acompañamientos de conciencia no se deduce el Yo, la unidad, sino a la 

inversa.13 Luego, Fichte insiste en la acción recíproca entre teoría y práctica, 

intuición y actividad libre, o representar y querer. E insiste bajo la dinámica 

–propia de la Doctrina de la Ciencia– de presentar los términos en relación y 

reciprocidad, donde uno requiere al otro, y donde a la vez se dilucida la uni-

dad fundante. Así, ante la relevancia del conocimiento teórico (o el 

                                                           
11 GNR § 1.III, GA I/3 331, FDN 118. 
12 GNR § 1 Cor., GA I/3 332, FDN 119. 
13 “Todos los otros ensayos de deducir el Yo en la autoconciencia han fracasado, porque 

siempre tienen que presuponer lo que quieren deducir […]. ¿Cómo se podría admitir aún 

que, mediante la conexión de muchas representaciones, en ninguna de las cuales estuviera 

el Yo, cuando sólo fueran muchas compuestas, surgiera un Yo? Sólo después que el Yo 

existe, puede ser conectado algo con el mismo; por tanto, el [Yo] mismo tiene que existir 

antes de toda conexión” (GNR § 1 Cor., GA I/3 332, FDN 119). Este pasaje resulta muy 

familiar al de la crítica a los kantianos (2.3). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  231 

 

acentuado empirismo del kantismo), se suele conceder sin dificultades que 

el representar condiciona al querer; pero, a la inversa, dice Fichte, no sucede 

lo mismo, no se suele conceder que el querer condiciona al representar. Sin 

embargo, la inteligencia sola no alcanza a conformar un ser racional, porque 

la representación denota un representante y, por ende, un ser que se pone por 

sí mismo, que no depende de lo representado (como si fuera un accidente) 

sino que se legitima por sí mismo como “facultad de querer”.14 Por consi-

guiente, conocer es un modo de actuar, y la teoría un momento de la práctica, 

una libre decisión a querer conocer. En el plano originario el mismo Yo 

práctico se despliega como querer y como conocer. 

La unidad entre representar y querer manifiesta la unidad última del Yo 

o la razón –de la que forma parte el ser finito, que la ejecuta en primera 

persona–, en una dinámica donde el Yo vuelve sobre sí y hace de lo otro de 

sí algo para sí. El ser resulta subsumido en el para-sí del Yo. No hay un ser 

o cosa independiente del poner del Yo (2.1). En éste coinciden ser y poner, 

acto y producto, sujeto y objeto (4.3); no al modo de un sustrato, pues la cosa 

resulta de la imaginación proyectada (No-Yo, la configuración de lo limi-

tante), sino al modo de una actividad que produce su mismo objeto, la acti-

vidad que deviene acto.15  

En esta perspectiva Fichte se pregunta –y se volverá a preguntar en bre-

ve– por la legitimidad de la convicción (Ueberzeugung) sobre la concordan-

cia entre el objeto representado y el objeto real. Ante todo, descarta por 

completo la vía dogmática: no hay una instancia extrínseca en la cual 

refrendar la representación (2.1). Y por el momento circunscribe la pregunta 

a lo siguiente: el objeto reflexionado sólo alcanza al propio actuar, con el 

matiz de que, cuando el sujeto actúa con toda su facultad, se torna objeto 

para sí (la práctica), y cuando actúa sólo parcialmente, y toma como objeto 

algo que existe afuera de él (la teoría) (4.6). Además aclara que ambas 

caracterizaciones son maneras de hablar, en cuanto no satisfacen completa-

mente lo que quiere decir; de todos modos, sirven para mostrar la diferencia 

de productividad en un ámbito y en otro. El núcleo de la filosofía trascen-

dental reside en captarse en la identidad entre actuar y devenir actuado.16 

 

 
                                                           
14 GNR § 1 Cor., GA I/3 333, FDN 120. 
15 “El intuir y el querer no van ni antes ni después del Yo, sino que son el Yo mismo; 

ambos suceden sólo en la medida en que el Yo se pone a sí mismo, suceden sólo en este 

poner y mediante este poner […]. Es al menos a-filosófico creer que el Yo sea algo más 

que su acto e igualmente su producto […]. El Yo no es algo que tiene la facultad, no es 

en general ninguna facultad, sino que es actuante, es lo que actúa y, si no actúa, entonces 

no es nada” (GNR § 1 Cor., GA I/3 333-334, FDN 120). La aclaración se condice con la 

advertencia de Fichte acerca de no cosificar o sustancializar la actividad; en este caso, lo 

que subraya apunta a no anteponerle una facultad, ni separar ésta de la actividad misma. 
16 GNR § 1, GA I/3 334, FDN 120-121. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

232 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

6.2) DEDUCCIÓN DEL MUNDO SENSIBLE (GNR § 2) 

 

En el idealismo fichteano, el mundo sensible no se legitima por sí, sino 

en referencia al Yo (2.1, 2.2), y no como una instancia independiente, sino 

como consecuencia (Folgesaz) concordante con la actividad del Yo: “Me-

diante este poner de su facultad para una libre actividad causal, el ser 

racional pone y determina un mundo sensible fuera de él”.17 El mundo 

sensible es puesto y determinado por el mismo poner de la actividad causal 

libre; en otras palabras, ya en el ponerse a sí mismo el Yo se delimita y 

delimita una esfera extrínseca (No-Yo) como lo no-producido y lo que no va 

a producir mediante su actividad (4.3). Surge así “un sistema de objetos”,18 

un mundo independiente del Yo práctico, que es el Yo que siente los límites 

como límites de su acción. Pero ¿por qué “un sistema”? 

Desde el punto de vista común (dogmático-racionalista o escéptico-em-

pirista), el mundo subsiste de manera independiente a la actividad del Yo; en 

cambio, desde el punto de vista trascendental, el mundo es y existe para el 

Yo y mediante el Yo. La creencia en un mundo exterior no constituye un 

principio fundamental, sino un resultado a deducir en esta filosofía. En 

efecto, cuando el ser racional se entrega al conocimiento de un objeto y quie-

re ponerlo y determinarlo, a su vez tiene que reprimir su actuar, o ponerse 

como una actividad práctica reprimida (unterdrückte), para que el objeto no 

sea un producto suyo, sino lo que surge de algo distinto. Esto no significa 

que haya una realidad afuera del Yo que cause la representación en él (y que, 

por consiguiente, también produzca sus acciones, soslayando así la libertad); 

sino que significa que el mundo surge como consecuencia de una actividad 

reprimida por el Yo.19 En la medida en que todas las acciones, teóricas y 

prácticas, son referidas a la unidad última, a una conexión universal, o en la 

medida en que el espíritu humano vuelve sobre sí –tal como sucedió, dice 

Fichte, por primera vez, y con conciencia de la tarea, con Kant–, lo que 

parecía exterior se revela interior: “encuentra que todo lo que cree percibir 

fuera de sí, sin embargo, él sólo lo ha producido desde sí mismo”.20 La 

unidad de la razón, el fundamento último, se capta a partir de la considera-

ción de lo dado como puesto. Lo que el Yo encontraba dado, lo ha puesto. 

En este regreso al fundamento, lo fundado resulta comprendido, delimitado 

y explicado, desde la órbita del Yo. El idealismo trascendental capta el Yo y 

el mundo en unidad: 

 

El idealista trascendental comprende a la vez la actividad práctica 

y la teórica como actividad en general, y necesariamente por esto, 

                                                           
17 GNR § 2, GA I/3 335, FDN 121. 
18 Ibídem. 
19 GNR § 2 Cor., GA I/3 335-336, FDN 121-122. 
20 GNR § 2 Cor., GA I/3 337, FDN 123. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  233 

 

porque ahora no hay ningún padecer en el Yo, porque el padecer 

no puede existir, llega al resultado de que el sistema total de ob-

jetos tiene que ser producido para el Yo mediante el Yo mismo. 

Pero precisamente por eso, porque ha comprendido ambas activi-

dades, el Yo puede a su tiempo también separarlas y mostrar el 

punto de vista sobre el cual necesariamente tiene que mantenerse 

el entendimiento humano común.21  

 

La teoría, como acción de conocimiento sobre el mundo, y la práctica, 

como acción de producción del mundo, en el Yo se revelan como caras de 

una misma actividad, porque en el Yo no hay padecer (Leiden), o mejor, no 

hay un padecer absoluto, porque el padecer relativo a un objeto también es 

una forma de actuar. Si en el idealismo el mundo se deduce y legitima desde 

el Yo, es claro que el “sistema de objetos” lo produce el Yo para sí mismo. 

De este modo se supera la escisión y sobre esta unidad se erige el idealismo 

trascendental.  

Asimismo, el idealismo trascendental se distingue del idealismo dogmá-

tico que pretende separar la teoría y la práctica, fundamentar la primera sin 

la segunda –o volver incondicionada a la teoría– y afirmar la existencia de 

un mundo independiente. Esta variante del dogmatismo entra en colisión con 

sus propios pensamientos en la práctica; es decir, cuando actúa, el dogmático 

abandona sus certezas teóricas y el escéptico sus dudas.22 En cambio, el 

idealismo trascendental parte de la primacía práctica y deduce –y no inventa 

(2.2)– de la autoposición del Yo un mundo sensible “puesto con ciertas 

características universales e inmodificables”.23 Aquí Fichte divide y contra-

pone el Yo (lo determinable al infinito, actuar, devenir, fundamento) al 

mundo/objeto (lo determinado, ser, fijo, fundado).24 El Yo no está determi-

nado a actuar de tal o cual modo, sino que se determina a actuar de tal o cual 

modo, esto es, abre un campo de posibilidades para su acción (4.7); por ende, 

su actividad causal y transformadora del objeto presupone que éste sea 

modificable, y que lo sea según el querer del Yo.  

                                                           
21 GNR § 2 Cor., GA I/3 337-338, FDN 124. 
22 GNR § 2 Cor., GA I/3 338, FDN 124. 
23 GNR § 2.II, GA I/3 338, FDN 125. 
24 “El Yo es determinable al infinito; el objeto, porque es un [objeto] tal, está determinado 

de una vez y para siempre. El Yo es lo que es en el actuar, el objeto en el ser. El Yo está 

continuamente en devenir, no hay nada permanente en él; el objeto es, así como es, para 

siempre, es lo que era y lo que será. En el Yo está el fundamento último de su actuar; en 

el objeto, el de su ser […]. Luego, el concepto de la actividad causal, proyectado con 

absoluta libertad y que bajo iguales circunstancias podría ser cambiado al infinito, se 

dirige a una actividad causal en el objeto. Por tanto, el objeto tiene que poder ser cambiado 

al infinito […]; se tiene que poder hacer de él todo lo que se puede querer hacer de él” 

(GNR § 2.II, GA I/3 338, FDN 125). 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

234 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Pero del simple querer no se sigue inmediatamente la modificación del 

objeto, pues en tal caso no estaríamos en el ámbito de la finitud, sino en el 

de la omnipotencia. Dicho de otro modo, el objeto se resiste, se mantiene 

frente al Yo; sin embargo, no actúa por sí mismo, sino que se modifica –o 

mejor, es modificado– a partir del actuar que se aplica sobre él. Así, entre 

querer y actuar conforme al fin querido “surge un tiempo”,25 un antes y un 

después que la imaginación compone, separando lo que permanece idéntico 

y las propiedades que se modifican en el objeto.26 El sujeto puede cambiar la 

forma o figura de las cosas, pero no su materia; encuentra un límite, lo que 

no produjo, lo que no puede aniquilar. La filosofía trascendental no va más 

allá de ese límite, no presupone una materia originaria dada o un más allá a 

reflejar; sólo convalida el límite desde el propio actuar del Yo, como lo en-

contrado de determinada manera y en este caso como lo inmodificable –ante 

lo cual, o se ajusta a él, o lo transforma real o imaginariamente y con sus 

debidas consecuencias prácticas–. También podría destruir el objeto y hacer 

de él otra cosa, pero operando con una materia que el Yo no produce ni 

aniquila (4.6). En esta interacción Yo-mundo Fichte comienza a perfilar lo 

que en el derecho originario implicará la actividad causal: el trabajo y la 

propiedad (7.3). 

 

6.3) LA LIBRE ACCIÓN RECÍPROCA (GNR § 3) 

 

Al igual que en las primeras obras socio-políticas (3.4), con el avance de 

la exposición Fichte acentúa el peso de la intersubjetividad en la formación 

y constitución del sujeto. Tal acentuación se cristaliza en el segundo (§ 3) y 

en el tercer teorema (§ 4). El segundo teorema parece sintetizar los dos pará-

grafos anteriores, esto es, el primer teorema (el ser racional finito se pone y 

se da a sí mismo una actividad transformadora de la realidad) y su conse-

cuencia (la actividad transformadora lo lleva a poner y determinar un mundo 

sensible exterior). Así dice el segundo teorema: “El ser racional finito no 

puede atribuirse a sí mismo una actividad causal libre en el mundo sensible, 

sin atribuirla también a otros, por tanto, sin admitir otros seres racionales 

finitos fuera de él”.27 La actividad transformadora del mundo que el ser 

racional se atribuye también tiene que atribuírsela a otros seres racionales 

exteriores. Este segundo teorema entrelaza explícitamente el sí-mismo del 

                                                           
25 GNR § 2.II, GA I/3 339, FDN 125. 
26 “De ahí proviene que podamos ponernos sólo como cambiando la forma de las cosas, 

pero de ninguna manera la materia (Stoff), y que seamos bien conscientes de nuestra 

facultad para cambiar al infinito las figuras de las cosas, pero [también] de la no-facultad 

para producir o aniquilar a las mismas, y de que […], desde el punto de vista de la 

conciencia común, pero de ninguna manera desde la filosofía trascendental, nos es dada 

una materia originariamente” (GNR § 2.II, GA I/3 339-340, FDN 126). 
27 GNR § 3, GA I/3 340, FDN 126. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  235 

 

ser racional con la admisión de otros, de modo que uno se auto-reconoce 

portador de una actividad libre en la medida en que también reconoce a 

otros.28 

En la “Demostración” Fichte recoge algunos aspectos ya tratados: (I) la 

primacía práctica se reconfigura aquí en el “poner” que incluye, en la teoría, 

“percibir” y “concebir” un objeto que oficia de “inhibidor”. El momento 

teórico del concebir está condicionado por el poner y, a la vez, el momento 

práctico del poner está condicionado por un concebir. Por ende, la conciencia 

se manifiesta como un entramado de condicionamientos recíprocos donde 

cada momento indica otro momento que lo condiciona.29 La conciencia cae 

en un círculo de referencias cruzadas; entonces, para poder explicar la con-

ciencia, hay que presuponerla entera. Luego ¿cómo se legitima la unidad? 

(II) El círculo de la autoconciencia significa que no se pueden explicar las 

partes sin el todo ni el todo sin las partes (4.2). La organicidad constituye su 

signo distintivo. Si para actuar el sujeto tiene que poner un objeto, o un con-

cepto de fin, y a la inversa, si en cuanto pone un objeto, activa su capacidad 

transformadora, entonces uno lleva a lo otro, y se abre una regresión al 

infinito. ¿Cómo se suprime esta regresión? Sólo mediante “la actividad 

causal del sujeto reunida sintéticamente en uno y el mismo momento con el 

objeto”, siendo ella misma el objeto percibido y conceptualizado. Y concluye 

Fichte poco más abajo: “Sólo bajo esta condición es posible la autoconcien-

cia”.30 La supresión se logra con la unidad inescindible entre sujeto y objeto 

en una misma actividad. En esa unidad sujeto-objeto la actividad retorna 

sobre sí y encuentra la instancia fundamental desde la cual se puede explicar 

la escisión como un proceso interno.  

Aquí concluye la demostración y se inicia un doble camino de análisis o 

descenso: el explicativo (III-IV) y el deductivo (V).31 Según el análisis expli-

cativo, (III) para que un objeto sea tal, la actividad causal, originariamente 

libre, tiene que ser puesta como inhibida, y entonces la inhibición se explica 

por la autodeterminación de orientarse específicamente a comprender el 

objeto. Así, hay algo dado, el objeto, junto con una autodeterminación a la 

                                                           
28 Sobre el reconocimiento como condición de posibilidad de la autoconciencia, ver E. 

Düsing (“Das Problem der Individualität”, op. cit., pp. 39-40), M. Altman (“The signifi-

cance of the other in moral education: Fichte on the birth of subjectivity”, en History of 

Philosophy Quarterly, Vol. 25, n° 2, 2008, p. 175), G. von Manz (“Freiheit und 

Eigentum”, op. cit., pp. 33-34), J. Martins Da Cunha (“Intersubjetividade e modo de 

exposição”, op. cit., pp. 12, 16, 19-20), A. Wood (The Free Development of Each. Studies 

on Freedom, Right and Ethics in Classical German Philosophy, New York, Oxford 

University Press, 2014, p. 211). 
29 GNR § 3.I, GA I/3 340, FDN 126-127. 
30 GNR § 3.II, GA I/3 342, FDN 128. 
31 J. Martins Da Cunha (“Intersubjetividade e modo de exposição”, op. cit., pp. 17-18) 

ofrece una reconstrucción detallada sobre los pasos de la demostración, y sobre la dife-

rencia entre lo explicativo y lo deductivo. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

236 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

actividad causal. En este caso, el objeto funciona como exhortación (Auf-

forderung), llamado o interpelación, que impulsa al sujeto a decidir una 

actividad. En el momento en que se produce el llamado o requerimiento, la 

misma actividad libre inhibida (que lo percibe y comprende) se pone libre-

mente y se activa para un desenvolvimiento posterior. Pero la exhortación 

jamás conlleva un forzamiento o coacción necesaria, pues la decisión de 

actuar (o no), y de actuar de determinada manera (o de otra), siempre reside 

en el sujeto (4.8), que puede abstenerse de responder y que puede modificar 

sus respuestas.32 (IV) En efecto, aunque el ser racional recibe una exigencia 

(Anforderung) a responder, debe responder, y lo hace: o bien con un actuar 

efectivo, o bien con un no-actuar (desde luego, los extremos presuponen toda 

una gama de matices intermedios); y siempre preserva su libertad. De la 

interacción resulta el concepto de libre actividad causal recíproca (freien 

Wechselwirksamkeit), de colaboración colectiva de unos con otros, de 

sujetos que co-operan entre sí libremente. En este concepto, una acción o 

efecto (Wirkung) está indisolublemente enlazado con su contrario (Gegen-

wirkung), con algún tipo de respuesta, pero no en un sentido destructivo (ni 

con necesidad mecánica, sino práctica), sino en unidad superior: ambos son 

“partes integrantes de un acontecimiento total”.33 

Según el análisis deductivo (V), la autoconciencia presupone un factum, 

el de la influencia (Einwirkung) como algo sentido (empfundenes), algo que 

limita al Yo y, junto con la limitación, algo exterior como fundamento de la 

limitación. La exhortación supone que el ser racional recibe el objeto, y lo 

                                                           
32 GNR § 3.III, GA I/3 342-343, FDN 128-129. 
33 GNR § 3.IV, GA I/3 344, FDN 130. El tema de la Aufforderung concita atención. A. 

Wood (“Fichte’s Intersubjetive I”, op. cit., p. 73; también en The Free Development, op. 

cit., p. 207) aclara que el término, aunque tenga una connotación no frecuente o menor de 

“coerción”, antes bien significa “invitación”, y rastrea otros significados afines: petición, 

solicitud, ruego, exigencia, demanda; es decir, el término conjuga un delicado equilibrio 

entre poder y deber hacer algo, y siempre conlleva una convocatoria y no un estar com-

pelido o forzado. G. Zöller reconstruye la exhortación en el marco de la relación entre Yo 

y Tú particulares (“Die Zweite Person. Fichtes systematischer Beitrag”, en Asmuth, Ch. 

(Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – Aner-

kennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 140-141). Ch. Senigaglia señala dos 

condiciones de la exhortación: la orientación al futuro y la aplicación totalmente libre y 

sin coacción; a su vez, deduce dos consecuencias para la teoría de la intersubjetividad: 

demuestra concreta y performativamente la existencia del otro, y denota la forma origi-

naria de contacto basada en la libertad (“Die Strukturen der Intersubjetivität”, op. cit., pp. 

170-171). J. Kloc-Konkolowicz subraya que en la exhortación se unen actividad y recep-

tividad: en cierta medida, la libertad parece dada desde afuera; sin embargo, esta libertad 

debe ser entendida y efectuada por el receptor, con lo cual su actividad nunca se suprime, 

sino que manifiesta la auto-limitación de ambas partes (“Gegenseitige Anerkennung”, op. 

cit., p. 257). M. Altman (op. cit., p. 181) también hace hincapié en que la exhortación no 

significa manipulación o instrumentación, sino que el exhortado tiene que tomar la 

libertad en primera persona. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  237 

 

podrá concebir y comprender en base a su conocimiento anterior. De ser así, 

la exhortación denota –al menos– un ser racional como causa o emisor, un 

ser racional que proyecta un concepto de fin. Pero, en la medida en que la 

exhortación depende del entendimiento y de la libertad del receptor, a la vez 

denota no sólo la racionalidad del emisor, sino también –lo cual resultará aún 

más claro con motivo del trato recíproco (6.5)– su libertad y autolimitación 

para que el receptor la interprete y comprenda. Por consiguiente, la exhorta-

ción indica un ser racional y libre como causa de la misma.34  

En el marco de lo que será un problema a resolver (¿en qué se distinguen 

un otro-objeto de un otro-sujeto?, o ¿cómo saber que la exhortación proviene 

precisamente de otro ser racional?) y que se agudiza si se parte de las coorde-

nadas cartesianas y del encapsulamiento del sí-mismo, Fichte se formula la 

siguiente cuestión: un entendimiento versado no tiene problema en concebir 

lo múltiple dado en conjunción con la unidad conceptual; pero se trata de una 

unidad que el observador mismo ha introducido, siguiendo lo que Kant 

denomina “juicio reflexionante”.35 Ahora bien, ¿cómo garantizar –se pregun-

ta– que lo múltiple sea ordenado bajo el mismo concepto con que ese enten-

dimiento lo capta, o en la misma unidad con la que él lo conceptualiza, o de 

la misma manera como él lo ordena?36 Con esta cuestión Fichte soslaya una 

suerte de armonía preestablecida entre emisor y receptor, y explora cómo es 

posible que dos sujetos entiendan lo mismo y cómo asegurar la suposición 

del otro ser racional como causa de la exhortación. 

La diferencia clave reside en el concepto de fin: “una causa racional […] 

se proyecta el concepto del producto que debe ser realizado mediante su 

actividad”.37 La actividad causal del ser racional incluye tanto el concepto 

como el objeto de la misma, y éste, en cuanto no-realizado, equivale a la 

actividad puesta como inhibida. El conocimiento de la actividad causal 

                                                           
34 “La causa de la exhortación, puesta fuera del sujeto, según esto tiene que presuponer al 

menos la posibilidad de que el último [la] pueda entender y concebir, fuera de lo cual su 

exhortación no tiene ningún fin en absoluto. La finalidad de la misma está condicionada 

por el entendimiento y por el ser libre del ser al que ella se dirige. De ahí que esta causa 

tenga necesariamente que tener el concepto de razón y libertad; por lo tanto, el mismo 

tiene que ser un ser capaz de conceptos, una inteligencia y, como […] esto no es posible 

sin libertad, también un ser libre, por lo tanto, un ser racional” (GNR § 3.V, GA I/3 345, 

FDN 131). 
35 Según Kant, el juicio reflexionante, en contraste con el determinante, parte de lo dado 

y busca subsumirlo en una ley universal que, aunque parezca empírica o contingente, 

responde a un principio de unidad presupuesto, desconocido y como si fuera también 

dado. De esta manera, la naturaleza se puede ordenar conforme a fines, análogamente a 

la finalidad práctica (Kant, I., Crítica del juicio, trad. M. García Morente, México, Porrúa, 

reed. 1991, “Introducción”, IV, pp. 193-195; Ak. A. V 179-181). En Nova Methodo 

(WLnm-H § 12, GA IV/2 142, DCnm 129; también en el manuscrito de Krause: GA IV/3 

446) Fichte reprocha a Kant no haber profundizado en el juicio reflexionante (4.8). 
36 GNR § 3.V, GA I/3 345-346, FDN 132. 
37 GNR § 3.V, GA I/3 346, FDN 132. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

238 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

orientada hacia un fin corresponde sólo al ser humano. Aunque se le conce-

diese a la naturaleza inteligencia y libertad, no podría captar un fin, porque 

no hay nada externo a ella sobre lo cual pudiera operar. La naturaleza sólo 

procede por fuerza interna. Además, el fin del emisor es producir conoci-

miento, y aunque se diga que la naturaleza ofrece enseñanzas, en realidad es 

el sujeto quien las extrae de ella, pues el fin de la naturaleza no era produ-

cirlas. Esta distinción entre hombre y naturaleza reaparecerá más abajo con 

motivo del cuerpo propio (6.5). En consecuencia, la exhortación aludida sólo 

tiene como fin que el receptor la conozca y, por ende, deba admitir un ser 

racional como causa. Así concluye y sintetiza Fichte la demostración: “El 

ser racional no se puede poner como un ser tal, si no sucede pues sobre el 

mismo una exhortación al actuar libre, según I-IV. Pero si sucede una tal 

exhortación al actuar sobre el mismo, tiene que poner necesariamente un ser 

racional fuera de sí como causa de la misma [exhortación]”.38 

En semejante regresión en las condiciones de posibilidad, se evidencia 

que el ser racional, para ponerse, tiene que admitir una exhortación prove-

niente de otro ser racional. El sí-mismo se manifiesta vinculado con otro. La 

intensificación de la intersubjetividad alcanza su punto máximo de consuma-

ción en los “Corolarios”, donde Fichte explicita que el ser finito se realiza a 

sí mismo en relación con otros, que no puede abandonar su condición, y que 

no existe aisladamente. Todo individuo se explica a partir de otro; por consi-

guiente, el concepto de hombre nunca denota uno solo (ni unos pocos), sino 

muchos (4.8): 

 

El hombre (así como todos los seres finitos en general) sólo será 

un hombre entre los hombres; y no puede ser nada distinto a un 

hombre, y no existiría en absoluto, si él no fuera esto – si los 

hombres deben ser en general, tienen que ser muchos. Ésta no es 

una opinión arbitrariamente aceptada […] sino una verdad estric-

tamente demostrable desde el concepto de hombre. En cuanto se 

determina completamente este concepto, desde el pensar un indi-

viduo se está impulsado a la admisión de un segundo para poder 

explicar el primero. Por tanto, el concepto de hombre no es en 

absoluto el concepto de un individuo, pues un concepto tal es 

impensable, sino el de un género.39  

 

El concepto de hombre involucra un entramado de referencias y depen-

dencias mutuas, de modo que la parte sólo puede ser (o hacerse) lo que es en 

el seno de la totalidad y bajo la influencia de otros. El individuo no nace 

                                                           
38 GNR § 3.V, GA I/3 347, FDN 133. 
39 GNR § 3.Cor., GA I/3 347, FDN 133-134. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  239 

 

acabado, sino que tiene que llegar a ser hombre, devenir tal en la interrela-

ción con sus iguales. “La exhortación a la autoactividad libre es lo que se 

llama educación”.40 En efecto, la educación representa la actividad causal 

recíproca de seres que se influyen mutuamente, se exhortan a la auto-acti-

vidad, y guardan cierta relación asimétrica, porque uno educa a otro, pero 

siempre desde la libertad.  

Ahora bien, si cada individuo remite a otro, y si este entrelazamiento se 

extiende al infinito, la pregunta es quién educó a la primera pareja humana, 

y la respuesta –un tanto extraordinaria aquí– alude a “un espíritu”.41 Fichte 

apela a un componente religioso (el Génesis) que, articulado juánicamente 

con la filosofía, muestra que la razón (el Verbo) ordena y configura lo 

múltiple (la carne), no extrayéndolo de un más allá (una misteriosa materia 

o nada originaria), sino desde sí.42 Así como la libertad reprimida brota y se 

desenvuelve frente a la opresión (2.4), la razón se activa desde sí y configura 

lo dado. Igualmente parece inconsecuente que, si el hombre es impensable 

fuera de la relación con otros, Fichte se plantee la pregunta por la primera 

pareja, pues los “muchos” se rebajarían a solamente dos. Además, la cadena 

de remisiones ya no sería infinita, sino muy larga y de difícil reconstrucción, 

pero con un eslabón primero. Y el plano estrictamente jurídico-político ten-

                                                           
40 GNR § 3.Cor., GA I/3 347, FDN 134. Según Fichte, el fin principal de la educación es 

desarrollar la fuerza interna del alumno sin imponer una orientación: “sólo acción recí-

proca con el alumno, no influencia sobre él” (ZE § 10, GA I/4 259; IntroDC 141); sólo 

así se estimula la autoactividad y el ponerse a sí mismo. En Aforismos sobre educación 

(1804) agrega: “Educar a un hombre significa darle la oportunidad de hacerse maestro 

perfecto y auto-dominador de su fuerza completa” (§ 1, FSW VIII 353; Sobre la esencia 

del sabio, trad. cit., p. 121). En esta dirección, M. Altman (op. cit., pp. 177-178, 182) 

insiste en que para Fichte los maestros –también los padres (GNR An.I §§ 43-51, GA I/4 

140-145, FDN 398-402)– tienen que ayudar a los niños a moverse según la propia 

libertad, a desarrollar la racionalidad por sí mismos y en interacción, a fomentar la auto-

actividad. Al tema de la educación en la obra de Fichte le dedicamos: “La centralidad de 

la educación en los Discursos de Fichte”, en Cadernos de Filosofia Alemã: Critica e 

Modernidade, vol. 25 (2), San Pablo, 2020, pp. 67-84. 
41 GNR § 3.Cor., GA I/3 348, FDN 134. 
42 En el marco de la “Lección VI” de Religionslehre (la Exhortación a la vida bienaven-

turada de 1806), donde Fichte se ocupa de la relación entre la Doctrina de la Ciencia y el 

cristianismo, su preferencia por Juan (FSW V 475-476; trad. cit., pp. 106-107) se explica 

desde el problema de la creación (FSW V 479; trad. cit. p. 109). La insignia juánica 

permite expresar la creación no como un condicionamiento externo (la materia, la nada), 

ni como un condicionamiento interno o necesidad de Dios, sino directamente desde el 

Lógos, que Fichte vuelca como: Wort, Urtexte, Vernunft y Weisheit (FSW V 479-480; 

trad. cit. p. 110). Esta unicidad del comienzo también alcanza al hombre: “en todo aquel 

que comprenda su unidad con Dios viviente, y que efectivamente y en el acto entregue 

toda su vida individual a la vida divina en él, la Palabra eterna, sin reserva ni ruptura, y 

totalmente de la misma manera como en Jesucristo, deviene carne, una existencia perso-

nal, sensible y humana” (FSW V 482; trad. cit. p. 112).  



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

240 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

dría una línea de fuga teológico-política. El texto no ofrece demasiadas expli-

caciones, ni lo presenta como un problema, por lo que este salto argumen-

tativo funcionaría antes bien como momento fundacional: la imagen del espí-

ritu educando al hombre simbolizaría la asunción de la razón y la libertad, lo 

inteligible encarnándose en lo sensible. 

En consonancia, la última observación de los “Corolarios” recupera una 

idea de los primeros escritos sociales y políticos, según la cual lo peculiar de 

la humanidad –dice Fichte– reside en la interacción recíproca, que se desa-

rrolla libremente, que significa un compartir conceptos, o un “dar y recibir” 

conocimientos (3.4). Además, en contraposición al hombre, hay un mundo 

tal como es percibido y concebido –esto es, un mundo que ahora se evidencia 

compartido–, que no remite a una instancia extrínseca, sino al modo de ac-

tuar sobre él; en suma, un mundo que, como la materia o la carne en el senti-

do religioso, queda envuelto en el círculo de la razón o del Yo.43 

 

6.4) LA RELACIÓN JURÍDICA: INDIVIDUO Y RACIONALIDAD (GNR § 4) 

 

Según lo anterior, el ser racional finito no se puede poner sin una activi-

dad causal libre (§ 1) con la que, en consecuencia, pone y determina un mun-

do (§ 2), pero en la misma atribución tiene que admitir la actividad causal en 

otros seres racionales exteriores (§ 3) que lo exhortan a la libre auto-actividad 

y con los que comparte un mundo. El tercer teorema (§ 4) se enlaza con el 

segundo, precisando la relación con los otros seres finitos como relación 

jurídica. En esta regresión de condiciones, el ser racional finito se muestra 

cada vez más entrelazado y comprometido con la reciprocidad horizontal: 

“El ser racional finito no puede admitir otros seres finitos fuera de él sin 

ponerse a sí como manteniendo (stehend) con los mismos una relación deter-

minada, que se llama relación jurídica (Rechtsverhaltniss)”.44 Lo novedoso 

del tercer teorema reside en que la relación intersubjetiva está determinada y 

conservada como “relación jurídica”. Esta relación se configura a la base del 

ponerse a sí mismo relacional:45 para admitir otros seres exteriores –y, en 

última instancia, para admitirse a sí mismo–, el ser racional tiene que ponerse 

estando con los otros en relación jurídica.  

En la “Demostración” Fichte recupera la ilación argumentativa anterior: 

(I) dos sujetos en relación se distinguen y contraponen mutuamente. Sucede 

que uno y otro contienen en sí una dualidad: se ponen y ponen un sujeto 

exterior influyente; se replican. Por ende, ante la cuestión de si el fundamento 

                                                           
43 GNR § 3.Cor., GA I/3 348, FDN 134-135. 
44 GNR § 4, GA I/3 349, FDN 135. 
45 Tomamos este aspecto de E. Düsing, que sostiene que en este § 4 para Fichte la indivi-

dualidad no es una entelequia espiritual o monádica, sino “un concepto relacional. La 

individualidad de las personas se forma en la relación opuesta y en el referirse unos a 

otros” (“Das Problem der Individualität”, op. cit., p. 36). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  241 

 

de la actividad causal está al interior o fuera del sujeto, la respuesta incluye 

a ambas. La actividad causal se explica a la vez por el fundamento interno y 

por el fundamento externo. Entonces, si se activa desde la exhortación de 

otro, ¿el sujeto no es libre? Ser libre aquí no significa encerrarse en sí mismo 

y rechazar la influencia exterior, sino elegir dentro de la esfera de posibili-

dades la respuesta a la exhortación y, en este sentido, exteriorizar la liber-

tad.46 Ser libre no significa estar solo, sino en relación.  

(II) La libertad individual se articula en el condicionamiento recíproco 

entre exhortador y exhortado, que se contraponen e igualan en referencia 

mutua y como seres libres. El sí-mismo se encuentra condicionado y deter-

minado en la interrelación con el otro, y esto no soslaya en absoluto su 

libertad, sino antes bien la muestra. El emisor y el receptor del llamado se 

ponen como libres y como auto-limitados en la relación mutua, se presupo-

nen como seres racionales y libres, y se contraponen en igualación. (Si no 

interactuaran, no se presupondrían libres; si no mantuvieran abierta la rela-

ción con el otro, no serían –o no se sabrían, o no se reconocerían como– seres 

racionales). En otras palabras, la anulación de la relación con el otro en el 

modo descrito destruye la racionalidad de una o de las dos partes: si uno no 

reconoce al otro como racional, no es él mismo racional; y si lo reconoce, 

pero no actúa en consecuencia (esto es: autolimitándose y tratándolo como 

tal), entonces el otro no lo reconocerá –o podría no reconocerlo– como 

racional. Reconocer al otro como racional significa auto-limitarse y tratarlo 

como tal, e igualmente reconocer que en el trato el otro también se ha 

autolimitado y exhortado al primero en cuanto ser racional. Por tanto: “Ante 

todo, mediante esta autolimitación del otro ser ahora es condicionado el 

conocimiento del sujeto respecto del otro como un mismo ser racional y 

libre”.47 

                                                           
46 “El fundamento de la actividad causal del sujeto está igualmente en el ser fuera de él y 

en él mismo, según la forma, o en que se actúa en general. Si aquél no hubiera operado y, 

por ello, exhortado al sujeto a la actividad causal, éste mismo tampoco hubiera operado. 

Su actuar como tal está condicionado por el actuar del ser fuera de él. También según la 

materia está condicionado: al sujeto le es asignada la esfera de su actuar en general. Pero, 

al interior de esta esfera asignada a él, el sujeto ha elegido […]. Al interior de este círculo, 

desde el punto límite del producto del ser fuera de él X, hasta el punto límite de su propio 

producto Y, [el sujeto] ha elegido entre las posibilidades que están aquí: de estas 

posibilidades, y mediante el concepto de las mismas como posibilidades, ha podido elegir 

todas, construyéndose su libertad y autonomía […]. Ahora bien, en esta esfera sólo puede 

haber elegido el sujeto, no el otro […]. Lo que ha elegido exclusivamente en esta esfera, 

es su Yo, es el individuo, que mediante contraposición con otro ser racional es un ser 

racional determinado; y el mismo se caracteriza por una determinada […] exteriorización 

de la libertad” (GNR § 4.I, GA I/3 349-350, FDN 135-136; suprimimos la separación de 

párrafos). 
47 GNR § 4.II, GA I/3 351, FDN 137. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

242 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En este marco, el reconocimiento y el trato (Behandlung) con el otro se 

establecen en condiciones de estricta igualdad y afectan a los sujetos no sólo 

exteriormente, sino también en la constitución de su interioridad: “Si no 

conociera que un ser racional existe fuera de él, no se seguiría lo que según 

las leyes de la razón se habría tenido que seguir, y el sujeto no sería 

racional”.48 La racionalidad afecta a ambas partes, y el conocimiento que un 

individuo tenga de otro queda supeditado al modo de actuar, a que ambos se 

traten como seres libres y se reconozcan como tales. Así, ambos están 

comprometidos (al menos, formalmente) no sólo a tratarse entre sí como 

seres libres y racionales, sino también a la consecuencia: si uno no trata al 

otro como ser libre, entonces éste tampoco lo tratará como tal y, por consi-

guiente, el primero no se reconocerá a sí mismo como libre. La reciprocidad 

devuelve la relación como un espejo que llega al sí-mismo: el modo de tratar 

o reconocer al otro es, al mismo tiempo, el modo de tratarse y reconocerse a 

sí mismo. Afirma Fichte: 

 

El conocimiento de un individuo respecto de otro está condicio-

nado por esto: que el otro lo trate como un [ser] libre (esto es, 

limite su libertad mediante el concepto de la libertad del primero). 

Pero esta manera de trato (Behandlung) está condicionada por la 

manera de actuar del primero contra el segundo, éste mediante la 

manera de actuar y mediante el conocimiento del otro, y así 

continuamente al infinito. De ahí que la relación de seres libres 

unos para con otros sea la relación de una acción recíproca 

(Wechselwirkung) mediante inteligencia y libertad. Ninguno pue-

de reconocer al otro si ambos no se reconocen mutuamente, y 

ninguno puede tratar al otro como un ser libre si ambos no se 

tratan así mutuamente.49 

 

La reciprocidad atraviesa a los sujetos que se definen como tales (racio-

nales y libres, o no) en virtud de la relación que los entrelaza. Y esta relación 

incluye tanto la teoría (conocimiento) como la práctica (trato), y la primera 

en función de la segunda.  

De inmediato, Fichte agrega: “El concepto establecido es el más impor-

tante para nuestro propósito, pues sobre el mismo descansa toda nuestra 

teoría del derecho”.50 Para aclararlo, propone un silogismo cuya primera 

premisa denota el reconocimiento a nivel particular (donde lo condicionado 

es que el otro reconozca al sujeto como ser racional, la condición es que el 

sujeto actúe como tal, y la conexión expresa que toda moderación o autoli-

mitación corresponde al ser racional), y cuya segunda premisa muestra la 
                                                           
48 Ibídem. 
49 Ibídem. 
50 GNR § 4.II, GA I/3 351, FDN 137-138. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  243 

 

extensión del reconocimiento a todos los seres racionales.51 En esta última, 

la demostración se articula en momentos (A-C), y en el primero (A) se 

destaca el quinto paso, donde Fichte establece que lo problemático, si se 

cumple la condición, se vuelve categórico; es decir, si el sujeto reconoce y 

trata al otro como ser racional, entonces el otro está “vinculado u obligado”52 

a reconocerlo y tratarlo de la misma manera. Curiosamente aquí introduce 

un primer “Corolario” donde sostiene que el concepto de individualidad es 

un “concepto recíproco […] que sólo puede ser pensado en relación (Bezieh-

ung) a un otro pensar” y que, por ende, nunca es “mío” o “suyo”, sino “mío 

y suyo, suyo y mío; [es] un concepto común en el cual las dos conciencias 

son reunidas en una única (in Eins)”.53 ¿Cómo llegan, dos conciencias, a 

devenir Una?  

Desde un punto de vista anclado y encerrado en el ser racional finito este 

paso resulta incomprensible o abismal. Pero si en la propia constitución del 

sí-mismo del sujeto que bucea las condiciones de posibilidad de su autocon-

ciencia, encuentra que no puede pensarse separado sino partiendo de un 

pensar común, entonces no hay abismo ni salto. En su propio reflexionar 

encuentra lo común como condición que lo excede, y en efecto lo tiene que 

exceder, pues de lo contrario no vincularía ni obligaría al otro. Lo mismo 

sucede con los conceptos de comunidad y ley común, que en la exposición 

parecen derivados, y que sin embargo trascienden al sujeto que los descubre. 

Si fueran derivados, quedarían siempre bajo su potestad; en cambio, si se 

muestran constitutivos, entonces tales conceptos y sus consecuencias están, 

no en el carácter específico del particular, sino en el “carácter de la racionali-

dad” con el cual el particular se identifica e identifica al otro. Este carácter 

común obliga a ambos a ser coherentes y consecuentes en el reconocimiento 

y en el trato, a aceptar una ley de coherencia / consecuencia o “lógica co-

mún”.54 Aquí termina el primer Corolario al primer momento de la segunda 

premisa. 

                                                           
51 GNR § 4.II.I-II, GA I/3 352-353, FDN 138-139. 
52 GNR § 4.II.II.A, GA I/3 354, FDN 140. Este señalamiento configura un preludio de lo 

que en la aplicación será el derecho de coacción (7.5). 
53 GNR § 4.II.II.A.Cor., GA I/3 354, FDN 140. 
54 GNR § 4.II.II.A.Cor., GA I/3 354-355, FDN 140-141. En este pasaje dice Fichte: “Me-

diante cada uno de mis conceptos está determinado en mi conciencia el siguiente. 

Mediante el concepto dado [de las conciencias reunidas en una] es determinada una 

comunidad, y las consecuencias ulteriores no dependen meramente de mí, sino también 

del que por esto ha entrado conmigo en comunidad. Ahora bien, el concepto es necesario, 

y esta necesidad nos obliga (nöthig) a ambos […]. Se tiene que dar una ley común a 

nosotros y reconocida necesariamente común desde nosotros, según la cual nos atenemos 

mutuamente a las consecuencias; y esta ley tiene que estar en el carácter mismo según el 

cual entramos ciertamente en esa comunidad. Pero éste es el carácter de la racionalidad, 

y su ley sobre las consecuencias significa concordancia (Einstimmigkeit) consigo mismo, 

o coherencia (Consequenz), y se establece científicamente en la lógica común”. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

244 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Ahora bien, esta aceptación de una instancia universal, aunque sea cons-

titutiva de la Yoidad que el ser racional finito descubre en sí mismo, requiere 

de una convalidación (o negación) en la práctica; esto es, la ley descubierta, 

aunque cumpla la condición y devenga jurídicamente categórica, permanece 

siempre problemática. ¿Qué sucede si un sujeto quiebra la concordancia al 

no tratar a otro de manera racional, sino meramente de manera sensible, 

incluso pese a que el otro lo haya tratado y reconocido como racional? Más 

allá de si este otro deja de reconocerlo como ser libre o no, ante todo sucede 

que se encuentra frente a una incoherencia o inconsecuencia. Luego, podrá 

degradar el trato al uso de la fuerza, o invocar la ley común presupuesta e 

infringida e invitar (einladen) al primero a ser consecuente. Por eso Fichte 

afirma: “La comunidad de conciencia permanece siempre”.55 Pero tal conti-

nuidad y coherencia con la ley no deja de depender de la buena voluntad de 

cada uno. Incluso extendida a todo ser racional con el que el sujeto entra en 

acción recíproca (momento C de la segunda premisa), la ley conserva la 

problematicidad. Incluso si abarca a todos los seres racionales de la proto-

comunidad y delimita mutuamente una esfera de libertad para cada uno, la 

ley de coherencia exhibe una línea de fuga: el futuro, que proviene del con-

cepto de fin y que es donde se ubica la libertad. Porque ser libre significa 

poder ejercitar o realizar los conceptos y sus productos, que no son más que 

una proyección de la actividad causal que desemboca en el futuro. Por lo 

tanto, la libertad y la delimitación recíproca de las respectivas esferas caen 

en el futuro, y esto sucede “inmediatamente” ni bien el individuo se pone 

como tal.56 La apertura del futuro indica la incertidumbre sobre el efectivo 

cumplimiento de la ley común.  

La conclusión del silogismo manifiesta la “relación jurídica”: “Tengo 

que reconocer el ser libre fuera de mí en todos los casos como un ser tal, 

esto significa, tengo que limitar mi libertad por medio del concepto de posi-

bilidad de su libertad”.57 La relación jurídica –dice Fichte– se deduce del 

concepto de individuo, y está formulada desde la individualidad. Lo univer-

sal aparece sometido a la lógica del sujeto: en cuanto condiciones de la 

autoconciencia, el concepto de individuo y el concepto de derecho se dedu-

cen “de la forma pura de la razón”, es decir, “del Yo”.58 Según esto, Fichte 

afirmaría que individuo, derecho y razón o Yo, son lo mismo. Según esto, el 

otro, el trato, la conciencia común, la ley, etc., serían todos productos del Yo 

concebido como individuo, y así nunca se iría más allá del plano meramente 

conciencial-particular.  

                                                           
55 GNR § 4.II.II.B, GA I/3 356, FDN 142. Permanece incluso en la instancia de no-

reconocimiento o de quiebre del compromiso mediante la apelación a la fuerza, instancias 

que funcionarían como negaciones de esa comunidad en busca de un beneficio propio. 
56 GNR § 4.II.II.C, GA I/3 357, FDN 143. 
57 GNR § 4.II.III, GA I/3 358, FDN 144. 
58 Ibídem. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  245 

 

Ahora bien, en parte es así, en parte no. En parte es así porque el ser 

racional finito es el que ha accedido al Yo, capta lo universal y reconstruye 

la cadena de condiciones. Pero en parte no, porque en tal camino se ha 

encontrado con el otro y con los otros, y ha establecido relaciones recíprocas 

con ellos que lo involucran en una lógica común y en instancias comunes 

que se revelan constitutivas de su mismidad. En otras palabras, se ha abierto 

a una horizontalidad que lo coloca, en interacción, como uno más de la serie. 

Sin embargo, todas estas instancias comunes en las que asoma lo universal 

están sujetas a un cumplimiento que el particular jamás puede garantizar; es 

decir, conservan un rasgo problemático insoslayable para la realización en la 

práctica, el auténtico terreno donde se juega el conocimiento. En este sentido, 

el concepto de derecho tiene que afrontar la aplicación (que trataremos en 

los capítulos 7 y 8) y, para ello, transitar la aplicabilidad (que examinamos 

abajo, de 6.5 a 6.7).   

En estos pasajes Fichte oscila entre el derecho anclado en la individua-

lidad y la apertura a una lógica relacional que exige al individuo pensarse de 

otra manera y reconocerse vinculado y obligado con cierta instancia univer-

sal. Este doble aspecto refleja, de un lado, el carácter problemático de la 

sección y, del otro, la perspectiva de solución. En efecto, en los “Corolarios” 

(al parágrafo en su conjunto) Fichte sugiere lo contrario a lo establecido al 

final del silogismo: “el concepto de derecho está en la esencia de la razón” y 

no hay “ningún ser racional finito en el que no se presente”, lo cual sucede, 

no a consecuencia de la experiencia o de las reglamentaciones, sino a conse-

cuencia de la “naturaleza racional” del sujeto.59 El concepto de derecho 

denota una universalidad que trasciende al ser finito. Pero esta universalidad 

no se efectiviza si no se da un caso de aplicación (Anwendung), y la apli-

cación significa, no una forma vacía que está en el alma y que la experiencia 

–como ciertos filósofos parecen pensar de los conceptos a priori– llenará de 

contenido extrínseco (5.3), sino que el caso necesariamente tiene que suce-

der, porque se ha demostrado que ningún hombre puede existir aislado.60 La 

estructura racional-jurídica desde su universalidad ya prevé la presentación 

de un caso que –por así decir– la ponga en funcionamiento o permita mostrar 

su aplicación; es una estructura universal cuyo contenido se sigue necesaria-

mente y tiene que presentarse. Pero en la medida en que el caso y la articu-

lación con la ley estén asentados en el juicio del ser racional finito, la apli-

cación siempre será problemática, y en la medida en que se extienda a una 

horizontalidad que incluya a todos los otros seres racionales finitos, también 

lo será. La clave reside en definir un Tercero (7.1, 7.2) capaz de asumir y 

representar –y juzgar desde– la instancia común-universal (8.1, 8.2). 

                                                           
59 GNR § 4.Cor., GA I/3 358, FDN 144. 
60 GNR § 4.Cor., GA I/3 358, FDN 145. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

246 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En apenas un párrafo Fichte cambió de registro: el individuo, que parecía 

ser el fundamento del concepto de derecho, ahora es una expresión de la 

razón, una manifestación que ni bien actúa jurídicamente habilita la aplica-

ción de la ley de coherencia. (De todos modos, esta estructura jurídica uni-

versal aún no está asentada o asegurada, sino que permanece problemática 

hasta la institución del Estado). El individuo ejecuta el caso que desenvuelve 

la estructura jurídica. La deducción significó hallar la ley universal que 

comprenda el caso particular (5.7) y establecer el siguiente condicional: si se 

da tal caso, vale tal ley. Lo universal está implícito en la relación jurídica. 

Quizás la familiaridad de esta articulación entre lo universal y lo particular 

con el ámbito de la moral lleve a Fichte a insistir, en la segunda observación 

de los “Corolarios”, en la diferencia entre derecho y moral (5.5): “El con-

cepto [de derecho] deducido no tiene nada que hacer con el de la ley 

moral”.61 El derecho plantea una relación distinta del sujeto con la ley, pues 

no se trata de una relación directa e individual (3.3), sino de una relación 

relacional: “El concepto de derecho es el concepto de una relación entre 

seres racionales”.62 Así, el derecho a las cosas consideradas sólo respecto de 

los individuos, es completamente nulo; en cambio, si ese individuo está a su 

vez relacionado con otro sobre la misma cosa que los dos reclaman como 

propia, sí interviene el derecho. No hay propiamente un derecho sobre las 

cosas, sino sobre el otro.63 Este carácter relacional del derecho coloca a todos 

los sujetos en paridad bajo la ley (5.1), y los obliga a articularse con lo uni-

versal. 

 

6.5) CUERPO PROPIO E INFLUENCIA (GNR §§ 5-6). 

 

La segunda sección del Derecho natural dedicada a la “Deducción de la 

aplicabilidad del concepto de derecho” se inicia con un cuarto teorema que 

mantiene la exposición regresiva:64 “El ser racional finito no se puede poner 

                                                           
61 GNR § 4.Cor., GA I/3 359, FDN 145.  
62 GNR § 4.Cor., GA I/3 360, FDN 146. 
63 Por eso, en la última observación dice: “Sólo en la medida en que los seres racionales 

pueden mantenerse efectivamente en relación unos con otros, y pueden actuar de modo 

que la acción de uno tenga consecuencias para el otro, es posible que entre ellos surja la 

cuestión del derecho” (GNR § 4.Cor., GA I/3 360, FDN 147). 
64 B. Merrill indica el “método de explicación regresiva” como propio del Fundamento 

del derecho natural (“Fichte’s Materialism”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), 

Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, 

Hampshire, Ashgate, 2006, p. 107). En un sentido similar, J. Rivera de Rosales caracteriza 

al “método genético” como un encadenamiento de momentos reflexivos hacia la génesis 

o instancia originaria y como manera de establecer la unidad y la diferenciación (“Las 

diferentes funciones del cuerpo (Leib) en la Doctrina de la Ciencia nova methodo de 

Fichte”, en Di Sanza, S. –López, D. (comps.), El vuelo del búho. Estudios sobre filosofía 

del idealismo, Buenos Aires, Prometeo, 2013, p. 118). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  247 

 

como individuo actuante (wirksames) sin atribuirse un cuerpo propio (Leib) 

material y, por esto, determinar al mismo”.65 El individuo que actúa y se 

pone, no puede hacerlo si no se adscribe y determina un cuerpo propio, es 

decir, no un cuerpo cualquiera, sino uno que resulta constitutivo de sí y que 

delimita la esfera originaria y exclusiva de realización de la libertad. Recién 

en este punto –agrega Fichte– cabe referirse al ser racional como persona, 

como un ser determinado, único, singular, acabado, que no puede ser otro, 

etc.  

En la “Demostración” define al sujeto como lo que es en sí mismo activo, 

lo espiritual, la Yoidad (Yo formal), que se realiza en contraposición con y 

a través de una esfera determinada y exclusiva, el cuerpo propio. Así se con-

vierte en persona (Yo determinado y material), en individuo.66 La persona 

surge por síntesis (2.3). Esta esfera dada para su realización se contrapone al 

                                                           
65 GNR § 5, GA I/3 361, FDN 147. B. Bisol problematiza este punto: “El concepto de 

adscripción (Zuschreibung) muestra ante todo la alteridad entre Yo y cuerpo propio. El 

cuerpo propio es la herramienta mediante la cual el Yo puede operar (wirken) en el mundo 

sensible […]. El cuerpo propio es extraño al individuo” (“Der Leib ist ein Bild des Ich. 

Transzendentalphilophische Grundlegung der Leblichkeit bei J. G. Fichte”, en Asmuth, 

Ch. (Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – 

Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, p. 53). Sin embargo, agrega Bisol, esta 

perspectiva es unilateral, porque para operar en el mundo sensible, el Yo tiene que ser 

material, y esto es su cuerpo, que el individuo diferencia inmediatamente del resto de los 

objetos. Pero esta inmediatez no implica una teoría de la experiencia corporal. La ads-

cripción significa, concluye Bisol, que el Yo puede operar en el mundo sin la necesidad 

de un tercero/mediador entre su voluntad y su cuerpo; por ende, la inmediatez entre Yo y 

cuerpo descansa en la voluntad como efectuación (pp. 53-54). 
66 “Evidentemente, [el sujeto] es lo exclusivamente activo en sí mismo y desde sí mismo, 

lo que se determina a sí mismo a pensar un objeto o a querer un fin, lo espiritual, la simple 

Yoidad. Ahora bien, a él se contrapone una esfera delimitada de sus posibles acciones 

libres, pero que le pertenece exclusivamente. (En cuanto se atribuye esta esfera, se deli-

mita, y de un Yo absolutamente formal deviene un Yo determinado material, o una per-

sona […])” (GNR § 5.I, GA I/3 361, FDN 148). En el resto del paréntesis Fichte advierte 

que, en adelante, no hay que confundir estos dos conceptos de Yo. A este pasaje G. Zöller 

lo considera “principio de individuación del Yo” (“Fichte’s Foundations of Natural Right 

and the Mind-Body Problem”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies 

and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, 

Ashgate, 2006, p. 96), y en este sentido coincidiría con E. Düsing (“Das Problem der 

Individualität”, op. cit., p. 39) en que el criterio de la corporalidad en Fichte admite pero 

transforma el principio de individuación tradicional centrado en la materia. Además, para 

Zöller el cuerpo propio, en la arquitectura del Derecho natural, significa la síntesis entre 

Yo y No-Yo, mientras que el otro la síntesis contraria entre No-Yo y Yo (“Fichte’s 

Foundations of Natural Right”, op. cit., p. 91); de este modo, conjuga los principios de la 

Doctrina de la Ciencia de Jena en sintonía con la quintuplicidad. En un trabajo nuestro 

(“La dialéctica en el cuerpo propio de Fichte”, en Revista de filosofía y teoría política, 

Departamento de Filosofía de la Universidad Nacional de La Plata, 2004) también 

intentamos conjugar estos principios con la deducción del cuerpo propio. A su vez B. 

Merrill (op. cit., p. 107) señala la dialéctica de los principios en el Derecho natural.   



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

248 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

sujeto, lo que significa que está separada y diferenciada de él, como si fuese 

algo independiente. En efecto, lo mismo vale para el mundo, y de ahí que el 

cuerpo sea “una parte del mundo”.67 Sólo cuando el sujeto intuye la esfera, 

ésta se convierte en algo real; es decir, lo intuido –en este caso, el cuerpo– 

es puesto por la actividad del Yo. No se trata de una cosa subsistente en sí, 

ni de una materia extrínseca. Tal como establece la Doctrina de la Ciencia 

(2.1, 2.2), el objeto no constituye una existencia material independiente del 

sujeto; el objeto surge en la medida en que el sujeto intuyente vuelve sobre 

sí y –en un proceder afín a Kant, o al kantismo “bien entendido”– convierte 

lo dado en objeto puesto por la propia actividad.68 Luego, ¿qué significa que 

el cuerpo se contrapone o se diferencia? Básicamente que posee algo de 

encontrado, de ya-constituido, de involuntario: en alguna medida, el sujeto 

no elige cómo ha de ser su cuerpo, ni cuál, ni con qué características. Todo 

esto es “lo encontrado”, que se puede transformar hasta cierto punto. El cuer-

po se circunscribe en límites precisos (nadie lo confundiría, por ejemplo, con 

el vestido), como un producto determinado, fijado y puesto por el entendi-

miento. Y, como señalamos, delimitado el cuerpo, se delimita también la 

persona.69 

En consecuencia: “El cuerpo (Körper) material deducido es puesto como 

ámbito (Umfang) de todas las posibles acciones libres de la persona, y nada 

más”.70 La persona quiere un fin conocido y conceptualizado, y lo proyecta 

para su cumplimiento futuro; de este modo, deviene causa de un objeto en 

correspondencia con el concepto de fin propuesto. Tal objeto es una acción 

que la persona causa voluntariamente y la efectúa a través de su cuerpo. A la 

vez, si el cuerpo delimita las posibles acciones libres, entonces sólo se es 

libre a través del cuerpo. Pero también el cuerpo por sí mismo ofrece un 

contorno de posibilidades a realizar, en cuanto se lo puede subdividir en 

partes y establecer o explicitar el movimiento o cambio de forma, sin que 

por ello se altere en general la materia. La disposición de los miembros se 

conjuga en el concepto de articulación. El cuerpo contiene ciertas acciones 

posibles y excluye otras imposibles según su articulación.71 En suma, el cuer-

po (Körper) que se conserva en identidad, que se conecta con la identidad y 

permanencia de la persona, que se presenta como un todo articulado y 

                                                           
67 GNR § 5.I, GA I/3 362, FDN 148. 
68 “No se tiene la menor idea de lo que habla la filosofía trascendental, y total y propia-

mente de lo que habla Kant, si se cree que en el intuir se da, más allá del intuyente y de 

la intuición, aún una cosa, algo [como] una materia, a la cual va la intuición […]. 

Mediante el intuir mismo, y exclusivamente por éste, surge lo intuido; el Yo vuelve en sí 

mismo, y esta acción se da al mismo tiempo la intuición y lo intuido. La razón (el Yo) en 

la intuición de ninguna manera es pasiva (leidend), sino absolutamente activa; la razón 

en la intuición es imaginación productiva” (GNR § 5.II, GA I/3 362, FDN 148).  
69 GNR § 5.III, GA I/3 362-363, FDN 149. 
70 GNR § 5.IV, GA I/3 363, FDN 149. 
71 GNR § 5 V-VI, GA I/3 363-365, FDN 150-151. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  249 

 

cerrado (geschlossnes artikulirtes Ganzes) a través del cual se manifiesta, 

por causalidad inmediata, la voluntad, es el cuerpo propio (Leib).72 

Esta primera mirada del cuerpo propio asociado a la individualidad (§ 5) 

contrasta con una segunda mirada antitética, la del mismo cuerpo propio 

sometido –no en sentido despectivo– a la influencia externa, mirada que se 

cristaliza en el quinto teorema (§ 6): “La persona no se puede atribuir ningún 

cuerpo propio sin ponerlo como estando bajo la influencia de una persona 

fuera de ella, y sin por esto determinarlo ulteriormente”.73  

El cuerpo propio conlleva la influencia (Einflusse) de otros, lo que asi-

mismo conlleva mayor determinación. Este quinto teorema se asemeja al 

segundo (§ 3) en que la atribución de una actividad causal se produce simul-

táneamente en sí mismo y en los otros, aunque no así en este caso, porque la 

persona se atribuye un cuerpo propio para sí y no en el mismo acto otro 

cuerpo para otro. Más estrechamente se relaciona con el tercer teorema (§ 4), 

dado que el sujeto se admite manteniendo relaciones con otros sujetos, y con 

el cuarto teorema (§ 5) por la atribución corporal y las determinaciones 

resultantes, en este caso de la relación con el otro. Pero lo interesante del 

quinto teorema reside en que reasume algunos problemas de los anteriores, 

muestra sus condiciones y los conduce hasta las últimas consecuencias. En 

este camino regresivo la influencia se revela inequívocamente primordial 

                                                           
72 GNR § 5.VI, GA I/3 365, FDN 151. En general los comentarios se esfuerzan por 

despejar el dualismo en esta deducción fichteana del cuerpo. Así, por ejemplo, V. López 

Domínguez enfatiza la unidad con el alma y la voluntad (“El cuerpo como símbolo: la 

teoría fichteana de la corporalidad en Jena”, en López Domínguez, V. (ed.), Fichte 200 

años después, Madrid, Complutense, 1996, pp. 129, 131 y 134), y que se trata de un 

“cuerpo espiritualizado”, el “medio de expresión” del Yo, “su hábitat natural, su símbolo” 

(p. 135). A. Nuzzo afirma: “Fichte emplea la noción (leibniziana) de «expresión» para 

indicar la relación del cuerpo con la libertad y con la racionalidad conforme a fines” (“The 

Role of the Human Body in Fichte’s Grundlage des Naturrechts (1796-97)”, en 

Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on 

Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, p. 82). G. Zöller, a 

partir de la comparación con Platner, toma como referencia pasajes de las clases de Fichte 

sobre la unidad: “«Cuerpo y alma, órgano interno y externo, son Uno»” (“Fichte’s 

Foundations of Natural Right”, op. cit., p. 103); y concluye que “la conexión entre el alma 

y el cuerpo es un pseudo-problema” (p. 104). B. Bisol dice: “El término «Leib» está usado 

sistemáticamente en Fichte, pero nunca como oposición al «alma». Más bien Fichte se 

expresa en frente de las posiciones críticas que consideran la cuestión del cuerpo interna 

al contexto de commercium animae et corporis” (op. cit., p. 46), y agrega más abajo: “El 

problema alma-cuerpo no es para Fichte ninguna cuestión filosófica genuina, sino un 

problema aparente” (p. 47). Entre las múltiples acepciones del cuerpo en las versiones de 

la Doctrina de la Ciencia nova methodo, J. Rivera de Rosales destaca aquella que lo 

vincula con el querer y con la voluntad, “el concepto propiamente trascendental y central 

del cuerpo en Fichte”, que “supera el dualismo cartesiano” y que consiste en “la intuición 

de nuestra espontaneidad” (“Las diferentes funciones del cuerpo”, op. cit., p. 126). 
73 GNR § 6, GA I/3 365, FDN 151. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

250 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

respecto del cuerpo propio, así como el otro resulta fundamental en la cons-

titución del sí-mismo. 

En la “Demostración” (I) Fichte profundiza la influencia (Einwirkung): 

si la autoconciencia del individuo depende de una influencia exterior, o de 

lo que en su momento se denominó “exhortación”, ¿en qué sentido sería 

libre? (6.3). En que inhibe parcialmente su actividad y se atiene al llamado 

y, más precisamente en este momento, en que inhibe cierta manifestación de 

su cuerpo.74 Como observamos, la clave reside en que la actividad suprimida 

o inhibida no es sino una modalidad de la actividad misma, un dejarse influir 

o entregarse a una actividad extrínseca que, aunque distinta, sigue siendo una 

forma de actividad. Pero, dado que en este contexto todo se relaciona con el 

cuerpo propio, Fichte presenta esta dualidad-unidad en los términos de la 

distinción entre un órgano superior y un órgano inferior. (II) Toda persona 

posee un doble órgano: uno superior (que opera con la materia sutil) y otro 

inferior (que opera con la materia bruta); mediante el primero preserva la 

libertad, mediante el segundo se entrega y somete a la influencia exterior, lo 

que también responde a su voluntad (podría no someterse, y elige hacerlo). 

Al abrirse y entregarse a la influencia, suprime parcialmente su actividad, sin 

dejar de actuar. Lo que percibe de otro ser racional en general es algo que la 

persona misma podría producir, pero se abstiene; simplemente lo recibe y lo 

reproduce internamente. Esta relación presentada en el plano de lo corporal 

constituye el sentido (Sinn) en su doble significación: sensible y conceptual. 

El ejemplo de Fichte es claro: escuchar al otro significa entregarse a su 

influencia y reproducir internamente el sentido de sus palabras –lo cual no 

significa hablar, que es una actividad que el receptor podría hacer y decide 

suprimir–.75  

Ahora bien, (III) la causa de la influencia exterior denota un ser racional 

con el fin de influir en el receptor y que, para ello, ha limitado su libertad. 

La comprensión del otro se traza por semejanza consigo. Aunque la materia 

inhibe ciertas funciones del cuerpo, éste a su vez debe contener cierta fuerza 

para resistir a la impresión, manteniendo libre una parte de su articulación y 

preservando así la supremacía de la voluntad, que se distingue de la materia 

en que puede operar de muchas maneras, mientras que la última sólo mecáni-

camente y de una sola manera. El cuerpo del otro opera de modo similar, es 

decir, se abre a la influencia sin soslayar la voluntad. Por ende, el solo hecho 

de tratar al receptor como ser libre, y no como materia, muestra que lo ha 

considerado como tal. La influencia recíproca entre seres racionales descansa 

                                                           
74 GNR § 6.I, GA I/3 365-366, FDN 151-152. 
75 GNR § 6.II, GA I/3 366-368, FDN 153-155. Este mismo ejemplo aparece en Nova 

Methodo (WLnm-H § 14, GA IV/2 169, DCnm 157) y como diferenciación del proceder 

dogmático que explica el objeto desde afuera y el idealista que lo explica del modo 

indicado. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  251 

 

en un sentido compartido.76 (IV) Esta influencia se realiza mediante la “ma-

teria más sutil”, que modifica al órgano superior, cuyo resorte último es la 

voluntad. De ahí que para escuchar se necesita querer entregarse al mensaje 

del otro y no hablar. Si el sujeto desea hablar, entonces el órgano superior se 

sirve del inferior para expresarse, se sirve del cuerpo como instrumento de 

sentido. La relación recíproca entre seres racionales se entabla a través del 

sentido superior, mientras que el inferior está abocado al trabajo con la ma-

teria.77 

Por lo tanto, en la influencia recíproca y a través de la corporalidad, los 

dos sujetos son activos y receptivos, y esto no merma en absoluto la libertad, 

sino que, por el contrario, la potencia. En lo sucesivo, Fichte intensifica los 

lazos comunitarios. (V) El mundo sensible se configura desde el cuerpo y, al 

igual que la deducción del mundo desde la atribución de actividad (§§ 1-2), 

ahora el cuerpo propio determina un mundo, un horizonte de experiencias, 

pero no aisladamente, sino comunitariamente: el mundo deducido es un 

mundo compartido, y es tal como los sujetos lo constituyen en sus experien-

cias colectivas.78 (VI) Más aún: el concepto de persona no pertenece exclu-

sivamente al individuo, sino que en su significación misma está contenida la 

transferencia al otro, porque asumirse a sí mismo como persona significa 

simultáneamente asumir al otro:  

 

También este transferir mi pensar necesario a una persona fuera 

de mí está en el concepto de persona […]. Los conceptos de 

articulación determinada de los seres racionales y del mundo 

sensible exterior a ellos, son necesariamente conceptos comunes, 

conceptos sobre los cuales los seres racionales necesariamente 

concuerdan sin un acuerdo previo, porque en cada uno de ellos, en 

su propia personalidad, se funda el mismo tipo de intuición.79  

 

                                                           
76 GNR § 6.III, GA I/3 368-371, FDN 155-157. “Con esto se establece el criterio de la 

acción recíproca de seres racionales como tales. Ellos actúan necesariamente bajo la 

presuposición de unos hacia otros de que el objeto de la influencia tiene un sentido; 

[actúan] no como sobre las meras cosas, para modificarlas mediante la fuerza física” 

(GNR § 6.III, GA I/3 371, FDN 157). 
77 GNR § 6.IV, GA I/3 371-373, FDN 158-160. 
78 “La determinación ulterior del cuerpo propio y, por medio suyo, del mundo sensible, 

está concluida desde la necesaria comunidad de seres libres, la cual a su vez es condición 

de posibilidad de la autoconciencia, y así se conecta a nuestro primer punto. Porque en el 

mundo deben existir seres libres como tales en comunidad, por esto el mundo tiene que 

estar así organizado (eingerichtet). Ahora bien, existe una comunidad de seres libres 

exclusivamente en la medida en que ella está puesta por los mismos; por tanto, existe el 

mundo también sólo así, en la medida en que ellos lo ponen así” (GNR § 6.V, GA I/3 

374, FDN 160). 
79 GNR § 6.VI, GA I/3 374, FDN 161. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

252 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

El lenguaje corporal comunitario manifiesta una concordancia implícita 

donde las totalidades particulares se combinan sin más en instancias comu-

nes, en un mundo compartido. 

Con el avance de esta consideración de la intersubjetividad signada por 

el cuerpo y la influencia recíproca,80 se intensifican los vínculos y se tensiona 

la libertad individual. La misma objeción anterior –a saber: cómo se conci-

lian el que el ser racional finito se tenga que poner por sí mismo, con que 

para ponerse requiere de una influencia de otro ser racional (5.4)– reaparece 

con nuevas connotaciones: (VII) si la autoconciencia depende de una influ-

encia exterior, y pese a los resguardos señalados (a saber, que entregarse a la 

influencia, o responder o no, y cómo, etc., son actos de la voluntad; o, dicho 

de otra manera, que la inhibición nunca llega a ser total, sino sólo parcial, y 

cada uno decide abrirse a la influencia), en alguna medida la libertad del 

sujeto y su devenir racional dependen del otro y, por ende, del azar o casua-

lidad; si todo esto fuera así, entonces el sujeto nunca sería autónomo (selbst-

ständig), sino apenas un accidente (Accidenz) de otra persona.81  

La solución de Fichte desplaza el foco de atención de las personas y lo 

lleva a la relación: el sujeto se encuentra forzado, vinculado, obligado a tratar 

a otro consecuentemente según la ley de coherencia (6.4). Por cierto, esta 

obligación siempre resulta problemática y nada garantiza su efectivización o 

continuidad, pero genera una dependencia recíproca en la instancia originaria 

de influencia. Si el receptor necesita de un emisor para activar la racionalidad 

propia, en su instancia originaria la relación ya es una acción recíproca 

(Wechselwirkung), un efectuar de uno hacia otro, y “antes de aquella influ-

encia [recíproca y originaria], yo no soy en absoluto Yo”.82 El carácter 

relacional está a la base y resulta constitutivo del sí-mismo del ser racional 

finito. 

¿Qué significa este “yo que aún no es Yo”? Ante todo, dice Fichte, 

significa un operar (wirkung) sin operar, es decir, una facultad (Vermögen) 

                                                           
80 A. Nuzzo subraya la centralidad del cuerpo en el reconocimiento y en la intersubje-

tividad (op. cit., pp. 69, 74-76, 79, 81-82), acuñando expresiones como “reconocimiento 

físico” (p. 75) y “contacto corporal” (p. 76), y como si esta parte fuera el eje central, la 

verdadera o completa mirada sobre la intersubjetividad del Derecho natural de Fichte. 

Tras señalar el cuerpo como órgano de expresión, junto con la comunidad de seres libres 

en el mundo, concluye: “Bajo este fundamento, Fichte construye el encuentro físico, 

corporal, entre dos personas, es decir, la (auto-)limitación de sus respectivas esferas de 

libertad. Ésta es la condición de posibilidad de la Rechtsverhältnis y su aplicación” (p. 

82).  
81 GNR § 6.VII, GA I/3 375, FDN 161-162. 
82 Ibídem. En 4.3 conectamos este pasaje con los §§ 1 y 4 del Fundamento de toda la 

Doctrina de la Ciencia. Desde los parámetros de Fichte, que el yo para llegar a ser Yo 

necesita ayuda de otros se explica, incluso antropológicamente, en el niño que, a 

diferencia de los animales, sin la madre no podría sobrevivir más que unas pocas horas 

(GNR § 6.Cor., GA I/3 381, FDN 167-168). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  253 

 

que denotaría un concepto ideal o sin realización. A nivel corporal, operar 

sin operar equivaldría al funcionamiento del cuerpo independientemente del 

sujeto. Pero el cuerpo propio constituye la expresión de la voluntad y lo que 

no depende de la voluntad no corresponde a la actividad. Las funciones 

biológicas, por ejemplo, no atañen a la actividad, y así el cuerpo se convierte 

en un conjunto de masa o una figura en el espacio.83 Lo que vitaliza al cuerpo 

es la actividad o voluntad, lo ideal que se realiza. Ante la expresión corporal 

se produce la influencia del otro, de la que depende la activación de la acti-

vidad –en esta situación hipotética del yo que aún no es Yo–, orientada hacia 

el órgano superior. Con la influencia del otro y la consiguiente activación, el 

operar sin operar deviene actividad, voluntad que se manifiesta corporalmen-

te.  

En rigor, esta influencia del otro, incluso a nivel corporal, siempre ya se 

ha producido, en virtud del carácter relacional; de lo contrario, el ser racional 

jamás podría plantearse preguntas del tipo “cómo el yo deviene Yo” o “cómo 

distinguir un cuerpo-sujeto de un cuerpo-objeto”. No obstante, Fichte se 

propone no dar nada por supuesto o sobreentendido, ni cerrar los problemas 

sin transitar todos sus perfiles. Aunque la influencia recíproca refleja un pro-

fundo nivel de interdependencia de los sujetos relacionados, resta diferenciar 

aún más el cuerpo humano de cualquier otro cuerpo. 

 

6.6) LOS TIPOS DE ORGANICISMO Y LA FIGURA HUMANA (GNR § 6) 

 

En el cierre del § 6 Fichte insiste en la distinción entre un cuerpo humano 

y otro cualquiera, no para responderla –pues ya fue respondida en la dimen-

sión conceptual y en la práctica–, sino para esbozar una serie de considera-

ciones sobre el organicismo (natural y artificial) y sobre la peculiaridad de la 

figura humana, consideraciones que se deslizan hacia aspectos antropológi-

cos y empíricos que serán importantes para el derecho y para la organización 

social-estatal, y que, por ello, tratamos a continuación.  

La siguiente pregunta funciona como hilo conductor: ¿cómo garantizar 

que la percepción de un cuerpo cualquiera no se confunda con la de un 

cuerpo humano?, o de otra manera: ¿cómo entender (verstehen) y concebir 

(begreifen) a un cuerpo únicamente como el cuerpo de un ser racional, de 

                                                           
83 Al igual que el rasgo de “encontrado” del cuerpo propio que atañe a límites insupe-

rables, el funcionamiento natural no es lo distintivo del hombre. En este sentido, Ch. 

Senigaglia subraya que entre la naturaleza y el espíritu no hay equiparación, porque éste 

denota libertad y finalidad. Basándose en un texto de Fichte sobre los animales, Seniga-

glia admite una “restricción” o “retraimiento” (Zurückhaltung) de la naturaleza en el 

hombre, pero inmediatamente sobrepone las infinitas posibilidades de movimiento y de 

cambio. Por ende, considera que entre la naturaleza y la cultura se produce un “cambio 

cualitativo” (“Geist und Natur in Fichtes Ethik”, en Girndt, H. (Hrsg.), »Natur« in der 

Transzendentalphilosophie, Berlín, Duncker & Humblot, 2015, p. 212).   



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

254 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

modo que no haya absolutamente ninguna duda ante la figura humana? 

Según Fichte, entender o concebir significa delimitar, recortar un fenómeno 

y captarlo como un “todo completo de conocimiento”, en el que cada parte 

está fundada y explicada a partir del todo, y donde el todo se funda y explica 

desde cada parte.84 En esta primera versión del organicismo, el todo y las 

partes se fundamentan y explican mutuamente, como si estuvieran al mismo 

nivel. En el organicismo del saber de Sobre el concepto de la Doctrina de la 

Ciencia (4.2), en cambio, el todo y las partes mantienen una relación recípro-

ca, pero el principio fundamental, precisamente por ser tal, sitúa a cada parte 

en su lugar, determina a la parte como parte. Además, la parte es un recorte, 

un fragmento que, aunque en cierta medida refleje el todo, si se lo desconecta 

de su vínculo, pierde el sentido. Aquí, en el Fundamento del derecho natural, 

Fichte aclara que entender un fenómeno significa orientar las partes hacia un 

determinado punto desde el cual se ordena lo demás y se le confiere unidad. 

Pareciera tratarse de una nota común a las diferentes determinaciones, como 

si fuera un concepto; sin embargo, esa nota no se extrae de las características 

particulares (2.3), sino al revés, orienta la interpretación de los elementos. El 

todo está fijado cuando se unifican esos aspectos inconexos bajo la unidad 

de sentido.85 

Así, hay que concebir el cuerpo humano como una totalidad cuyas partes 

resultan ser conceptualmente inseparables, y no como sumatoria de elemen-

tos individuales e independientes. El cuerpo humano no se puede dividir o 

separar en partes sin dejar de ser lo que es, sin desvirtuarlo. Es una totalidad, 

un producto natural organizado (organisirtes Naturprodukt),86 que se aseme-

ja y se diferencia de un producto artificial, técnico, artístico (Kunstprodukte). 

Se asemejan en que son un todo, en el que cada parte está conectada con las 

demás, existe gracias a las otras y al todo. Por ende, al considerar cada parte, 

                                                           
84 GNR § 6.VII, GA I/3 377, FDN 164. 
85 “De ahí que, no puedo entender un fenómeno sino de un cierto modo significa que de 

una parte particular del fenómeno siempre soy impulsado hasta un cierto punto, y sólo en 

éste puedo ordenar mi recoger y sintetizar lo conjuntado en un todo de conocimiento” 

(GNR § 6.VII, GA I/3 377, FDN 164). Aquí se termina de entender el anterior reproche 

a Kant por no haber profundizado el juicio reflexionante (6.3), así como la familiaridad 

con el organicismo de la Crítica del Juicio, op. cit., §§ 61, 64-66, pp. 313-314, 319-325, 

Ak. A. V 359-361, 369-377. 
86 Según J. Kloc-Konkolowicz, la referencia de la parte al todo y la autorreferencialidad 

de la parte y del todo constituyen las características del producto natural organizado. 

Afirma que la imagen del organismo remite a Rousseau, y que así como el órgano 

reproduce el organismo total, el particular reproduce la especie. Pero también agrega que 

la convicción de Fichte es que el hombre es algo más que un producto natural organizado, 

porque contiene una articulación indeterminada; es decir, este “más” refiere a una libertad 

que la naturaleza, signada por el determinismo, no puede albergar (“Plfanze, Tier, 

Mensch. Konstruktionen des Personseins bei Fichte und Hegel”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), 

Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – Anerkennung, 

Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 392-394). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  255 

 

el juicio se ve impulsado a recorrer continuamente la totalidad, y recién en-

tonces la parte y la totalidad se alcanzan a comprender por completo. La 

diferencia estriba en que en el producto natural no sólo las partes existen 

gracias al todo, sino también el todo existe en virtud de las partes; en este 

caso la finalidad del todo consiste en producir las partes. En el producto 

artificial, en cambio, el fin remite a algo externo, y el todo se revela como 

instrumento. Una segunda diferencia estriba en que, en el producto natural, 

cada parte se produce y se conserva a sí misma a través de su fuerza interna 

y, de este modo, contribuye a la producción y a la conservación del todo; 

mientras que, en el producto artificial, la parte carece de un impulso interno 

para la formación y conservación, y se realiza a través de leyes mecánicas y 

gracias a un autor externo.87 

En esta diferenciación que Fichte bosqueja rápidamente cabe preguntarse 

si alguno de los dos tipos de organicismo se condice o asimila a una organi-

zación social.88 De un lado, la totalidad natural se debe a sus partes, intro-

yecta en sí la finalidad y en ella cada parte se sostiene por sí, en una suerte 

de autonomía relativa. Estos aspectos matizan la reducción fichteana de la 

naturaleza a mecanismo, e incluso llevan a problematizar y complejizar la 

clásica contraposición entre naturaleza y cultura. Del otro lado, la totalidad 

artificial remite a una voluntad de producción, a una creación. Por tanto, si 

se preguntara cuál de los dos representa mejor el cuerpo social, en una 

                                                           
87 GNR § 6.VII, GA I/3 378, FDN 164-165. 
88 Quizás se considere exagerada esta equiparación. Sin embargo, sin anticiparnos a lo 

que Fichte desarrollará en el § 17, con los elementos presentes ya se puede bosquejar una 

corporalidad social. En efecto, Fichte dice que la razón en la intuición es imaginación 

productiva, y pone el ejemplo del pintor que proyecta la figura con la mirada, antes de 

realizarla (GNR § 5.II, GAI/3 362, FDN 148). Esta proyección de un concepto de fin se 

basa en la voluntad (GNR § 5.IV GA I/3 363, FDN 149). Si “parte” y “todo” son términos 

relativos según se trate de un miembro, de un órgano, o de un cuerpo individual –que a 

su vez reproduce la especie–, y si parte y todo se articulan según un concepto (GNR § 

5.VI, GA I/3 364-365, FDN 150-151), entonces los cuerpos individuales se deben poder 

articular en una corporalidad social, como miembros que conservan su libertad y limi-

tación, en la medida en que esa totalidad-cuerpo se basa en la voluntad y constituye una 

proyección colectiva. Más aún: en Nova methodo, además de considerar la Doctrina de la 

Ciencia como un organismo o sistema metafísico orgánico y vital (WLnm-H § 16.II, GA 

IV/2 207-208, 226; DCnm 200, 219), define al individuo como una extracción de la 

racionalidad (WLnm-H § 17, GA IV/2 240, DCnm 235) (4.8) y, al momento de considerar 

el cuerpo dice: “Muevo mi cuerpo entero; éste es considerado para sí un todo, pero en 

relación con la naturaleza es sólo una parte. Muevo mi brazo; éste es para sí de nuevo un 

todo, pero al mismo tiempo también una parte de un todo superior, mi cuerpo propio, y 

así sucesivamente. Ciertamente así se comporta él también con el cuerpo propio de los 

otros seres racionales fuera de mí” (WLnm-H § 18, GA IV/2 257, DCnm 253). Más abajo 

aclara que, aunque la naturaleza procede como la libertad y en efecto la equipara a la 

razón, no puede ser para-sí, y éste es el sello distintivo del hombre y del cuerpo propio 

(WLnm-H § 18, GA IV 257-260, DCnm 253-256). En suma, todo indica que el individuo 

tiene que organizarse en cuerpos sociales y producir libremente esta vitalidad. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

256 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

primera mirada y acorde con el contexto moderno, debería ser este último. 

Sin embargo, la totalidad artificial carece de vitalidad en las partes y res-

ponde a un fin externo (dos aspectos bastante disonantes o inconsistentes 

respecto de la organización social), que no podrá interpretarse como la ley 

moral porque ésta es inherente a las partes (3.3), sino como referencia al 

despotismo, donde el poder soberano se desgarra de aquello que constituye. 

Además, estipularía un todo como instrumento que no se retroalimenta vital-

mente con las partes, sino por el contrario, las reduce a mecanismo, a simples 

piezas extraíbles, reemplazables, homogéneas y determinadas de antemano; 

por ende, las relaciones intersubjetivas también serían mecánicas y anularían 

la libertad. Pero tampoco la totalidad natural se podría homologar entera-

mente con lo social, dado que no responde a la voluntad sino al orden de la 

naturaleza. Nuestra pregunta, que indudablemente no es la pregunta de 

Fichte aquí, aún no se puede responder, y sin embargo será respondida por 

Fichte al momento de trazar la organización social (9.3). 

Ahora bien, el motivo de la presentación de los tipos de organicismo era 

distinguir y precisar el cuerpo humano respecto de cualquier otro cuerpo; en 

este sentido, el § 6 se cierra con una serie de consideraciones antropológicas 

rayanas a lo empírico, similares a las del “Corolario” del § 3. En efecto, el 

hombre difiere específicamente del animal –dice Fichte– en que se caracte-

riza por la determinabilidad al infinito del cuerpo articulado, la formabilidad 

o capacidad de formación (Bestimmbarkeit, Bildsamkeit), mientras que el 

animal está determinado, formado, completo y acabado. Así, cuando un 

hombre mira a otro, sólo puede comprenderlo como “su igual”89 a partir de 

la libertad que descubre en su autoconciencia; de este modo surge el con-

cepto de sí-mismo como fundamento para todas las explicaciones. Esta 

apertura a las posibilidades se condice con la incompletud humana, su nada 

originaria que lo conduce al hacerse cultural y libremente; y como debe ser 

para sí, tiene que hacerse mediante sí mismo –aunque, claramente, este sí-

mismo está mediado por otro/s, su/s igual/es–.90 

El “Corolario” del § 6 prosigue con algunas caracterizaciones antro-

pológicas de distinto tono; por ejemplo, el carácter vegetativo del hombre, 

su imperfección de nacimiento, la educación, su desnudez, el tacto, los 

                                                           
89 GNR § 6. VII, GA I/3 379, FDN 166. 
90 “Cualquier animal es lo que es, únicamente el hombre es originariamente nada en 

absoluto. Lo que él debe ser, tiene que llegar a ser: y como aún debe ser un ser para sí, 

tiene que llegar a serlo por sí mismo. La naturaleza ha completado todas sus obras, sólo 

respecto del hombre retiró la mano, y justamente por esto lo entregó a sí mismo. La 

capacidad de formación en general es el carácter de la humanidad” (GNR § 6.VII, GA I/3 

379, FDN 166). V. López Domínguez caracteriza la Bildsamkeit del hombre como 

“ductilidad” y relaciona estas consideraciones antropológicas de Fichte con Herder y Kant 

(“El cuerpo como símbolo”, op. cit., pp. 132-134). G. Zöller caracteriza la Bildsamkeit 

como “plasticidad”, y refiere a la educación con los textos de y sobre Platner (“Fichte’s 

Foundations of Natural Right”, op. cit., pp. 100-102).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  257 

 

dedos, el modo de caminar, el ojo espiritual, la boca, el rostro, etc.91 Y todas 

ellas bajo el mismo tema: ¿cómo y por qué reconocer al otro como Yo?92 La 

respuesta contiene dos direcciones y Fichte las trata al comienzo del 

“Corolario”: de un lado, la naturaleza ya solucionó el problema; es decir, los 

rasgos que distinguen al hombre son evidentes y nadie sensatamente podría 

ignorarlos; por eso, en la práctica misma no se plantea este problema, sino 

que el sujeto comprende perfectamente y actúa separando a sus semejantes 

de las cosas.93 Del otro lado, la reciprocidad se basa en una disyunción 

radical: “Aquel reconocimiento, o bien no sucede en absoluto, o bien se rea-

liza en un instante, sin que se sea consciente de los motivos”.94 Esta 

disyunción se relaciona con la presuposición del factum a cumplirse para 

activar la racionalidad, el antecedente del condicional que señalamos arriba 

(6.4): ni bien uno trata a otro de manera libre y racional, rige la ley de cohe-

rencia; y esto, no en virtud de un mandato moral, sino de la reciprocidad.  

Pero esta cuestión fáctica se enmarca en una disyunción conceptual-

política: o se elige vivir dogmático-despóticamente, según la fuerza, la nece-

sidad y el sometimiento, la cosificación del hombre, etc.; o se elige vivir 

según la libertad y la racionalidad (2.1, 2.4). El no-reconocimiento del otro 

y el no-reconocimiento de sí mismo (o el reconocimiento de sí con indepen-

dencia del otro y contra éste), constituyen expresiones del dogmatismo / 

despotismo, por cuanto configuran un cercenamiento de la universalidad de 

los derechos y una estructura unilateral de dominación o poder. El no-reco-

nocimiento del otro no es un problema teórico, es un problema práctico y 

esconde otro interés, el de cavilar para cosificarlo y someterlo a explotación 

por la fuerza. La figura del amo es un artificio argumentativo que esconde lo 

que afirma, la humanidad del otro, negada tras presuponerla, para justificar 

la dominación. No es que el amo confunde al esclavo con el animal domés-

tico o con un muñeco, sino que le niega la condición de humanidad luego de 

haberla tenido que presuponer necesariamente, generando una asimetría 

donde no la había. Por consiguiente, la disyunción radical entre el recono-

cimiento y el no-reconocimiento del otro conlleva una elección o decisión 

última, en un caso, reconociendo la racionalidad simétrica y, en el otro caso, 

no-reconociéndola (es decir, presuponiéndola para negarla). Mientras esta 

                                                           
91 GNR § 6.Cor., GA I/3 381-383, FDN 167-170. 
92 GNR § 6.Cor., GA I/3 380, FDN 166. 
93 “Pero actúo todos los días sobre animales y objetos sin vida, sin suscitar seriamente la 

cuestión planteada […]. La naturaleza ha decidido la cuestión hace tiempo. No hay ningún 

hombre que, a primera vista de otro hombre, tome sin más la huida como delante de un 

animal feroz […]. Esto es así, no por costumbre e instrucción, sino por naturaleza y razón” 

(GNR § 6.Cor., GA I/3 380, FDN 167). Lo mismo en Sobre la capacidad lingüística (GA 

I/3 99-100; trad. cit., p. 16). Recuérdense los ejemplos de la Segunda introducción (2.3) 

acerca del uso de la palabra Yo y del vestido/cuerpo propio (ZE § 9, GA I/4 256-257; 

IntroDC 136-137).  
94 GNR § 6.Cor., GA I/3 380, FDN 167. 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

258 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

última posibilidad excluye y somete al otro, y uno se pone a sí mismo sobre 

los demás para subyugarlos, la primera habilita un enlace, un entramado 

relacional que coloca a todas las partes en reciprocidad e igualdad.  

La insistencia de Fichte en una misma pregunta ya respondida tiene como 

horizonte último la sacralidad de la figura humana. En efecto, tras referir una 

de las formulaciones del imperativo categórico kantiano que apunta a la 

legislación universal, se pregunta quién debe formar parte de esa legislación, 

si “corresponde sólo al europeo blanco o también al africano negro, si sólo 

al hombre adulto o también al niño”.95 Una pregunta extremadamente 

significativa no sólo para la actualidad –más de dos siglos después de formu-

lada–, sino también para reconfigurar la mirada de los últimos cinco siglos. 

Una pregunta que coloca a Kant en tensión con Herder. Pero más allá del 

potencial de esta pregunta y los cauces que se abren, la cuestión aparen-

temente sólo fáctica, pero de profunda densidad conceptual, se entronca con 

una cuestión política. Y Fichte no ofrece absolutamente ninguna duda en este 

pasaje: hay que reconocer y respetar toda figura humana, sea cual fuere el 

nivel de desarrollo o perfeccionamiento. “La figura humana es necesaria-

mente sagrada al hombre”.96 Esa figura ya está en el niño, donde la naturaleza 

retira la mano creadora y lo deja a merced de la cultura, esto es, de los 

procesos paulatinos de reconocimiento, trato e intersubjetividad, hasta llegar 

a ponerse a sí mismo. Y esa figura reside también en el africano negro o en 

cualquier cultura, sin importar el nivel de desarrollo de la racionalidad. Por 

eso Fichte rechazará sin ambages la justificación del colonialismo en El 

Estado comercial cerrado (10.1) y en otros textos. Y por eso las cavilaciones 

acerca de la sacralidad de la figura humana –perspectiva que atañe a la filo-

sofía y la historia de la filosofía, desde Aristóteles hasta Hegel, pasando por 

Descartes– encubren motivos muy espurios. 

De todos modos, todavía subsiste una dramática línea de fuga: la decisión 

última sobre el reconocimiento no deja de depender de la buena voluntad de 

las partes. En tanto no se afiancen los lazos comunitarios y no se instituciona-

licen en una voluntad común efectiva, el reconocimiento (y todo lo relacio-

nado: la reciprocidad, la igualdad, el trato, etc.) permanece en el plano pro-

blemático.     

 

6.7) LA VOLUNTAD COMO BASE DE LA COMUNIDAD (GNR § 7) 

 

La segunda sección del Derecho natural en torno de la aplicabilidad del 

concepto de derecho se cierra con dos conceptos centrales que recogen el 

carácter problemático del reconocimiento, a saber: el querer y la voluntad. 

El razonamiento de Fichte sería así: no basta con que un conjunto de seres 

                                                           
95 GNR § 6.Cor., GA I/3 380, FDN 167. 
96 GNR § 6.Cor., GA I/3 383, FDN 170. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  259 

 

racionales se influyan, se reconozcan y traten mutuamente como seres libres 

y racionales; no basta que distingan el cuerpo humano respecto de otro 

cuerpo, que se mantenga el influjo recíproco y la configuración de un mundo 

compartido; todo esto no basta para formar una comunidad. Para ello se 

necesita algo más, un plus, un resorte fundamental: el querer o, mejor, un 

único querer que unifique muchas voluntades. Con esto, nuestro filósofo 

abre paso a la tercera sección, la aplicación del concepto de derecho, que se 

desarrolla desde el parágrafo siguiente. Así, completada la deducción del 

cuerpo propio (§ 5) y colocado éste en influencia recíproca con otros cuerpos 

(§ 6), reaparece la voluntad, que desde el Corolario del § 1 (6.1) es la raíz 

más íntima del Yo. Y la voluntad reaparece como la facultad central del ser 

humano –en consonancia con los desarrollos de la Doctrina de la Ciencia 

nova methodo (4.7)– y en términos antitéticos:  

 

Las personas, como tales, deben ser absolutamente libres y depen-

der exclusivamente de su voluntad. Las personas, en cuanto cierta-

mente son tales, deben estar en influencia mutua y, por tanto, no 

deben ser dependientes exclusivamente de sí mismas. La tarea de 

la Ciencia del Derecho es la de responder cómo ambas [propo-

siciones] pueden existir juntas, y la pregunta que a ella subyace 

como fundamento es: ¿cómo es posible una comunidad de seres 

libres como tales?97 

 

Esta contradicción atraviesa tanto el concepto de derecho (el ser que se 

pone a sí mismo y la necesidad de exhortación) como la aplicabilidad (la 

deducción del cuerpo y la influencia recíproca). En este punto, Fichte esta-

blece una línea divisoria: hasta aquí sólo se han mostrado las condiciones 

externas de la comunidad, a saber: las personas, su constitución en la 

influencia recíproca y el mundo sensible resultante. Desde el comienzo, la 

ilación expuso las condiciones de la autoconciencia en base al postulado “Yo 

soy Yo”, el primer principio de la Doctrina de la Ciencia. Este proceder 

sistemático conduce ahora a las condiciones internas de la acción recípro-

ca.98  

                                                           
97 GNR § 7.I, GA I/3 383, FDN 170. 
98 GNR § 7.I, GA I/3 384, FDN 170-171. G. Von Manz explica este pasaje de las 

condiciones externas a las condiciones internas como el pasaje del concepto de derecho 

trascendental al concepto de derecho real. La condición externa alude a que el sujeto sea 

sujeto de derecho, mientras que la interna alude a buscar o querer una comunidad real. 

No obstante, ambos presupuestos desembocan en que la aceptación y la validez de la ley 

jurídica sólo se alcanzan de manera hipotética, y sin ninguna apelación al deber o a la 

moral. El sentido de este § 7 reside en delimitar la esfera de aplicación. La cuestión 

problemática se resolverá luego en la aplicación sistemática o doctrina del derecho en 

sentido estricto, que es una aplicación filosófica del concepto de derecho (“Freiheit und 

Eigentum”, op. cit., pp. 36-38), y que tratamos en los capítulos 7 y 8.  



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

260 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

La conexión con el desarrollo anterior y desde la cual prosigue la inves-

tigación sobre las condiciones internas es el siguiente: la dependencia 

respecto de la influencia del otro se neutraliza en la medida en que este otro 

está forzado por una suerte de necesidad propia a reconocer y tratar conse-

cuentemente al ser libre y, por lo tanto, la acción recíproca se retrotrae a la 

instancia originaria (§ 6). Pero a su vez esta consideración se cierra sobre sí 

misma, porque los sujetos implicados alcanzan un conocimiento común y, 

sin embargo, permanecen aislados uno del otro. En vez de avanzar, Fichte 

reexamina la relación: cada uno reconoce al otro como persona, reconoce su 

cuerpo, lo trata según ese reconocimiento, etc.; es decir, ambos se guían por 

la ley jurídica y la coherencia se mantiene mientras cada uno sea conse-

cuente. Como anticipamos, sucede que atenerse a la ley de coherencia siem-

pre resulta problemático: no se funda ni se puede fundar en un mandato 

moral, sino que sólo evoca una concordancia de pensamiento y acción, y 

nada más.99 Por consiguiente, para formar una comunidad no basta simple-

mente con una cantidad de personas relacionadas, sino que se requiere de la 

asimilación de la ley jurídica en cada uno de los miembros. Para obtener una 

comunidad, no basta con compilar una multiplicidad de individuos en rela-

ción, se necesita un enlace fundamental (2.3, 4.2), una reunión más orgánica 

a través de la ley.  

Luego, si se pudiera mostrar –ensaya Fichte– que todo ser racional nece-

sariamente tiene que querer que exista una comunidad, la ley de coherencia 

se seguiría de inmediato. Pero precisamente lo primero “no se puede demos-

trar desde las premisas establecidas hasta aquí”.100 La comunidad de seres 

libres se convierte en un postulado, en una tarea que se podría proponer, pero 

que no se deriva de una obligación ni de la moral, sino que conserva, al 

menos hasta aquí, su rasgo problemático: ni bien una de las partes rompa las 

condiciones del trato, cae la ley, junto con la autolimitación de la libertad por 

la posibilidad de la libertad del otro. En otras palabras, no hay ningún funda-

mento para que la persona haga suya la regla “limita tu libertad de modo que 

otro también pueda ser libre a tu lado” y se convierta en ley de su voluntad 

y de sus acciones; ahora bien, “una comunidad de seres libres como tales no 

puede existir si cada uno no está sometido a esta ley”, de modo que “quien 

quiera la comunidad, tiene que querer necesariamente también la ley”.101 La 

validez de la ley jurídica es sólo hipotética: vale sólo si se establece la 

comunidad. Por lo tanto, hay un fundamento más profundo, en el que reside 

                                                           
99 “Cada uno puede […] delimitar el ejercicio de su fuerza, sus leyes, y en particular 

dar[se] también la ley señalada. Por tanto, la validez de la ley depende exclusivamente de 

si alguno es consecuente o no. Pero la coherencia (Consequenz) depende aquí de la 

libertad de la voluntad, y no se ve por qué alguien debería ser consecuente si no tiene que 

serlo” (GNR § 7.I, GA I/3 384-385, FDN 171). 
100 GNR § 7.II, GA I/3 385, FDN 172. 
101 GNR §7.IV, GA I/3 387, FDN 174. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  261 

 

la novedad de este § 7 y que explicita las aludidas condiciones internas: para 

realizar una comunidad es necesario un “querer común”, una coincidencia 

fundamental de voluntades. Así lo expresa:  

 

Pero incluso la condición, la comunidad de seres libres, está con-

dicionada a su vez por un querer común. Ninguno puede, por su 

mera voluntad, realizar una comunidad semejante con un otro, si 

el otro no tiene la misma voluntad, y a consecuencia de la misma 

se somete a ley jurídica condicionada por esto.102 

 

Por lo tanto, la unidad, el querer común propio de la comunidad, tiene 

que preceder al querer particular de cada uno. Para que la ley jurídica tenga 

validez, se necesita una comunidad establecida, y para que ésta se efectúe, 

una voluntad común, esto es, múltiples voluntades particulares unificadas 

por un mismo querer. Así como no hay comunidad con el otro si éste no 

quiere, resulta imposible una comunidad cuyos miembros no quieran parti-

cipar de ella. Una vez establecida la comunidad desde esta coincidencia 

fundamental de voluntades, el sometimiento y la aplicación de la ley jurídica 

se siguen de la sola concordancia inicial, que constituye el punto de partida 

para la realización del derecho, el punto formal de unificación que, no obs-

tante, tendrá que cristalizarse en una voluntad común efectiva (7.1, 7.2). 

La dificultad no resuelta por el tratamiento habitual de la Doctrina del 

Derecho –concluye Fichte– consiste en la siguiente paradoja: la ley jurídica 

ordena incluso mediante aquello que no ordena, posee fuerza (vigencia, 

validez) incluso si ha cesado totalmente; o de otra manera, comprende una 

esfera incluso mediante lo no comprendido por la misma. Este aspecto para-

dójico concierne a la aplicabilidad del concepto de derecho, y se relaciona 

con la crítica al formalismo en la “Introducción” del Derecho natural (5.4) 

y con la separación entre derecho y moral (5.5) que atraviesa toda la obra. 

Una ley jurídica tiene que contener una esfera determinada para su aplica-

ción, explicitar la cantidad de su validez, demarcar aquello sobre lo cual 

legisla y aquello sobre lo cual no. Una ley de este tipo103 puede tener vigencia 

                                                           
102 Ibídem. 
103 Fichte homologa esta ley a la “ley permisiva” de Kant, y en nota agrega: “Toda ley 

que lleve en sí la cantidad de su validez, es una tal [ley permisiva]” (GNR § 7, GA I/3 

387-388 n, 174-175 n). Kant trata la ley permisiva en una nota con la que cierra la primera 

sección de Para la paz perpetua (Ak. A. VIII 347-348; trad. F. Rivera Pastor, México, 

Porrúa, reed. 1996, pp. 220-221) donde sostiene que genera una obligación (Nöthigung) 

sobre acciones a las que nadie puede ser obligado, lo cual, o bien resulta contradictorio, 

o bien refiere a un modo de adquisición de un futuro derecho, que Kant explicita con la 

posesión putativa. Pero su visión de la ley permisiva es, frente a la ley prohibitiva, 

ciertamente negativa; y señala que tanto en los maestros del derecho natural como en la 

legislación civil se hace un uso reiterado de ella, y el permiso, en vez de –como debería– 

ser condición restrictiva, se lo introduce entre las excepciones. F. Oncina argumenta que 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

262 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

aunque esté suspendida; por ejemplo, si una de las dos partes no se somete a 

la ley, ésta vale incluso en su no-validez, en el sentido de que autoriza/per-

mite al dañado a una respuesta determinada por su arbitrio. En este sentido, 

la ley autoriza una coacción que la otra persona no podrá impedir. 

En suma, la aplicabilidad de la ley jurídica se cierra, como observamos 

en el apartado anterior, sobre la figura humana. Todo encuentro entre dos 

seres humanos obliga a cada uno a reconocer al otro como racional y como 

sujeto de derechos, sin importar el color de piel, la geografía, su grado de 

desarrollo, etc. La sacralidad de la figura humana implica la delimitación y 

alcance de la ley jurídica. La cantidad de aplicabilidad de la ley también está 

determinada: su ámbito es el de una comunidad de seres libres que se influ-

yen recíprocamente.104 Reunidas estas condiciones para su aplicabilidad, el 

paso siguiente concierne a la aplicación. 

 

6.8) LA INSUFICIENCIA DE LA COMUNIDAD JURÍDICA 

 

Según lo expuesto, en los primeros parágrafos del Fundamento del dere-

cho natural Fichte parte del ser racional finito y muestra en torno de éste una 

dinámica similar a la desplegada por la Doctrina de la Ciencia en términos 

de posición, contraposición e interacción, así como en el enfoque de la pri-

macía práctica y en la relación con el objeto. Pero tanto en esta primera 

sección sobre el concepto de derecho, como en la segunda sobre la aplica-

bilidad, debemos tener mucho cuidado en ponderar lo que aparece y en 

prevenir la tentación de absolutizar uno de los aspectos. Así, por ejemplo, en 

la medida en que se toma el ser racional finito meramente como punto de 

partida, en vez de considerarlo como fundamento último/primero (como 

sería la tentación en un proceder deductivo), conforme avanza la exposición 

se van descubriendo condiciones que lo anteceden, y que por ello mismo lo 

reconfiguran, pero ya no como un punto de partida, sino como un resultado. 

Por ende, hay que tener mucho cuidado en el desenvolvimiento argumen-

tativo, quizás más todavía en la primera sección, dado que la segunda, 

dedicada al cuerpo propio y a la influencia recíproca, la dinámica es similar. 

En este preciso sentido, no debemos perder de vista el avance problemático-

regresivo, pues incluso en el último parágrafo, que funciona de bisagra entre 

estas dos secciones y la siguiente (la aplicación), la voluntad común que 

emerge no deja de ser una instancia que requiere más determinaciones y 

reconfiguraciones. Las dos primeras secciones se mueven en un plano de 

horizontalidad presuntamente armónica, de seres racionales que se exhortan, 

se reconocen e influyen, en –por así decir– buenos términos y bajo el amparo 

                                                           
Fichte realiza un uso impreciso de la ley permisiva de Kant (“El tempo del derecho de 

Fichte en Jena: el ritmo de la ley jurídica”, Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, 

Valparaíso-Chile, n° XXI, 1999, pp. 327-328).   
104 GNR § 7.V, GA I/3 388, FDN 175. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  263 

 

de una ley jurídica que sustentaría la coherencia. Todo esto, lo que podríamos 

considerar como el entramado propio de una comunidad moral (comunidad 

que, en verdad, es una comunidad jurídica, pero todavía abstracta, no 

aplicada, exenta de conflictividad y asentada en las presuposiciones recípro-

cas de buenas intenciones), detona completa e inmediatamente en la tercera 

sección, que examinamos en el próximo capítulo. La tríada posición, contra-

posición e interacción, se ha desplegado en una horizontalidad tal que, si no 

se verticaliza, si no se objetiva y expresa en una institución efectiva, explota 

sencillamente por su propia dinámica frente al conflicto o a la sola posibi-

lidad de conflicto.  

En el punto de partida del Derecho natural, en la deducción del concepto 

de derecho, Fichte establece que el ser racional finito es una actividad causal 

transformadora (6.1) que, aunque está como entretejido con la finitud y 

requiere de una limitación para pensarse, a la vez indica que la libertad posi-

bilita y funda este proceso de delimitación; es decir, el límite está contenido 

en un devenir práctico de superación. De ahí que el querer sea la raíz más 

propia y fundamental del Yo. Actividad y límite se oponen y resuelven en la 

unidad fundante. Coherentemente, el mundo (6.2) se legitima y deduce desde 

el Yo: el mundo se condice con la actividad práctica reprimida y, al volver 

sobre sí, al sujeto se le evidencia lo dado como puesto. La materia dada 

significa que el Yo no la produce desde la mera actividad ideal, sino desde 

la práctica y la limitación, y forma parte de la práctica dejar lo dado tal como 

se lo encuentra, sin por ello anular en absoluto la libertad. Pero esta relación 

Yo-mundo no es una relación aislada: el ser que se atribuye la actividad 

causal transformadora también tiene que admitir otros seres con esa misma 

actividad (6.3). La salida del círculo poner-concebir es a través del otro, de 

la exhortación que permite al sujeto auto-activarse. Y el otro se distingue de 

las cosas en cuanto proyecta un concepto de fin que presupone racionalidad 

y autolimitación libre en ambas partes, emisor y receptor. Por ende, el indivi-

duo sólo puede ser tal en virtud de la interrelación con otros y de la totalidad 

a la que pertenece, y en este esquema horizontal, ante la cadena infinita, 

surge en el espíritu que educó a la primera pareja un momento vertical de 

unificación. 

Esta verticalidad inicial resulta muy importante y, a la vez, insuficiente. 

Es muy importante porque devuelve al ser racional finito al plano de la 

finitud de la que podría creerse sustraído por la auto-atribución de actividad, 

esto es, muestra que el sí-mismo, incluso para saberse tal, ya denota un otro. 

A la base de la autoconciencia está la exhortación del otro. Así, el ser racional 

que podría llegar a creerse totalmente desvinculado de los otros y autosufi-

ciente, se descubre necesariamente entramado, hablado y educado, en una 

comunidad de pertenencia. El sí-mismo tiene que pensarse como un elemen-

to de la multiplicidad. Por consiguiente, la verticalidad inicial revela que lo 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

264 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

que aparece, el ser racional finito, se complejiza y se resignifica completa-

mente, pues su libertad sólo tiene sentido en el marco de una comunidad con 

presupuestos jurídicos. Pero a la vez esto resulta insuficiente, en la medida 

en que el reconocimiento horizontal siempre se establece de modo frágil y 

problemático. 

El sistema relacional que Fichte ensaya al comienzo (§§ 1-3) desemboca 

en la relación jurídica (6.4), como reciprocidad de trato y de reconocimiento. 

Si la individualidad se disuelve en la reciprocidad, lo múltiple se convierte 

en Uno, una misma conciencia, porque en su propia constitución el ser racio-

nal finito se encuentra enlazado, y entonces ponerse, pensarse e individuali-

zarse son acciones derivadas. En lo común se revela el carácter de la 

racionalidad, el enlace de lo finito. No obstante, la ley de coherencia que 

establece la reciprocidad ofrece siempre una debilidad intrínseca, el carácter 

hipotético-problemático, no porque las partes sean en sí mismas malas, sino 

porque cada una de ellas expresa una condición y no se da, entre todas, una 

sola condición unificante. Y si se diera esta última, tampoco se lograría el 

cumplimiento de la ley jurídica. Quizás exageradamente, se podría afirmar 

que en este problema ya está presente el meollo de la cuestión del Estado: en 

la medida en que lo universal está sujeto a la lógica de lo particular, el rasgo 

problemático se torna ineliminable y la reconstrucción conciencial-trascen-

dental no se puede realizar en la práctica; y aunque se diera la condición 

fundante –de modo que todos los seres queden sometidos a la ley jurídica– 

aún restaría cristalizar, encarnar o institucionalizar ese tejido unificado en 

una cúspide, en un poder supremo y efectivo, esto es, en el Estado.    

En otras palabras, el tercer teorema (§ 4) expone una fuerte tensión entre 

la estructura de universalidad y el individuo. En la lógica relacional-hori-

zontal Fichte refuerza la obligación recíproca bajo la ley de coherencia que 

afecta al propio sí-mismo, ya que el trato resulta constitutivo de sí. Sin 

embargo, esta vinculación horizontal se extiende al infinito, y en cualquier 

eslabón o momento (por ejemplo, en el futuro) se puede romper. Pese a que 

su carácter constitutivo muestra que la unidad prima sobre la ruptura, esto no 

significa que se soslaye el aspecto problemático. La unidad aparece en los 

términos de reunión de dos conciencias en una, admisión de una ley común, 

comunidad con el otro, etc.; donde lo universal surge en la interrelación. Pero 

este universal es muy débil: siempre cabe la posibilidad de que los sujetos lo 

interpreten y juzguen de distinta manera, quiebren los compromisos de la ley 

jurídica o aduzcan algún motivo para no reconocer al otro. Tal como Fichte 

advierte en la “Introducción” (5.7): mientras la estructura jurídico-racional 

sea materia de los particulares, nunca estará plenamente garantizada su 

aplicación. La lógica de la horizontalidad necesita un momento vertical de 

unificación. Aquí, en el pasaje del concepto a la aplicabilidad del derecho, 

ese momento de unificación vertical se posterga hasta la aplicación. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––  265 

 

En la aplicabilidad Fichte presenta la corporalidad y la influencia recí-

proca: el Yo deviene persona en cuanto se adscribe un cuerpo (6.5), el ámbito 

de realización de su voluntad o esfera de las acciones libres. Recién entonces 

el Yo es individuo determinado. Esto significa que el individuo surge por 

síntesis, por diferenciación recíproca. Ahora bien, el cuerpo propio contiene 

ciertas delimitaciones naturales, como la articulación o el hecho de ser 

encontrado, y ciertas delimitaciones culturales: del mismo modo que el ser 

racional finito no puede ponerse sin otro, tampoco puede legitimar un cuerpo 

propio sin remitir a la influencia de otro ser, su igual. A través de los cuerpos 

se configura un mundo compartido y de limitaciones recíprocas ancladas en 

la libertad. Sólo relacionalmente se comprende que las personas se influyan 

unas a otras y al mismo tiempo sean libres. Aunque la alusión a los tipos de 

organismo y a la figura humana (6.6) sea en el contexto de la caracterización 

de los cuerpos y bajo la pregunta sobre cómo reconocer a un ser humano, la 

retroalimentación partes-totalidad y el tipo de unificación que se vislumbra 

en los productos organizados llevan a pensar en un paralelo (correlación, o 

amalgama) entre lo natural y lo social, con el detalle preciso respecto del 

organismo natural de la falta de voluntad. Si las partes están entrelazadas 

mutuamente, en dependencia vital recíproca y en función de una totalidad 

que también se erige en función intrínseca, entonces sólo basta pensar a esas 

partes dotadas de libertad y articular las voluntades particulares en una 

voluntad común institucionalizada, y se obtiene la totalidad social-estatal del 

§ 17 (9.2, 9.3). Pero no es éste el tema aquí, sino –por el momento– delinear 

los caracteres del cuerpo y de la figura humana para despejar cualquier duda 

sobre el reconocimiento del otro, tema que la naturaleza y la práctica ya 

dieron por resuelto y que, en última instancia, ocurre (o no) según una 

decisión anclada en las partes. 

La convergencia entre el concepto de derecho y la aplicabilidad se da en 

un asunto clave: la voluntad (6.7). La comunidad de seres libres y limitados 

recíprocamente se basa en un querer común. Este querer común surge como 

línea de fuga del reconocimiento en su propio carácter problemático: las con-

diciones externas expusieron los elementos a relacionar, mientras que las 

condiciones internas tienen que mostrar la relación efectiva de los elementos 

que, aunque en cierta medida estén enlazados, no obstante vuelven a su 

particularidad y de nuevo están aislados, por lo que la ley jurídica se torna 

un mero pensamiento o una declaración de deseos. Por ende, hay que mostrar 

lo que el desarrollo de la intersubjetividad hasta aquí no pudo mostrar, esto 

es, que el ser racional necesariamente tiene que querer vivir en comunidad y 

relacionarse. La raíz más íntima está en el querer: quien quiere vivir en 

comunidad, quiere la ley jurídica. Ahora lo común aparece como un sistema 

de condiciones recíprocas, de quereres o voluntades particulares que al 

menos coinciden en algo fundamental, pero que aún tienen que devenir Una 

voluntad. El cómo es asunto de la aplicación. El por qué se sigue de la 



CAPÍTULO 6 – Sí mismo y otro: reciprocidad, cuerpo propio y voluntad 

266 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

conformación misma de la comunidad armónica: incluso presuponiendo que 

todos sus miembros, en base al querer vivir juntos, estén dispuestos a la rea-

lización de buenas acciones, y por tanto tengan siempre buenas intenciones, 

y hasta sean las mejores personas imaginables desde el punto de vista moral, 

¿qué sucederá cuando difieran los juicios de los particulares sobre una cosa, 

una acción o una intención? ¿Cómo reparará esta comunidad la consumación 

de un daño o perjuicio, sea éste buscado o no? Tal comunidad armónica, o 

bien cae en una suerte de monismo indiferenciado, un pueblo de ángeles que 

ya no necesitan leyes ni limitaciones porque actúan siempre necesariamente 

bien (y entonces dejan de ser racionales, finitos y humanos), o bien tiene que 

devenir una comunidad jurídica concreta y especificar cómo el periplo 

recorrido (concepto de derecho y aplicabilidad) termina de concretarse en la 

aplicación.  



267 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 7 

 
El estado de naturaleza ficcional: 

derecho originario,  
coacción y Estado 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 
 

Así como el ser racional finito no puede ponerse a sí mismo y adjudicarse 

una esfera de libertad para la transformación del mundo sin a la vez presu-

poner otros seres racionales con los cuales mantiene una relación jurídica, y 

así como el reconocimiento se consuma más detalladamente a través del 

cuerpo propio y de la influencia recíproca, del mismo modo las dos primeras 

secciones del Fundamento del derecho natural (concepto y aplicabilidad) 

reflejan un entramado de relaciones que se condicionan mutuamente en un 

plano de horizontalidad, que se mantienen sólo hipotéticamente y que, por 

ello mismo, conservan como rasgo ineliminable la problematicidad (6.8). Tal 

entramado de relaciones se vierte en el concepto de comunidad de seres 

libres e iguales, de seres finitos que delimitan un ámbito de realización para 

sí y posibilitan la simultánea realización de la libertad de los otros. En esta 

perspectiva y sobre el cierre del § 7 (6.7), Fichte retoma un elemento que, 

con el desarrollo, se vuelve crucial: la voluntad o querer como instancia de 

entrelazamiento intersubjetivo. Sólo se podrá lograr una comunidad de seres 

racionales si las voluntades particulares se pueden reunir y mancomunar. 

Con este anticipo y con la demarcación de la aplicabilidad en la figura 

humana, Fichte procede a la aplicación del concepto de derecho (§§ 8-16), 

que analizamos en el presente capítulo y en el siguiente. 

La aplicación del concepto de derecho también posee sus etapas internas: 

el derecho originario, el derecho de coacción, y el derecho en el Estado. La 

ventaja de esta tercera sección de aplicación reside en que Fichte expone en 

un parágrafo inicial (§ 8) en gran medida el desarrollo ulterior, y muestra que 

las etapas se despliegan bajo el mismo hilo conductor problemático que 

atravesó las dos primeras secciones (concepto y aplicabilidad). El asenta-

miento definitivo del derecho se logra recién en el tercer momento de esta 

tercera sección, esto es, con el Estado, que se manifiesta como fundamento 

último de la realización del derecho y como instancia de concreción e institu-

cionalización de la comunidad de seres libres e iguales. Los dos primeros 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

268 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

momentos, el derecho originario y el derecho de coacción, se pueden homo-

logar al “estado de naturaleza” de la tradición iusnaturalista; es decir, en 

cuanto instancias a-estatales que preceden al tratamiento propio del Estado 

y que ofrecen ciertos conceptos a ser tenidos en consideración. Pero en este 

punto Fichte señala explícitamente la ficcionalidad y rechaza sin más la 

existencia de la situación natural, lo cual conduce tanto a la pregunta sobre 

el sentido de semejante construcción de partida, como a la evidencia de que 

Fichte invierte el orden de fundamentación. 

En el presente capítulo analizamos, ante todo, el parágrafo anticipatorio 

de la aplicación del concepto de derecho (§ 8), subdividiéndolo en derecho 

originario y derecho de coacción (7.1), que conllevan la aniquilación de las 

partes en conflicto, y su resolución a través del Estado (7.2), que en principio 

aparece como árbitro o Tercero para dirimir las disputas y que con el desa-

rrollo se revela como instancia necesaria de unificación de las voluntades 

particulares en Una voluntad común. Luego analizamos el derecho originario 

(7.3) por separado, en cuanto comienzo del estado de naturaleza ficcional y 

como libertad anclada en el sujeto que, en virtud de su actividad y voluntad, 

toma posesión de ciertos objetos, legitimando así los conceptos de trabajo y 

propiedad. Sin embargo, el derecho originario supone un “equilibrio del 

derecho” (7.4), una división igualitaria donde cada parte declara y reconoce 

su ámbito de libertad delimitado respecto de las otras partes, pero se desplie-

ga entre ellas, en virtud de la trabazón meramente recíproca y horizontal, un 

conflicto irresoluble. En cuanto al derecho de coacción (7.5), se basa en la fe 

y confianza entre las partes en relación, un aspecto también interno a la 

conciencia y, por tanto, siempre endeble ante cualquier sospecha o descon-

fianza, incluso aunque se ensaye un mecanismo necesario. Al igual que el 

derecho originario, el de coacción sucumbe en conflictos jurídicos irresolu-

bles (7.6), en la medida en que las partes sigan siendo tales y no se reúnan 

en un poder común. Finalmente, analizamos (7.7) el desenlace del derecho 

de coacción, que afirma que no existe el estado de naturaleza, sino que el 

punto de partida –que en la exposición aparece como un punto de llegada– 

siempre es el Estado y, por ende, que sólo en éste hay derecho y leyes posi-

tivas. Una vez más, aparte de enfatizar en el carácter regresivo del despliegue 

de la exposición de Fichte, cabe insistir en que cada nueva instancia 

reconfigura el armado anterior, precisamente echando mando al rasgo 

problemático que hilvana el entramado argumentativo del Fundamento del 

derecho natural. 

El presente capítulo contiene una importancia capital no sólo para la in-

terpretación que buscamos sustentar aquí (1.4), sino también para la com-

prensión coherente del Fundamento del derecho natural en su espíritu y en 

su conjunto. Desde el comienzo sostenemos que el concepto de Estado, en 

su racionalidad, resulta central en la perspectiva filosófico-jurídico-política 

de Fichte, porque constituye la cristalización de la unidad orgánica de lo 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 269 

 
 

múltiple, la instancia de verticalidad que organiza la horizontalidad y posi-

bilita la libertad y la igualdad de las partes. Y lo sostenemos pese a que las 

interpretaciones habituales suelen, o bien menoscabar, o bien no ponderar 

suficientemente, la relevancia del concepto de Estado en Fichte. Más allá de 

este aspecto, la cuestión en juego es cómo comprender coherentemente esta 

obra y el conjunto de la obra de Fichte. En consonancia con el proceder de 

la Doctrina de la Ciencia nova methodo, en el Fundamento del derecho 

natural nuestro filósofo indaga regresivamente sobre las condiciones, 

impulsado en cada paso por la problematicidad inherente al asunto tratado, 

o lo que aquí llamamos líneas de fuga. Las dos primeras secciones, consi-

deradas en aislado, parecen ser autosuficientes en sí mismas, justamente 

porque el nudo conflictivo ha sido puesto en suspenso; no obstante, ni bien 

se introducen los conflictos, tanto el reconocimiento como la corporalidad se 

revelan como instancias insuficientes para resolver y mantener la unidad. Y 

no se puede no introducir o, mejor, explicitar el conflicto, pues en tal caso 

no sería necesario el derecho, ni un tratado filosófico sobre el tema; pero 

tampoco se expone sin modificar todo lo anterior, sin volverlo esencialmente 

abstracto. Por más armónicas que sean las comunidades del reconocimiento 

y de la corporalidad, para Fichte no logran resolver los problemas que se 

suscitan en su seno. Por consiguiente, recién aquí ingresamos en el terreno 

jurídico propiamente dicho, la dimensión real que permite desligarse de los 

formulismos. 

Hasta aquí, la comunidad jurídica no es más que un entramado de condi-

cionales donde el cumplimiento del antecedente siempre resulta problemá-

tico. Como veremos en este capítulo, recién con el establecimiento del 

Estado racional el entramado recíproco empieza a estabilizarse y la comu-

nidad orgánica alcanza profundidad y firmeza. Recién entonces el derecho 

alcanza su plenitud. Recién entonces la metafísica se enhebra en la articu-

lación entre la horizontalidad y la verticalidad. Y, una vez establecido el 

Estado racional, lo que viene después configura –volviendo a la imagen de 

la Nova methodo (4.8)– el camino de descenso, de ampliación de las deter-

minaciones, de adentramiento en las especificidades de ese mismo Estado 

racional. Por tanto, las problematizaciones que en este capítulo se encaran 

ofician de bisagra interpretativa, tanto respecto de la problematicidad de lo 

anterior, como respecto del desarrollo ulterior de esta obra. Si tal señala-

miento no se tiene en cuenta, entonces se corre el riesgo, por ejemplo, de 

tomar la parte por el todo, o de creer que lo primero fundamenta a lo segundo, 

o de imaginar que una comunidad moral puede subsistir armónicamente en 

este mundo donde la razón pura aún no se ha presentado en persona; en suma, 

se recorta arbitrariamente el espíritu del Fundamento del derecho natural, se 

cae en una abstracción y se obstaculiza la visión de conjunto.    

 

 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

270 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

7.1) LA APLICACIÓN DEL CONCEPTO DE DERECHO (GNR § 8) 

 

Con la aplicación del concepto de derecho comienza la Rechtslehre, o el 

derecho propiamente dicho, o el derecho en sentido estricto. La tercera 

sección, dedicada a la “aplicación sistemática” del concepto de derecho, se 

inicia con un parágrafo inusual (§ 8) que condensa expositivamente todo el 

desarrollo ulterior de la Doctrina del Derecho. En líneas generales, ésta se 

subdivide en tres momentos: el derecho originario, el derecho de coacción, 

y el Estado. Los dos primeros momentos, que funcionan como el estado de 

naturaleza de la tradición –aunque en este caso, se trata de un estado de 

naturaleza fichteano–, conllevan una autodisolución tal que plantean proble-

mas que únicamente se resuelven a través del Estado. Por consiguiente, las 

aporías que se presentarán luego en los parágrafos dedicados al derecho 

originario y al de coacción (§§ 9-15) ya están resueltas en el presente con el 

establecimiento del Estado. En este sentido, lo que no debemos perder de 

vista es el desenvolvimiento problemático y el rasgo anticipatorio de este 

parágrafo tan importante, por cuanto, por una parte, el concepto de derecho 

y su aplicabilidad subsisten hasta aquí de manera hipotético-problemática y, 

por otra, no lograrán asentarse ni en el derecho originario ni en el de coac-

ción, sino recién en la institución que sostiene a ambos y que analizamos 

luego por separado (7.2). Y, de nuevo, aunque Fichte resuelva el problema 

de fondo ya en este parágrafo, vuelve sobre él y desmenuza por separado el 

derecho originario y el de coacción, reforzando e insistiendo en que la 

solución de todos los problemas que emergen con la reciprocidad horizontal 

se consuma recién con el establecimiento del Estado. 

El título del § 8 anuncia la división de la Doctrina del Derecho, y el punto 

de partida reside en la articulación de la razón con el mundo sensible a través 

de la comunidad:  

 

Si la razón debe en general ser realizada en el mundo sensible, 

tiene que ser posible que muchos seres racionales como tales, esto 

es, como seres libres, precisamente existan unos con otros. 

Pero la coexistencia (Beisammenstehen) postulada de la libertad 

de muchos [seres racionales] –se entiende: de manera estable y 

según una regla, no simplemente aquí y de manera casual– sólo es 

posible por medio de lo siguiente: que cada ser libre se haga de 

la ley de limitar su libertad por el concepto de libertad de todos 

los demás.1 

 

Una lectura desprevenida podría asociar el deber de realizar la razón con 

la moral y, así, la distinción establecida por Fichte entre derecho y moral 

                                                           
1 GNR § 8.I, GA I/3 389, FDN 176. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 271 

 
 

(5.5) no tendría ningún peso, lo cual resulta absurdo. Además, que la razón 

deba ser realizada no significa que no exista realmente, pues la racionalidad 

en general es el mundo inteligible enlazado con el mundo sensible (4.7, 4.8). 

En efecto, el punto de partida del Derecho natural son los seres racionales 

(6.1). La razón está en el mundo sensible, pero no en un solo ser, sino en 

muchos, muchos que se mantienen juntos. En otras palabras, Fichte parece 

aludir a la regresión en condiciones: para que la razón se realice, tiene que 

hacerlo a través de seres racionales que viven en conjunto. Y aquí agrega un 

aspecto importante respecto del § 7 y del querer común (6.7): la estabilidad 

o consistencia según una regla –lo que más abajo (7.2) y en relación con el 

Estado denominará “organización”– en contraste con una coexistencia oca-

sional, esporádica o contingente.  

Una comunidad estable se logra en la medida en que sus miembros 

adoptan como ley o hacen suya la limitación recíproca de la libertad, para 

que ésta se realice en pleno. Para el ser racional finito la libertad llega a 

concretarse sólo a través de la limitación. Que el ser libre haga suya la ley o 

autolimitación significa que la quiere, que quiere formar una comunidad, y 

ésta es la raíz básica. Sin este acuerdo fundamental, explícito o no, no hay 

comunidad. En efecto, (a) el ser libre puede molestar o incluso aniquilar la 

libertad del otro; (b) elige hacerlo o no hacerlo, con lo cual la elección 

depende de su voluntad o libre decisión; (c) una comunidad en la que la 

molestia o perturbación (Störung) del otro no ocurra jamás sería una 

comunidad en la que todos habrían interiorizado la ley voluntariamente.2 

Una comunidad estable será aquella en la que todos sus miembros estén 

constituidos y articulados de tal modo que siempre quieran la ley, una ley 

que mancomuna las voluntades. Por lo tanto, cuando algún ser libre quiere 

hacer algo contra la ley, contradice su propia voluntad, y para observar esta 

contradicción tiene que concebir su voluntad como formando parte de Una 

voluntad común. 

Según Fichte, la ley funciona como ordenamiento comunitario y general 

que establece que no hay ni puede haber derechos que lesionen la libertad de 

los otros. Así, forman parte de los derechos originarios (Urrechte) todos 

aquellos requisitos para garantizar la libertad de la persona. Estos derechos 

se infieren simplemente del concepto de persona; con lo cual, los derechos 

originarios apuntalan a los individuos, pero por separado: corresponde a 

cada uno en particular la invocación de este derecho. No obstante, los dere-

chos originarios se subsumen bajo la ley jurídica en cuanto ésta garantiza el 

cumplimiento de los mismos.3 En consecuencia, aunque se presentan en 

relación con las personas separadas, los derechos originarios no se sustentan 

por sí mismos, sino a partir de la institución de una comunidad. Por eso, 

                                                           
2 Ibídem. 
3 GNR § 8.I, GA I/3 390, FDN 177-178. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

272 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Fichte afirma que el juicio es “hipotético”: “Si los seres libres como tales 

deben estar unos con otros, entonces cada uno tiene que colocarse a sí mismo 

bajo la ley descrita”.4 De nuevo, la invocación al deber parece referir a un 

mandato moral, y sin embargo Fichte distingue una vez más los ámbitos: no 

se trata de una ley cuya finalidad resulta inalcanzable, sino por el contrario, 

se orienta a un fin cumplible (erreichtbar). Por ende, la realización de la 

voluntad jurídica se efectúa de modo independiente de la moral, porque las 

leyes que postula no configuran ordenamientos suprasensibles, sino realiza-

bles en el mundo fenoménico (1.3). La ley jurídica resulta de suyo alcanzable 

y cumplible en sus lineamientos fundamentales. 

Ahora bien, aunque la ley jurídica descansa sobre los derechos origina-

rios de la persona, el alcance de la misma se estructura de manera intersub-

jetiva y en reciprocidad: para que cada uno adopte la ley como suya, todos 

los otros con los que la persona entra en relación deberían también someterse 

a esa ley. Pero esto no puede depender solamente de la voluntad de cada uno 

considerada por separado. ¿Se podrán sumar o agregar estas voluntades? ¿O 

debe presuponerse Una voluntad ya constituida? Fichte procede, expositiva-

mente, como si no hubiera unificación, y el desenlace problemático llevará a 

que necesariamente tenga que haber una unificación fundante. En sintonía 

con el procedimiento expositivo, el espacio relacional se divide entre los 

otros que se someten a la ley y los otros que no se someten a la ley. Luego, 

¿qué sucede con aquellos que, aun sometiéndose a la ley, no la cumplen? Se 

les aplica la pena estipulada según los derechos originarios. Y ¿qué sucede 

con aquellos que no se someten a la ley? No los alcanza la ley; por ende, 

pueden atacar o dañar la libertad y personalidad, por lo que el derecho 

deviene ahora “derecho de coacción” (Zwangsrecht).5  

En la instancia a-estatal cada uno es el propio juez, y entonces cada uno 

tiene el derecho de ponderar o valorar si se presenta el caso que valide la 

aplicación del derecho de coacción. Así, no sólo es juez de sí mismo, sino 

también de sí mismo en relación con otro, aquel al que ha de coaccionar. 

Para erigirse en juez sólo se requiere estar sometido a la ley, o al menos no 

contradecirla explícitamente (porque, si no está sometido o si la contradice, 

no utiliza el derecho de coacción ante el otro, sino la fuerza). Por lo tanto, el 

derecho de coacción se desprende de un daño, lesión o violación de los 

derechos originarios, y se funda en que el otro no se auto-limita y no acata la 

ley jurídica, junto con la autolimitación (o al menos la no-contradicción 

explícita de la ley) de quien sufrió el daño, lo cual autoriza al último a juzgar 

sobre la reparación correspondiente. La coacción presupone una reciproci-

dad incumplida y habilita un castigo cuyo término sería cierta reparación o 

reconducción al estado de cosas previo al daño. De este modo, se delimita 

                                                           
4 GNR § 8.II, GA I/3 391, FDN 178. 
5 GNR § 8.II, GA I/3 391, FDN 178-179. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 273 

 
 

de acuerdo con el sometimiento del otro a la ley jurídica, y así el derecho de 

coacción circunscribe un ámbito específico de aplicación y validez.6 

En consecuencia, tanto el derecho originario como el de coacción se 

encuentran anclados en la persona; por ello, la voluntad aparece atomizada 

en múltiples miembros que se consideran portadores de derechos y que se 

erigen en jueces. Si cada uno observa e interpreta lo universal, no hay 

comunidad, ni estabilidad, ni consistencia. Incluso si se aplica el derecho de 

coacción con una intención reparadora –con moderación y equilibrio, por 

ejemplo–, tanto el agresor como el agredido pueden quedar insatisfechos e 

invocar nuevas reparaciones, y han de quedar siempre insatisfechos en la 

medida en que sucede que una parte se erige en juez y se coloca en el lugar 

de lo universal. En efecto, un solo acto injusto –dice Fichte– sirve de muestra 

de la no-asimilación de la ley o, incluso mejor, de su ruptura total. El caso 

expresa que no hay ninguna garantía de la vigencia de la ley, por lo que toda 

la seguridad establecida hasta aquí, junto con toda la previsibilidad respecto 

del futuro, decaen por completo, y la reparación del agredido se extiende 

indefinidamente hasta la aniquilación (Vernichtung) de la libertad del otro o 

hasta la supresión total (völligen Aufhebung) de la comunidad con ese otro. 

Por tanto: “El derecho de coacción es en esta medida infinito, y no tiene 

absolutamente ningún límite”.7  

O bien no tiene ningún límite, o bien su límite reside en que el otro se 

someta a la coacción y reciba la pena estipulada. Pero incluso la sumisión 

del otro a la ley jurídica abre un nuevo problema irresoluble: lo que podría 

delimitar al derecho de coacción, la sumisión interna (o de corazón) del 

agresor, también se torna estéril, porque no hay ningún fundamento para 

creerle. De nada valen los arrepentimientos, las promesas, las sumisiones 

voluntarias o las reparaciones; de nada valen todas estas instancias “porque 

no hay ningún fundamento para creer en su sinceridad (Redlichkeit)”.8 La 

división entre foro interno y foro externo habilita la sanción ilimitada: no hay 

razones para creer que lo que expresa forma parte de su más íntima 

convicción. Tampoco la experiencia anterior sirve de medida para resolver 

esta problematicidad, porque la hipótesis de sumisión sincera coexiste con la 

hipótesis de retraerse para calcular mejor la venganza. Por consiguiente, el 

agredido nunca depone las armas y, en coherencia, el agresor mantiene su 

posición de resistencia/ataque, que lo lleva tanto a escapar como a perseguir 

al que quiere coaccionarlo. De un modo o de otro, el único restablecimiento 

de la seguridad de las partes desemboca necesariamente en la aniquilación 

del otro. Por ende, concluye Fichte, no se da ningún fundamento decisivo 

(Entscheidungsgrund) para la aplicación justa del derecho de coacción: o 

sólo reside en la conciencia moral (Gewissen) de cada uno o, lo que es lo 
                                                           
6 GNR § 8.II-III, GA I/3 391-393, FDN 179-180. 
7 GNR § 8.III, GA I/3 393, FDN 181. 
8 Ibídem. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

274 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mismo, se genera un “conflicto jurídico irresoluble” (unauflöslicher Rechts-

streit).9  

La argumentación resulta verdaderamente impecable. Cada una de las 

objeciones que se plantea Fichte contiene un extraordinario poder de destruc-

tividad. No hay manera de salir de estas aporías y conservar una horizon-

talidad lisa y llana, lo que constituye un aspecto muy significativo para 

nuestra actualidad (1.1). En este contexto del § 8, la única resolución del 

conflicto se da mediante la garantía de la totalidad de la experiencia futura, 

y para ello hay que salir del estado de naturaleza ficcional o de la hipótesis 

de convivencia presuntamente armónica y pacífica sin instituciones, esto es, 

hay que salir del ámbito a-estatal meramente horizontal. El derecho de 

coacción, resultante del derecho originario, propaga inmediatamente una 

guerra infinita que termina con la aniquilación de uno o de ambos y, por 

ende, lleva al hundimiento del derecho y de todos los conceptos con éste 

relacionados. Pues cae en un “círculo” ineludible: para instaurar la confianza 

recíproca, se requieren acciones exteriores que la refrenden; y al revés, para 

que las acciones sean concordantes con la ley jurídica, se requiere la 

confianza interior. Así, el derecho de coacción tiende a su autodisolución: 

 

Un derecho de coacción en general, como concepto universal, se 

puede deducir desde la ley jurídica sin dificultad; pero, en cuanto 

debe ser mostrada la aplicación de este derecho, se enmaraña en 

una contradicción insoluble, porque no puede ser dado en absoluto 

el fundamento de decisión de una aplicación tal en el mundo 

sensible, sino que reposa en la conciencia moral de cada uno. El 

derecho de coacción, como concepto aplicable, entra en contradic-

ción manifiesta consigo mismo, en cuanto nunca se logra decidir 

si en un caso determinado la coacción es legal o no.10  

 

La incapacidad de aplicación se condice con el formalismo de los maes-

tros del derecho natural que han creído que se podía filosofar sobre el mero 

concepto sin atender al contenido concreto o aplicación (5.3, 5.4). El derecho 

natural, considerado como una disciplina que se ocupa de las personas y de 

sus relaciones “fuera del Estado y sin ley positiva”,11 tiene que resolver la 

aplicación de la coacción conforme a la ley jurídica. Dado que resulta 

imposible de resolver, porque no cabe apelar aquí a fundamentos morales, 

con el caso también se disuelve el derecho natural mismo. Por consiguiente, 

no hay para Fichte derecho natural alguno –como veremos más abajo, en el 

§ 15 (7.7)–, o con otras palabras, no hay derecho natural fuera del Estado y 

sin leyes positivas.  
                                                           
9 GNR § 8.III, GA I/3 394, FDN 182. 
10 GNR § 8.III, GA I/3 394-395, FDN 182. 
11 GNR § 8.III, GA I/3 395, FDN 182. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 275 

 
 

La única manera de resolver y salir del círculo aporético, paradójico y 

escéptico –porque las dos partes en pugna pueden simultáneamente tener 

razón, o no, y en estas condiciones no hay manera de decidir el conflicto (6.4, 

6.6) que se extiende perpetuamente– consiste en que se dé la totalidad de la 

experiencia futura como soporte de la sinceridad (seguridad), y en que las 

partes vuelvan a ser libres y se sometan auténtica y voluntariamente a la ley 

jurídica (libertad). Ambas, seguridad y libertad, deben ser lo mismo, y se 

sintetizan en el concepto de “garantía” o confianza recíproca.12 Ahora bien, 

la confianza no se restituye si las dos partes conservan su poder, sino 

únicamente si lo enajenan y transfieren a un Tercero en el que ambas confían, 

y que se encargue del derecho de coacción y del derecho de jurisdicción o 

valoración jurídica. Esta enajenación –prosigue Fichte– tiene que realizarse 

“sin reserva”.13  

Surge así el Estado y, desde esta primera aproximación, como una suerte 

de árbitro o garante de la seguridad recíproca, en una línea que se podría 

asimilar al liberalismo de Locke.14 Sin embargo, algunos aspectos importan-

tes no se condicen con la versión liberal, a saber: (a) la transferencia de todo 

el poder valorativo y físico de las partes, (b) el sometimiento incondicional, 

(c) un “Tercero” que no es un tercero, porque es la instancia de unificación 

de todos los conflictos posibles y que se simplifica como un tercero para 

mostrar que no se erige como una parte más –porque si fuera una parte más 

no resolvería, sino que extendería de nuevo indefinidamente el conflicto; es 

un tercero, entonces, que reúne el poder de los otros dos, y de todos los 

demás, y que es diferente, que está por encima incluso de la mera sumatoria 

de partes–, (d) la supremacía absoluta del poder del Estado frente a cualquier 

otro poder, (e) la asunción exclusiva de la coacción y de la valoración (el 

Estado no puede ser injusto), (f) la asunción conceptual del carácter atempo-

ral del Estado, en cuanto contiene la garantía de la totalidad de la experiencia 

futura, (g) la única instancia en la cual es posible la libertad y la ley jurídica 

(no hay estado de naturaleza armonioso), pues el derecho de coacción 

ilimitado conlleva aniquilación. Según la apariencia expositiva, Fichte pro-

cede de parte en parte, como si fuera un entramado horizontal en el que los 

elementos se van añadiendo y compilando; sin embargo, se produce aquí un 

salto cualitativo respecto de la mera horizontalidad y en aras de la vertica-

lidad, incluso respecto del Estado mismo que aparece primero como mero 

árbitro (un simple administrador de conflictos) y, desde una mirada más pro-

funda, se reconfigura ulteriormente como unidad fundante, como veremos a 

continuación. Insistimos, a riesgo de redundar: la argumentación de Fichte 

procede problemáticamente y, por ende, resulta crucial comprender lo que 

                                                           
12 GNR § 8.III, GA I/3 395, FDN 183. 
13 GNR § 8.III, GA I/3 396, FDN 184. 
14 Locke, J., Segundo Tratado sobre el gobierno civil, trad. C. Mellizo, Madrid, Alianza, 

reimp. 1997, §§ 87-89, pp. 102-104. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

276 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

aparece en función del núcleo de sentido que está por detrás y que lo recon-

figura. 

 

7.2) EL SURGIMIENTO DEL ESTADO: DEL ÁRBITRO A LA VOLUNTAD COMÚN 

(GNR § 8)  

 

En una primera aproximación, el Estado surge para resolver los dilemas 

de la situación natural que, entrampada en el derecho originario y en el de 

coacción, desemboca en conflictos jurídicos irresolubles donde las partes 

terminan aniquilándose mutuamente y, con ellas, suprimen el derecho mis-

mo. Por tanto, no se puede decir que el derecho natural fundamenta al Estado, 

sino al revés: sólo porque hay Estado puede existir el derecho natural. En 

este sentido, el procedimiento de Fichte consiste en retrotraerse de condición 

en condición hasta hallar el fundamento último, aquello que sostiene a lo que 

aparece primero. Así lo expresa con el “método sintético”,15 que parte de una 

tesis y de una antítesis, y cuya síntesis se desarrolla en dos momentos: en 

primer lugar, el Estado surge como juez o “Tercero” al cual se le confiere y 

convalida la valoración jurídica y el poder fáctico; en segundo lugar –y más 

profundamente–, el Estado surge como unicidad de las voluntades particu-

lares en un ser común. Sin lo segundo, la síntesis no ha sido concluida o 

lograda. Más aun, con lo primero solamente no se efectúa un involucra-

miento profundo de las voluntades particulares en la voluntad universal. 

Analicemos este desarrollo. 

Según el método sintético, la contradicción se presenta de la siguiente 

manera: (tesis) la ley jurídica establece que la persona tiene el derecho de ser 

absolutamente libre y su único límite es el derecho de los otros, de modo que 

le está permitido todo lo que no dañe la libertad de los otros y le compete a 

cada sujeto la valoración y concreción de ese límite; (antítesis) cada persona 

tiene que transferir (veräussern) totalmente su poder y valoración jurídica, y 

                                                           
15 GNR § 8.III, GA I/3 394, FDN 182. En la Doctrina de la Ciencia nova methodo Fichte 

expone tres variantes del “método sintético”: (1) partir de una contradicción e intentar 

resolverla desde los elementos disponibles y admitidos, (2) proponerse una tarea a resol-

ver y mostrar las proposiciones intermedias, (3) admitir un punto oscuro e indeterminado 

(como lo contradictorio en 1) y clarificarlo con el desarrollo de la exposición (WLnm-H 

§ 10, GA IV/2 107-108, DCnm 93-94). Según la primera variante, el tema se coloca como 

punto de partida, mientras que en la segunda se coloca como punto de llegada, y en la 

tercera (que es la que, según él, está utilizando en esta obra, la Nova methodo) se procede 

con un rodeo. En el Fundamento del derecho natural en general también predomina la 

tercera variante, aunque en este caso se destaca la primera. Más abajo refiere de nuevo al 

“método sintético”, aunque con un sentido diferente, esto es, como camino hacia un 

concepto que contiene los anteriores y contrapuestos. En ese contexto, el tema es el 

fundamento de la posesión en el estado de naturaleza, las posiciones contrapuestas son la 

actividad sobre las cosas y la voluntad de poseerlas, y la síntesis y contención de ambas 

se logra con el concepto de fin (GNR § 11.III, GA I/3 407-408, FDN 196).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 277 

 
 

pierde su libertad inicial. Según Fichte, la antítesis constituye una deducción 

de la ley jurídica formulada en la tesis; por lo tanto, la ley jurídica resulta en 

sí misma contradictoria.16 La contradicción se resuelve en dos partes.  

Según la primera parte de la síntesis, la única condición para el someti-

miento al “Tercero” es la voluntad o total libertad y, coherentemente, la 

garantía de que la libertad no será dañada o lesionada. La libertad no puede 

enajenarse de modo tal que se auto-anule a sí misma, sino que ha de alienarse 

hacia una instancia universal que la garantice absolutamente. Por ende, no 

puede haber una subordinación por la fuerza (contra Hobbes),17 pero tam-

poco una legitimación del estado de cosas previo, por ejemplo, ante el cual 

el Estado deba reconocer la posición socioeconómica del individuo (contra 

Locke).18 Sobre este punto volveremos en los capítulos siguientes (9.3, 10.2). 

Así como el individuo no puede guardar para sí una parte de lo que cede, el 

sometimiento no significa que la persona se entregue a la voluntad capri-

chosa del poder despótico, sino a una institución con un respectivo conjunto 

de leyes, porque la garantía de los derechos se efectúa a través de las normas 

o leyes positivas que el sujeto debe conocer en esta instancia originaria. Tales 

leyes se derivan de la ley jurídica y se aplican a los casos de manera nítida, 

                                                           
16 GNR § 8.IV, GA I/3 396, FDN 184. Con motivo de esta contradicción, J. Martins Da 

Cunha (Juízo moral, op. cit., pp. 170-174) enfatiza que la sumisión no sigue el modelo de 

Hobbes, porque sólo puede realizarse con plena libertad. A partir de esta observación 

describe el estado de naturaleza fichteano como una manera de pensar sin Estado, para 

mostrar la necesidad de que la libertad se articule con la limitación, y para desligarlo del 

presupuesto hobbesiano de la guerra de todos contra todos. Aunque la situación a-estatal 

no excluye la violencia, ese presupuesto colisiona con el reconocimiento: “La diferencia 

es que ya no se trata de garantizar la supervivencia por medio de la fundación del Estado, 

sino de una condición trascendental de funcionamiento de la conciencia. De un lado, los 

individuos podrían existir, aunque amenazados, igualmente rechazando alienar su 

libertad; del otro, esta posibilidad no existe. Dada la relación intersubjetiva de conciencia, 

o el reconocimiento del otro como ser libre mediante su cuerpo, no tenemos individuos 

separados que «después» se organizan alienando la libertad, sino individuos como parte 

de la comunidad. Aquí Fichte le saca todo el provecho a la metáfora kantiana […] del 

Estado como árbol, estableciendo una prevalencia del todo sobre las partes y garantizando 

una independencia relativa de las partes” (p. 173). Martins Da Cunha neutraliza el 

presupuesto hobbesiano, pero adelanta rápidamente una serie de consideraciones sobre el 

organicismo que Fichte recién hará explícitas en el § 17 (9.2, 9.3).    
17 Hobbes, T., Leviatán, o la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil, 

trad. M. Sánchez Sarto, México, Fondo de Cultura Económica, reimp. 1994, cap. XVII, 

p. 141. 
18 Locke, J., Segundo Tratado, op. cit., §§ 95, 123, 138; pp. 111, 133-134, 146-147, 

respectivamente. Aunque Locke dice que aquel que se incorpora a un Estado tiene que 

poner a disposición sus posesiones (§ 120, pp. 130-131), esto se da bajo el consentimiento 

del propietario; además, el fin de todo gobierno es preservar la propiedad y no extrali-

mitarse sobre ella sino sólo cobrar impuestos, también con el consentimiento de los 

súbditos (§ 140, p. 148). 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

278 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

como si la sentencia se desprendiese mecánica o deductivamente.19 De ahí 

que el sometimiento libre a un Tercero y a un conjunto conocido de leyes 

sea, en última instancia, también un sometimiento a sí mismo, porque la ley 

y la voluntad individual se vuelven equivalentes. Este Tercero y estas leyes 

son queridas por el individuo que voluntariamente aceptó someterse a una 

voluntad común.20 El resultado parcial o la primera parte de la síntesis es: el 

propio poder y la valoración jurídica se transfieren a la voluntad de la ley. 

La segunda parte de la síntesis se orienta a cómo realizar en el Estado el 

imperio de la ley, y cómo se logra que la ley no sea utilizada contra los 

individuos, salvo en los casos estipulados. Ante todo, la cuestión reside en 

que la ley se efectivice: “Pero ¿qué es la ley? Un concepto. ¿Cómo debe ser 

introducido entonces en la vida, cómo debe ser realizado este mero concepto 

en el mundo sensible?”.21 La ley sólo se realiza en el mundo sensible en la 

medida en que existe un poder soberano que la encarne y concretice. De ahí 

la diferencia entre la comunidad moral y la comunidad jurídica (4.8, 6.7): 

ésta requiere un poder que efectivice la ley; de lo contrario, sería insuficiente 

y se asemejará a aquélla (6.8). Luego, la cuestión se desplaza hacia otro 

aspecto: ¿cómo se garantiza que tal poder sólo sea utilizado para aplicar la 

ley y no se convierta en algo sectorial y contrario al sujeto que se somete, 

como en el despotismo (2.4, 3.1, 3.2)? En rigor, si la ley es clara, el poder 

soberano que la encarna no podría cometer injusticia, sino sólo, a partir de 

deducciones, mostrar un conjunto de leyes positivas en consonancia con la 

ley jurídica primordial. Por definición, este poder no atenta contra los 

derechos del que se somete, sino que precisamente los conserva, y aplica la 

ley a los casos estipulados. El poder soberano tiene sentido (y legitimidad) 

en cuanto está directamente identificado con la ley: 

 

En suma, la ley tiene que ser un poder; el concepto de ley […] y 

el de poder superior (Übermacht) […] tienen que ser reunidos 

sintéticamente. La ley misma tiene que ser el poder supremo 

(Obergewalt), el poder supremo tiene que ser la ley, ambos [tienen 

que ser] Uno y ciertamente lo mismo.22 

 

La ley y el poder soberano se tienen que identificar, pues de lo contrario 

la ley no se cumpliría y no tendría que haber sometimiento, y entonces el 

                                                           
19 GNR § 8.IV, GA I/3 397-398, FDN 185-186. 
20 “Si me someto a la ley, a una ley examinada y aprobada por mí […], entonces no me 

someto así al arbitrio cambiante de un hombre, sino a una voluntad inmutable y esta-

blecida firmemente; […me someto] a mi propia voluntad inmodificable que tendría que 

tener necesariamente si soy justo […]. Por tanto, bien lejos de perder mi derecho mediante 

esta sumisión, ante todo lo conservo” (GNR § 8.IV, GA I/3 398, FDN 186). 
21 GNR § 8.V, GA I/3 398-399, FDN 187. 
22 GNR § 8.V, GA I/3 399, FDN 187. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 279 

 
 

poder soberano no sería un poder legítimo –es decir, coherente con el sujeto 

sobre el cual se aplica–. En el esquema de Fichte el poder soberano legítimo 

y conforme al derecho se encuentra amalgamado con aquello que constituye 

y sobre lo cual se aplica, contrariamente al desgarramiento propio del 

despotismo; por este motivo, en el esquema de Fichte lo social y lo estatal se 

encuentran originariamente mancomunados (9.3), porque uno no se erige en 

contra del otro, sino que ambos se nutren de una misma organicidad, y la 

contraposición sólo ocurre si se viola la ley.  

Ahora bien, nuevamente la cuestión aquí se desplaza hacia otro proble-

ma, a saber, si la voluntad suprema ha de obrar de manera mecánica o de 

manera libre. Si obrara de manera mecánica, no sería un poder humano, sino 

natural (no sería una voluntad, ni un derecho, sino una fuerza); y si obrara de 

manera libre, pareciera no garantizar la necesaria aplicación de la ley. Por 

consiguiente, el desafío consiste en que el poder soberano sea una voluntad 

plenamente identificada con la ley, que sólo se aplique cuando lo establezca 

la ley, y que en tal caso se aplique de manera infalible.23 Un poder semejante 

sobre seres libres sólo puede surgir de la reunión o enlace (Vereinigung, 

Band) de seres libres. Pero este “surgir” resulta confuso, y el desarrollo expo-

sitivo de Fichte parece dar a entender que el Estado es un producto, una 

entidad resultante de la sumatoria de partes. Sin embargo, esta unidad no se 

genera de la compilación de voluntades atómicas, sino de una conciliación 

fundamental que otorga sentido a cada una de las voluntades particulares: se 

trata de un querer común, el querer vivir juntos. La unidad no se reduce a la 

suma de partes, ni se equipara con ellas, no resulta de ellas, sino que las 

precede, fundamenta y contiene:  

 

Que una cantidad de seres libres se reúnen significa que ellos 

quieren vivir unos con otros. Pero ellos no pueden en absoluto 

subsistir unos cerca de otros, si cada uno no limita su libertad 

mediante la libertad de los restantes. Si un millón de hombres 

están juntos, entonces cada particular bien puede querer para sí 

mismo tanta mayor libertad, sólo siempre y en cuanto sea posible. 

Pero si se reúne la voluntad de todos, como Una voluntad en Un 

                                                           
23 “¿Cómo la ley llega a ser un poder? El poder que buscamos no está inmediatamente 

en la naturaleza, no es ningún poder mecánico […]. Por tanto, el poder a buscar tendría 

que ser uno tal que dependa de una voluntad. Ahora bien, esta voluntad no debe ser libre, 

sino necesaria e inmutablemente determinada por la ley. […]. De ahí que tendría que 

comportarse de modo que la voluntad a buscar sólo tuviera poder allí donde quisiera la 

ley, y no lo tuviera donde la ley no quisiera; y así nuestra tarea se determina más de cerca 

a encontrar una voluntad que sólo cuando quiera la ley sea un poder, pero sólo entonces 

cuando quiera la ley también sea un poder infalible” (GNR § 8.V, GA I/3 399, FDN 187-

188). 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

280 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

concepto, entonces de la misma [voluntad Una se] divide la suma 

de libertad posible en partes iguales.24  

 

De este querer común fundamental se deriva todo lo demás: la ley jurí-

dica o limitación recíproca de la libertad, la garantía, las leyes positivas, etc. 

En este punto, la polémica con los kantianos (2.3) resulta crucial, porque 

muestra que la unidad no se constituye desde las partes sino al revés, éstas a 

partir de aquélla. En coherencia, las delimitaciones recíprocas no se siguen 

de una secuencia horizontal de elementos dispersos, pues en tal caso cada 

uno reclamaría para sí la totalidad o el máximo posible. La mera horizon-

talidad no logra ninguna reunión sustancial. Y a la inversa, sólo desde una 

unidad que contenga a las partes se puede efectuar una delimitación, que 

además ha de ser igualitaria. En nota, Fichte afirma que la diferencia entre la 

“voluntad general” y la “voluntad de todos” en Rousseau reside en la unidad 

cualitativa, porque la voluntad general no se sigue de la sumatoria de 

voluntades particulares (unidad cuantitativa), sino que se trata de un concep-

to conciliatorio a partir del cual se desprende, por división de la totalidad, la 

delimitación de las partes.25  

Los aspectos de la conformación del Estado presentados hasta aquí son: 

el sometimiento voluntario, la cesión de la valoración jurídica, la voluntad 

común, la consagración de la ley y las normas; todos ellos coinciden en 

prevenir el despotismo. La reunión sólo se lleva a cabo en torno del derecho. 

La voluntad común apuntala la aplicación de la ley en el marco jurídico 

correspondiente, es decir, se ejecuta para garantizar la libertad de todos los 

miembros de la comunidad, y en ese aspecto hay acuerdo absoluto. Pero los 

miembros no acuerdan, ni pueden acordar, la opresión de un sector hacia 

otro; basta que haya un solo oprimido para que la ley pierda el consenti-

miento absoluto. No sólo no se sigue de la ley, tampoco se puede acordar 

algo así, porque sería como anular la libertad por (o con) la libertad misma y 

                                                           
24 GNR § 8.V, GA I/3 400, FDN 188. 
25 “Es la volonté generale de Rousseau, cuya diferencia con la volonté de tous además de 

ninguna manera es inconcebible. Todos los particulares quieren conservar para sí, cada 

uno tanto más cuanto sea posible, y dejar a los restantes tan poco como sea posible; pero 

ciertamente por esto, porque ésta su voluntad está en conflicto consigo, lo conflictivo (das 

Widerstreitende) se suprime recíprocamente” (GNR § 8.V, GA I/3 400 n, FDN 188 n). 

La nota prosigue con un argumento que Fichte ensaya y luego abandona: se trata del 

ejemplo de dos personas que comercian y quieren engañarse; pero, bajo la idea de que 

ninguna quiere ser engañada por la otra, paralizan su negatividad. Este argumento resulta 

insuficiente, dado que sólo neutraliza una parte de la voluntad (el querer engañar), pero 

no se pronuncia a favor de una voluntad común, no va más allá de la negatividad y del 

juego o intercambio entre las partes. Por otro lado, esta terminología rousseauniana 

reaparece en otro contexto de esta obra, en relación con el testamento (GNR § 19 K, GA 

I/4 57-58, FDN 314).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 281 

 
 

se consentiría como voluntad presuntamente común una voluntad que, en 

rigor, será particular, sectorial, unilateral, etc. En efecto:  

 

El contenido de la ley no depende en absoluto del arbitrio, y la 

más mínima influencia del mismo la hace injusta y lleva al vínculo 

las semillas de la discordia y el fundamento de su futura disolu-

ción. Pero la forma de la ley, su fuerza vinculante, la recibe sólo 

mediante el consentimiento de los particulares para reunirse con 

una determinada multitud en un ser-común [o República] 

(gemeinen Wesen). Por lo tanto, sólo sobre el derecho y la ley 

están todos de acuerdo (sind alle einig); y quien está de acuerdo 

con todos, necesariamente quiere el derecho y la ley. En un 

vínculo semejante no se encuentran dos individuos de los cuales 

uno quiera algo distinto de lo que quiere el otro.26  

 

Si este ser-común, el punto de llegada del ser racional finito, se volviera 

en contra de un particular, entonces se volvería contra sí mismo, contra su 

propio querer; y a la inversa, en la comunidad no puede haber dos individuos 

–en esta instancia fundamental– con un querer distinto. Por lo tanto, la volun-

tad particular, en caso de existir, será una voluntad que se escinda de la 

universal, que se ponga como si estuviera afuera y que se erija contra la 

voluntad común. La organicidad inter-voluntades se entreteje de manera tal 

que, o bien ellas se funden y entrelazan (verschlungen) en unidad, o bien la 

voluntad individual se separa y contrapone. Lo que esta unicidad tendrá que 

garantizar a cada parte es que sólo se aplicará la ley (jurídica, y sus consi-

guientes leyes positivas), por lo cual la escisión será posible sólo en la 

medida en que la voluntad particular haya violado esa ley o mantenga un 

litigio con otra voluntad particular. 

Ahora bien, esta voluntad común no representa una mera entidad nomi-

nal y abstracta, ni un poder que sólo se dedica a la coacción, ni una institución 

más en el desenvolvimiento del derecho. La voluntad común ha de ser plena-

mente activa: 

 

La cuestión es sólo cómo se orienta esto de modo que la voluntad 

de la comunidad sea permanentemente activa, y opere donde hay 

que operar y reprimir a una voluntad individual […], de modo que 

las fuerzas particulares se fundan en unidad (in Eine verschlungen 

werden) con la fuerza de la comunidad, precisamente así como la 

                                                           
26 GNR § 8.V, GA I/3 401, FDN 189. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

282 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

reunión sintética de la voluntad de todos en un concepto, la volun-

tad particular se funde en Una voluntad con la voluntad de la 

comunidad.27 

 

Dado que la voluntad común se compone de seres libres y activos, entre-

lazados y fusionados, separarla y contraponerla a éstos, así como concebirla 

como entidad abstracta y sin actividad, constituyen dos absurdos. Cierta-

mente en la actividad, que para la voluntad común es la aplicación de la ley, 

se juega la estabilidad del todo; por ende, la actividad-ley no puede depender 

del azar, sino de la “organización” (Organisation). En efecto, la relevancia 

de la organización se trasluce ni bien Fichte detecta dos extremos negativos: 

el exceso y la inacción (Unthätigkeit).28 Ambos casos de injusticia, aunque 

se cometan contra uno solo, resienten totalmente el tejido social, porque, si 

la injusticia se extiende (y la reciprocidad de las partes habilita directamente 

esa extensión), la sociedad queda al borde de la disolución. Resulta clave que 

la voluntad común sea activa y no haga nada que no se ajuste a la ley.  

Así, para garantizar esta actividad conforme al derecho, Fichte identifica 

ley y acto (That): “La ley necesariamente debe ser acto. Será total y cierta-

mente siempre acto si, a la inversa, el acto es ley, esto es, si todo lo que en 

el vínculo puede suceder una vez […] devenga legal”.29 La legalidad con-

cierne no sólo a la voluntad común, sino también a cada una de las voluntades 

particulares contenidas en ella y que realizan acciones que, si son permitidas, 

se convierten en válidas y legítimas; y al revés: toda aquella acción que viole 

la ley, no sólo se comete contra un individuo, sino contra todos, contra la 

voluntad común. En ambos casos se explica la voluntad particular como 

escindida de la común. 

En suma, con el Estado se produce un vínculo comunitario en el cual los 

individuos renuncian a su libertad inicial, pero justamente para conservarla 

y asegurarla. De este modo se resuelven todas las contradicciones del estado 

de naturaleza o situación a-estatal, se alcanza la plena realización del derecho 

y se unifican las voluntades en una sola voluntad. La segunda parte de la 

síntesis se completa con un aspecto clave: la unidad contiene internamente 

a las partes, se unifica plenamente con ellas. Las partes sólo se separan en 

cuanto actúan contra la ley, y la voluntad común actúa, y actúa siempre de 

acuerdo con la ley. En gran medida, esta segunda parte de la síntesis contrasta 

con la primera: mientras que la primera expresa un Estado-juez-árbitro, un 

mero administrador de justicia en los litigios, en la segunda se revela como 

enlace fundamental, vínculo que unifica las voluntades en una sola, con todas 

las precauciones para que esta voluntad no degenere en despotismo.  

                                                           
27 GNR § 8.V, GA I/3 401, FDN 189-190. 
28 GNR § 8.V, GA I/3 402, FDN 190. 
29 Ibídem. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 283 

 
 

Esta segunda imagen del Estado, más profunda e intensa, a su vez reposa 

en la insuficiencia de la primera: la sola transferencia de la valoración 

jurídica y del poder físico a un “Tercero” constituido –no por una voluntad 

caprichosa, sino– por una voluntad inmutable y conforme a leyes, daría como 

resultado un Estado administrador de justicia. Pero este Estado que repre-

senta la voluntad justa (la que cada individuo debería querer) sería una mera 

nominalidad, una entidad formal o institución vacía, si no enlazase interna-

mente a las voluntades particulares y si se mantuviera frente y por fuera de 

ellas. En efecto, la segunda parte de la síntesis, aunque enfatiza las garantías 

de las libertades individuales, al mismo tiempo acentúa la participación de 

los miembros de la comunidad en el poder soberano: no se trata tan solo de 

una fuerza que castiga las infracciones, sino de una voluntad común que 

entrelaza y unifica, y que resulta prioritaria y fundamental ante las volun-

tades particulares.  

Tal organicismo muestra otra cara del Estado, sin la cual no sólo no se 

produciría realmente la unificación comunitaria, sino que tampoco se podría 

explicar cómo surge el poder fáctico supremo, ni por qué la voluntad par-

ticular está contenida en la voluntad universal. Este organicismo que Fichte 

retomará más abajo –en el § 17 (9.2, 9.3)– revela la verdadera dimensión del 

Estado, su instancia más genuina, el fundamento último, la clave que orienta 

todo el desarrollo tanto anterior (§§ 1-7), como posterior (§§ 9-15). Sin esta 

profundización en el enlace fundamental, el Tercero sería uno más de la 

serie, un mero poder conectivo o administrativo, y nada más. Y aquí tenemos 

el pasaje o reversibilidad de una concepción negativa a una concepción 

positiva del Estado (1.3). Así como la primera imagen del reconocimiento y 

de la influencia corporal, el aparecer del derecho originario y el aparecer del 

derecho de coacción también se revelan como instancias insuficientes de 

unificación comunitaria, y de la misma manera –aunque ya prevenidos por 

este § 8– el primer aparecer del Estado se presenta inicialmente como un 

punto mínimo de convergencia que hasta el más liberal-atomista o indivi-

dualista debería aceptar y conceder, para luego profundizarse, volverse cada 

vez más orgánico y manifestarse como un entrelazamiento social intrínseco. 

Presentado el resultado, en lo sucesivo examinamos la problematicidad 

que lo antecede. En el próximo capítulo volveremos sobre el tema del Estado, 

y en los siguientes sobre su organicidad e igualitarismo. 

 

7.3) EL DERECHO ORIGINARIO: CAUSALIDAD, TRABAJO Y PROPIEDAD (GNR §§ 

9-11) 

 

Como anticipamos (7.1), el primer momento o capítulo de la aplicación 

del concepto de derecho concierne al derecho originario anclado en la 

personalidad individual. Aunque se trata de una ficción, este punto de partida 

permite observar la aplicación de la libertad, mediante el cuerpo propio, al 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

284 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mundo sensible, y así legitimar desde la voluntad y desde la actividad la po-

sesión de objetos en una situación a-estatal. En lo sucesivo, Fichte lleva esta 

línea hipotética hasta las últimas consecuencias, ensayando los argumentos 

por los cuales el derecho originario podría afirmarse y sostenerse a sí mismo 

con prescindencia del Estado. Pero el desenlace de este ensayo ya fue 

previsto y advertido (§ 8), e incluso el comienzo de este primer momento lo 

retoma. 

El derecho originario se basa en el concepto de persona y en las condi-

ciones para su libertad. Así, cada uno considera a los otros desde una pers-

pectiva negativa, como posibles perturbadores o violadores de esa libertad a 

garantizar. El foco se centra en el sujeto, como si éste fuese una entidad 

completamente independiente. Sin embargo, los derechos originarios no han 

de subsistir fuera del Estado y sin relación con los otros. Entonces, ¿por qué 

la investigación de los mismos tiene que “preceder” y “fundar” lo ulterior?:  

 

[las] condiciones de la personalidad serán derechos únicamente 

porque son pensados otros seres que, según la ley jurídica, no pue-

den violarlas. Ahora bien, los seres libres no pueden en absoluto 

ser pensados juntos sin que sus derechos sean limitados unos a 

otros mutuamente, por tanto, sin que el ámbito de los derechos 

originarios se transforme en los derechos en una República 

(gemeinen Wesen) […]. Sin embargo, una investigación semejan-

te tiene que preceder y fundar la investigación de los derechos en 

una República.30 

 

Si el concepto de derecho originario refiere a una posibilidad meramente 

ideal, a un pensamiento, o a un formalismo jurídico, ¿en qué reside su 

importancia para la investigación de los derechos en el Estado? El mismo 

tipo de pregunta se extiende al estado de naturaleza en general: si no existe, 

porque no existe la persona de modo aislado y fuera del Estado, sino sólo en 

comunidad y dentro del Estado; si se trata de una mera ficción, ¿por qué 

comenzar con tal ficción?: 

 

el concepto [de derecho originario] producido tiene ciertamente 

una posibilidad ideal (para el pensamiento), pero ningún signi-

ficado real. Si se olvida esta observación, se alcanza una Doctrina 

del Derecho únicamente formal. – No hay ningún estado (Stand) 

de derechos originarios, ni derechos originarios de los hombres. 

El hombre realmente tiene derechos sólo en comunidad con otros 

[…]. Por tanto, un [tal] derecho originario es una mera ficción 

                                                           
30 GNR § 9, GA I/3 403, FDN 191. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 285 

 
 

(Fiktion), pero ella tiene que ser pensada necesariamente en aras 

de la ciencia.31 

 

Aunque Fichte señale que se trata de una ficción necesaria para la ciencia 

del derecho, no especifica para qué. De todos modos, este dato no se puede 

obviar ni minimizar: el derecho originario es un ensayo argumentativo, 

veremos después por qué.  

En cuanto a la definición del derecho originario, Fichte refiere al con-

cepto de libertad enlazado directamente con la persona. La ley jurídica señala 

que la libertad de cada uno tiene que limitarse para que pueda subsistir con 

la libertad de los demás. En el derecho originario la libertad se analiza desde 

la perspectiva de la persona y, por ende, se trata de un concepto de libertad 

formal, desplegable desde las categorías, a saber: según la cualidad, refiere 

a la facultad (Vermögen) para ser causa primera (erste Ursache); según la 

cantidad, no posee ningún límite y se extiende indefinidamente; según la 

relación, alude a una causalidad (Kausalität) en el mundo sensible, sólo limi-

table por otra libertad; según la modalidad, tiene validez apodíctica (la per-

sona debe ser libre). En suma, la libertad formal en el derecho originario 

significa el derecho de la persona para ser causa en el mundo sensible.32 

En este punto se comprende el sentido de la primera y de la segunda 

sección del Derecho natural (la deducción del concepto de derecho y de su 

aplicabilidad), precisamente porque se los muestra en su aplicación. En 

efecto, en el “Análisis del derecho originario” (§ 11) Fichte establece que, 

si la libertad de la persona consiste en ser causa en el mundo sensible, enton-

ces el efecto (Wirkung) se condice con el resultado en el objeto.33 Lo que la 

persona hace, siendo causa primera, y cuánto hace, se ven reflejados en el 

objeto en el que aplica la actividad. Ahora bien, este hacer en el mundo 

sensible no se cristaliza sino a través del cuerpo propio, que configura la 
                                                           
31 GNR § 9, GA I/3 403-404, FDN 192. M. Rampazzo Bazzan (“Persönlichkeit und Denk-

freiheit”, op. cit., pp. 386-387) sostiene que Fichte toma de Erhard la idea del derecho 

originario como ficción necesaria. A su vez, subraya la familiaridad con el derecho 

originario de T. Schmalz, que incluye: (1) el derecho sobre sí mismo, que significa que el 

hombre debe vivir y existir con todo, con su alma y su cuerpo; este derecho remite al 

concepto de persona, que de un lado significa hombres y, del otro, quereres racionales 

con deberes y derechos; (2) el derecho a las acciones libres, por el cual se caracteriza una 

esfera de libertad exterior que exhibe la independencia de las acciones respecto de las 

determinaciones de otros; y (3) el derecho al uso de las cosas, de todo lo que no sea un 

ser racional (p. 379). 
32 GNR § 10, GA I/3 404, FDN 192-193. 
33 En este esquema Fichte aplica la dialéctica entre hacer (Tun) y padecer (Leiden) en 

coherencia con tres aspectos: en primer lugar, con la parte teórica del Fundamento de 

toda la Doctrina de la Ciencia (GWL § 4, GA I/3 GA I/2 293 ss., FDC 44 ss.) que analiza-

mos en su momento (4.4); en segundo lugar, con la unidad concepto-objeto de la 

“Introducción” del Fundamento del derecho natural (5.3); y, en tercer lugar, con la 

transformación del mundo sensible del § 2 de esta misma obra (6.2). 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

286 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

expresión de la voluntad. El cuerpo propio –o lo que es lo mismo, el Yo, la 

persona– “tiene que ser la causa absoluta y última de su determinación a la 

actividad causal (Wirksamkeit)”.34 La persona se determina a realizar una 

actividad sobre el mundo sensible a través de su cuerpo propio. A partir de 

la articulación (6.5), el cuerpo puede realizar ciertos movimientos, de los que 

se siguen ciertos efectos posibles, que a su vez están orientados según un 

concepto de fin. Y de este concepto de fin depende el conocimiento de los 

objetos: “Actividad causal y conocimiento determinado se condicionan recí-

procamente uno a otro, y llenan la misma esfera”.35  

La actividad que se vuelca sobre un objeto legitima el concepto de tra-

bajo y, por consiguiente, el de propiedad. Sucede que, ante lo dado, la perso-

na puede dejarlo como está, o hacer con eso otra cosa; así, puede referir los 

elementos múltiples entre sí, determinarlos, adaptarlos, ensamblarlos, etc., y 

todo lo hace libremente según su propio concepto de fin. Sucede, entonces, 

que lo modificado y lo no-modificado han caído en la órbita de la persona, 

que libremente decidió transformar las cosas (esto es, colocar sobre ellas 

determinados efectos de su actividad) o dejarlas tal como las encontró. A 

partir de esta actividad causal –que incluye la abstención– la persona 

considera “suyas” todas aquellas cosas sobre las que aplicó su actividad.36 

Considera que posee un “derecho de propiedad” sobre la parte del mundo 

sensible que conoció y sometió a sus fines, y lo considera fuera o indepen-

dientemente de los demás. En este punto Fichte afirma que ha resuelto y 

unificado la antigua disputa sobre si el fundamento de propiedad reside en la 

formación de las cosas o en la voluntad de poseerlas, pues el sometimiento a 

un concepto de fin contiene ambas posiciones.37 

Además, al trazar un concepto de fin del cual se desprende la actividad 

causal –en relación con la percepción y el conocimiento–, la persona 

extiende su voluntad más allá del momento presente, es decir, comprende 

                                                           
34 GNR § 11.I, GA I/3 405, FDN 194. 
35 GNR § 11.III, GA I/3 406, FDN 194. 
36 Dice Fichte: “en el ámbito de lo dado […la persona es] libre de dejarlo como está o de 

hacerlo distinto y hacerlo tal como debe ser según su concepto de fin. Es libre de 

relacionar recíprocamente unos a otros [los elementos de] lo múltiple que le es dado, de 

determinar unos por otros, de encajar unos en otros, y de ensamblarlos en un todo 

conforme a su fin […]. Lo no modificado, cuando sólo ha sido pensado por el ser racional 

y fusionado con su mundo, justamente por esto, porque ha sido no modificado, deviene 

modificado […]. Su abstención de una cierta actividad era la actividad misma” (GNR § 

11.III, GA I/3 406, FDN 194-195). Y prosigue más abajo: “la mera subordinación a 

nuestros fines, sin ninguna formación propia, es, sin embargo, siempre una formación, 

porque ella presupone una libre abstención de una posible actividad a consecuencia de un 

fin” (GA I/3 407, FDN 196). Esta concepción, insistimos, se sigue de la teoría –que 

implica contemplación y pasividad– como modalidad de la práctica, que implica transfor-

mación y actividad (4.4, 4.5, 4.6). 
37 GNR § 11.III, GA I/3 407-408, FDN 195-196. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 287 

 
 

también un determinado futuro: “Así, pues, por la voluntad y exclusivamente 

por ella, el futuro es abrazado en el momento presente […]; por ella el futuro 

es no sólo abrazado, sino también determinado”.38 En efecto, desear la propia 

permanencia constituye una afirmación voluntaria sobre el futuro, y esto se 

requiere y presupone para cualquier fin propuesto. Por ende, lo que en el 

derecho natural suele denominarse “autoconservación”39 y que aquí significa 

más específicamente la conservación del cuerpo propio, o en otras palabras, 

tanto la conservación como el cuerpo propio están implícitos en el querer y 

en la voluntad. Sin autoafirmación sobre el futuro, el derecho no tendría sen-

tido. 

De lo anterior Fichte concluye que el derecho originario consiste en la 

acción recíproca (Wechselwirkung) del cuerpo propio de la persona con el 

mundo sensible, relación determinable y determinada por un concepto de fin 

que la persona proyecta libremente, y que expresa su causalidad absoluta. De 

este modo, el derecho originario se cierra como un todo que se puede 

subdividir en dos derechos cuya permanencia se extiende sobre el futuro: (1) 

el derecho a la libertad e inviolabilidad (Unantastbarkeit) del cuerpo propio, 

y (2) a la libre influencia en todo el mundo sensible. Por consiguiente, con-

cluye, el círculo del derecho originario se cierra en la identidad entre causa 

libre y voluntad absoluta.40 

Ahora bien, aunque Fichte dé por cerrado el derecho originario, las pre-

guntas iniciales sobre la ficcionalidad no fueron respondidas. Por otra parte, 

resulta claro que se centra en la persona y se orienta a las garantías para la 

realización de la libertad individual, no sólo en relación con su capacidad 

productiva en el mundo sensible, sino también en relación con el cuerpo 

propio y la voluntad de permanecer. Ambos aspectos convergen en el trabajo 

y en el derecho de posesión de aquellas cosas en las que se aplicó (o se dejó 

                                                           
38 GNR § 11.IV, GA I/3 408, FDN 197. 
39 La posición de Fichte sobre la autoconservación no resulta del todo clara. G. von Manz 

la define como derecho a vivir sin más (“Freiheit und Eigentum”, op. cit., p. 40). Pero en 

este pasaje Fichte señala que, aunque el deseo de permanecer de la persona está implícito 

en cualquier fin, no constituye un fin en sí, sino sólo un medio necesario o condición 

(GNR § 11.IV, GA I/3 408-409, FDN 197). Más abajo rechaza la existencia de un 

“derecho particular” de autoconservación, alegando que la disposición de ciertos medios 

con el fin de conservar el cuerpo resulta “casual” (GNR § 11.V, GA I/3 409, FDN 198). 

La cuestión tal vez se comprenda mejor por la esporádica alusión a Spinoza al final de 

este § 11: según Fichte, dado que Spinoza niega la libertad de la voluntad, tendría que 

negar también la realidad del concepto de derecho, sin poder apelar en este punto al 

conatus, y por eso tiene que definir el derecho como la facultad de un individuo 

determinado por el todo (GNR § 11.V, GA I/3 409-410, FDN 198). A esta referencia a 

Spinoza le dedicamos un artículo (“Spinoza en Fichte: derecho originario, ley jurídica y 

libertad”, en Solé, M. J. (ed.), Spinoza en debate, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2015, pp. 

131-154).  
40 GNR § 11.V, GA I/3 409, FDN 197-198. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

288 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de aplicar) la actividad. Hasta aquí, el derecho originario no ofrece ningún 

conflicto. 

 

7.4) EQUILIBRIO DEL DERECHO Y DISOLUCIÓN DEL DERECHO ORIGINARIO 

(GNR § 12) 

 

El derecho originario alberga el germen de su disolución en el modo de 

tratar el derecho mismo: al presentarse anclado en la individualidad, y al 

extender la libertad al máximo posible en la esfera de autorrealización, inclu-

yendo en ella lo no-modificado, la sola aparición del otro en litigio por las 

posesiones que ambos consideran suyas genera una situación de guerra y 

colapso. En efecto, en el derecho originario la libertad se extiende indefini-

damente, mientras que el “equilibrio del derecho” se logra con la demarca-

ción de lo legal y lo ilegal, la distribución de un igual derecho para todos, la 

demarcación de una cantidad limitada de libertad para cada uno.41 Esta 

suposición del equilibrio del derecho es el último bálsamo sobre el que 

intenta sobrevivir el derecho originario, y Fichte se encarga de hundir todos 

los argumentos que lo pudieran sustentar.  

La raíz del problema se halla en la libertad infinita de la persona consi-

derada aisladamente, lo que implica una absorción total de la libertad de los 

otros. Este único ser libre conlleva la aniquilación de la libertad de todos los 

demás –en un esquema análogo al despotismo– y presupone exclusivamente 

para sí el derecho –es decir, excluye a todos los otros de la racionalidad–. El 

problema se podría resolver mostrando que el derecho originario vale para 

todos, y no para uno solo. Pero la autolimitación ha de producirse simultá-

neamente en ambos, por lo que el condicionamiento recíproco se traba en sí 

mismo: A reconoce a B si B lo reconoce, y viceversa. Además, la ley jurídica 

no establece una cantidad determinada en la distribución de la libertad.42 

Analizado en detalle, se dan los pasos siguientes: (a) la autolimitación efec-

tiva se produce con la aparición de otro ser libre (mientras no lo conozca, en 

el derecho originario la libertad puede extenderse indefinidamente); (b) se 

trata de una autolimitación determinada por el conocimiento del otro; (c) la 

libertad de ambos se traba en reciprocidad, es decir, cada uno se auto-limita 

en la medida en que también se auto-limita el otro y, por ende, la autolimi-

tación depende del reconocimiento.43 

La aparición del otro y el posible conflicto entre las libertades de cada 

uno se resolvería con el reconocimiento recíproco y la delimitación de una 

cantidad de libertad según el cuerpo propio. El cuerpo significa la exposición 

de la razón en el mundo sensible, junto con una cantidad de materia en el 

                                                           
41 GNR § 12, GA I/3 410, FDN 198-199. 
42 GNR § 12.I, GA I/3 411-412, FDN 199-200. 
43 GNR § 12.I, GA I/3 412-413, FDN 200-201. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 289 

 
 

espacio, y la consagración de la figura humana denota un ser libre e invio-

lable. Por lo tanto, aquí se encuentra una primera demarcación, que resulta 

medianamente nítida en cuanto se circunscribe al cuerpo, pero que se desdi-

buja en cuanto se extiende a sus posesiones y modificaciones. Aun así, dado 

que la autolimitación depende de cada uno, conserva el carácter problemáti-

co.44 ¿Por qué el sujeto dotado de una libertad infinita habría de querer auto-

limitarse? 

A partir de este punto (§ 12.III) se desmorona el derecho originario: si el 

reconocimiento y la autolimitación dependen de cada uno, entonces siempre 

resulta problemático decidir si el reconocimiento y la autolimitación se efec-

túan y mantienen (o no), porque los motivos, más allá de si se las partes se 

conocen y tratan coherentemente, siempre se alojan en la conciencia moral 

(Gewissen) particular, y ninguno sabe con certeza las intenciones del otro. 

De este modo se propaga una incertidumbre insoportable: 

 

ninguno de ambos, desde el instante del mutuo conocimiento (Be-

kanntschaft), tampoco puede estar seguro de las posesiones sólo 

suyas hasta aquí, porque siempre es posible que el otro tome en 

posesión lo mismo […]. Las mismas dos partes nunca pueden 

saber cuál de las dos se ha apoderado primero de la cosa en litigio; 

o, si pudieran saberlo, entonces este fundamento de decisión repo-

sa en la conciencia moral de cada una, y para el derecho externo 

no es consistente en absoluto. Entre ellas surge un conflicto jurí-

dico indecidible (der nicht zu entscheiden ist) y un conflicto de 

fuerzas físicas que sólo se puede terminar con la aniquilación 

física o la expulsión total de una de las dos.45  

 

En consecuencia, ninguna relación jurídica puede establecerse y el dere-

cho naufraga. El conflicto jurídico que no llega a una decisión última consu-

me el derecho originario, lo destruye por completo.  

Luego, el ulterior e infructuoso ensayo por restaurar la relación y acabar 

con la incertidumbre resulta muy endeble, y consiste en que cada persona 

efectúe una declaración de sus posesiones, de manera que el otro las conozca 

indefectiblemente. Así delimitarían una cantidad determinada y explícita.46 

Sin embargo, ante tal declaración –agrega Fichte– surgen dos posibilidades: 

o bien están de acuerdo, o bien no están de acuerdo en la distribución de 

posesiones. Si no están de acuerdo, ninguna de las dos partes tiene funda-

mentos decisivos para resolver la contienda. A la vez se abren dos nuevas 

posibilidades: o bien tienen que llegar a coincidir (pero ninguna puede coac-

cionar a la otra ni presentar su voluntad particular como si fuese la voluntad 
                                                           
44 GNR § 12.II, GA I/3 413, FDN 201-202. 
45 GNR § 12.IV, GA I/3 414, FDN 203. 
46 GNR § 12.V, GA I/3 415-416, FDN 204-205. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

290 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

común que resuelva el conflicto), o bien no pueden coincidir, y entonces 

renace el conflicto que consume la escena.47 En consecuencia: 

 

dado que el derecho en cuestión es igual de ambos lados, surgiría 

un conflicto jurídico insoluble (unauflöslicher Rechtsstreit), y de 

éste una guerra que sólo con la destrucción de uno de los dos se 

podría terminar. Ahora bien, […] para que no surja [una guerra 

tal] ellos tienen que entregar a un tercero la decisión sobre su 

conflicto, entregarle sin reserva su valoración jurídica sobre el 

caso presente y la garantía de su decisión para el futuro; tienen 

que ceder, por lo tanto, su derecho a valorar y someter a él su 

poder físico – lo que significa, según lo anterior, que ellos se 

tienen que ligar (anschliessen) unos con otros en una República.48     

 

La neutralización de la guerra significa la puerta de salida del derecho 

originario: ambos tienen que confiar y entregarse a un “tercero” al que 

conceden la valoración jurídica y la capacidad de decidir, garantizando así la 

concordancia respecto del futuro. A este tercero también le compete la 

subordinación de la fuerza física. Desde el punto de vista de la transferencia, 

este tercero tiene que aparecer como ajeno a las dos partes en pugna; sin 

embargo, desde el punto de vista de su conformación interna, se trata de un 

ser-común, la República o el Estado, donde las partes se entrelazan, se 

relacionan y sujetan entre sí, en base al universal que las contiene. 

Por consiguiente, el nudo del conflicto en el estado de naturaleza se 

desata con la disolución y reconfiguración del derecho originario, es decir, 

éste cae por sí mismo fuera del Estado y se lo recupera dentro del Estado. 

Además, la solución ofrecida por Fichte a la disputa por las posesiones 

matiza el fundamento de la propiedad: si hasta aquí la propiedad se basaba 

en la modificación de las cosas y en la voluntad de poseerlas (7.3), ahora el 

fundamento del derecho de propiedad descansa en el reconocimiento 

recíproco, que a la vez se basa en las voluntades particulares conciliadas en 

una voluntad común: “Toda propiedad se funda en la reunión (Vereinigung) 

                                                           
47 Que los acuerdos sean infructuosos en el derecho originario torna incomprensible la 

observación de N. Nomer, que dice que Fichte, además de acercarse a Hobbes y Locke 

(en cuanto deduce los derechos de la persona), se asemeja a Hegel y a Aristóteles: “el 

enfoque de Fichte prefigura la contención de Hegel según la cual la libertad personal es 

concebida y realizada sólo en una red bien ordenada de relaciones «éticas». De todos 

modos, creo que se considera más fructíferamente la obra de Fichte como parte de la 

escuela aristotélica de pensamiento, según la cual la afinidad social no es accidental para 

los seres humanos; más bien, esto es esencial para el cultivo y ejercicio de sus singulares 

capacidades y potencialidades humanas” (“Fichte and the Idea of Liberal Socialism”, The 

Journal of Political Philosophy, vol. 13 n° 1, 2005, p. 60). 
48 GNR § 12.VI, GA I/3 416-417, FDN 205-206 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 291 

 
 

de muchas voluntades en Una voluntad”.49 Lo múltiple que deviene Uno 

constituye el rasgo distintivo de la estatalidad. Aunque, en rigor, en este 

ensayo del derecho originario aún no hay Estado, y aunque Fichte aclara en 

este mismo pasaje que no se trata del contrato de propiedad en el Estado 

(9.1), el desarrollo problemático lo presupone, y lo presupone precisamente 

como resolución de los problemas que brotan. En efecto, esta voluntad Una 

sólo se puede realizar y aplicar a través del Estado (8.1), que aparece como 

un tercero respecto de las partes en conflicto, pero al mismo tiempo denota 

la unidad de tales partes en cuanto conciliadas. Esta suerte de aparecer del 

Estado se evidencia a continuación.50 

En el plano de las observaciones y acorde con la tónica problemática, 

Fichte sostiene que la voluntad de poseer algo es la condición primera y más 

alta, pero no la única, de la propiedad, porque requiere de matices ni bien se 

considera al individuo en relación con otros.51 En este punto conviene distin-

guir entre posesión (Besiz) y propiedad (Eigenthum): la primera se convierte 

en la segunda a partir del reconocimiento recíproco y de la declaración 

mutua, a partir de la distinción entre los individuos y sus respectivas esferas 

de realización. En rigor, todo el desarrollo anterior corresponde a las pose-

siones, y no a las propiedades. Ahora bien, ¿qué sucedería si algún otro, que 

no forma parte del reconocimiento recíproco, entablase un conflicto sobre 

las propiedades? ¿Acaso este otro exterior no se extendería hacia todo el 

género humano?:  

 

                                                           
49 GNR § 12.VII, GA I/3 417, FDN 206. 
50 En este sentido, siguiendo a G. von Manz (“Freiheit und Eigentum”, op. cit., pp. 41-

42), se pueden distinguir tres momentos en el devenir de la propiedad: en primer lugar y 

originariamente, como concepto de acción –y no referido a cosas, porque, como señala 

von Manz y como también señala J.-Ch. Merle (“O direito di propiedade em Fichte”, en 

Revista de Estud(i)os sobre Fichte, n° 5, 2012, p. 8), una y la misma cosa puede ser usada 

por muchos y tener varios propietarios, lo que se condice con el poder-vivir del propio 

trabajo y el estatus de los medios de producción (temas que trataremos en 9.4, 9.5 y 10.4); 

en segundo lugar, la delimitación de la propiedad mediante el reconocimiento recíproco; 

en tercer y último lugar, el reconocimiento enlazado con un Tercero, el Estado, donde la 

propiedad adquiere definitiva estabilidad. También D. James (“Applying the concept of 

right”, op. cit., pp. 650-659) reconstruye este periplo, e incluso agrega el rol del Estado 

en el comercio (pp. 660-661), y lo mismo hace F. Schwember (“Occupatio, reconoci-

miento y propiedad en Grundlage des Naturrechts de Fichte (1796)”, en Revista de 

Estud(i)os sobre Fichte, n° 5, 2012, pp. 20-25), que reconoce al Estado como “(re)dis-

tribuidor” (p. 25). 
51 “[L]a voluntad de poseer algo es la primera y suprema condición de la propiedad; sólo 

que no es la única, sino que ella tiene que ser ulteriormente determinada mediante una 

[condición] primera distinta. En cuanto el hombre deviene puesto en vínculo con otros, 

su posesión es legal (rechtlich) únicamente en la medida en que sea reconocida por los 

otros” (GNR § 12.VII, GA I/3 418, FDN 207). 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

292 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Según esto, no hay en absoluto ninguna propiedad segura y abso-

lutamente estable para el derecho externo, que no sea aquella que 

es reconocida por todo el género humano. Asegurarse este recono-

cimiento parece una tarea increíble, y sin embargo es fácil de 

resolver, y ha sido resuelta desde tiempo en la realidad (Wirk-

lichkeit) mediante la constitución presente de los hombres. Cada 

uno que vive en una República, [y] por lo tanto todo ciudadano 

particular que permanece junto [a otros] en el enlace, mantiene 

reconocida y garantizada su propiedad en la República. A ésta, al 

Estado, los Estados que limitan con él en el espacio reconocen su 

propiedad, esto es, la propiedad de todos los ciudadanos particu-

lares del mismo.52    

 

El reconocimiento y la garantía definitivos de la propiedad se logran con 

el Estado, que en este pasaje Fichte identifica sin más con la República. A su 

vez, vivir en el Estado significa ser ciudadano y propietario, ser parte del ser-

común o cosa pública. 

En consecuencia, el resultado del derecho originario será el “contrato de 

propiedad” que refrenda la ley jurídica: dos personas (y, en definitiva, todas 

las que viven juntas) se ponen de acuerdo, explicitan su sumisión a la ley, 

declaran sus propiedades, sus cuerpos propios respectivos resultan inviola-

bles, y así se establece un “derecho categórico” y un “equilibrio del dere-

cho”.53 En cierto sentido, el derecho originario se cierra armónicamente, pero 

no porque haya resuelto los problemas que planteó –los escenarios conflic-

tivos–, sino porque se ha agotado el tema a tratar y se lo ha detallado 

completamente. No obstante, como señalamos, la verdadera solución de los 

conflictos se encuentra más allá del derecho originario (y lo mismo sucederá 

con el derecho de coacción), precisamente en el Estado, la institución encar-

gada de apuntalar esta instancia. En general, el proceder fichteano se desen-

vuelve abriendo posibilidades antagónicas, posibles acuerdos que resultan 

endebles y estériles ante la simple hipótesis de conflicto, que representa la 

hipótesis que el derecho tiene que resolver. El proceder obedece a la lógica 

argumentativa desplegada desde la libertad concebida atómicamente: si el 

derecho originario parte de la libertad infinita del individuo que quiere 

extenderse al máximo, la sola aparición del otro deviene en conflicto inmi-

nente.  

 

 

 

 

                                                           
52 Ibídem. 
53 GNR § 12.X, GA I/3 422, FDN 212. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 293 

 
 

7.5) EL MECANISMO DE LA COACCIÓN (GNR §§ 13-14) 

 

Curiosamente, aunque el derecho originario se cierra como si hubiera 

resuelto el gran desafío de la ciencia del derecho –a saber, la aplicación de 

la ley jurídica a objetos determinados–,54 el derecho de coacción comienza 

señalando la imposibilidad del estado jurídico (rechtliche Zustand), la vacui-

dad del concepto de derecho y su no-consumada aplicación.55 En apenas dos 

párrafos Fichte ofrece diagnósticos radicalmente opuestos: el mismo círculo 

sobre el que se cierra el derecho originario ahora aparece vacío e inaplicable.  

Ahora, en el derecho de coacción, el acento se desplaza hacia la confían-

za (Vertrauen) o fe, cuya instauración y vigencia siempre es problemática. 

La seguridad recíproca se asentaría sólo si se pudiese aplicar un mecanismo 

tal que haga que la voluntad se gobierne necesariamente según la ley jurídica 

y ésta se vuelva inquebrantable. El problema reside en cómo alcanza cada 

uno la convicción (Ueberzeugung) de seguridad respecto del otro: la con-

fianza no se logra mediante una convención o contrato, porque las partes 

pueden aceptar este pacto sin tener la voluntad de respetarlo, o tenerla en un 

momento y luego cambiar de opinión –y así la desconfianza se extiende y 

multiplica mucho más rápida y profundamente, y se requiere mucho más 

esfuerzo para recobrar la confianza que para desatar la primera–.56 Dicho de 

otra manera, la desconfianza se propaga con mucha mayor eficacia y rapidez, 

generando todo tipo de sospechas difíciles de detener, mientras que la 

confianza se muestra más lenta y absolutamente endeble; y, en un esquema 

de reciprocidad horizontal, puestas una frente a la otra, entre la confianza y 

la desconfianza prevalece esta última.  

Ahora bien, si la relación jurídica depende de la lealtad y de la buena fe 

(Treue und Glauben) entre los sujetos, y si sobre estos lazos no funciona la 

coacción, porque no se puede efectivamente obligar a creer o confiar en 

otro,57 ¿cómo se aplica el derecho de coacción? ¿De qué manera se podría 

restablecer la confianza una vez quebrantada, o establecerla por primera vez? 

Por cierto, Fichte despeja la respuesta moral y la apelación a las buenas 

intenciones, que aquí tampoco funcionan, y sostiene que el mecanismo de 

coacción tiene que garantizar que la voluntad siempre quiera lo que concuer-

da con la ley, de modo que sea imposible que quiera lo que contradice el 

                                                           
54 GNR § 12.XI, GA I/3 422, FDN 213. 
55 GNR § 13, GA I/3 423, FDN 213. 
56 En la línea de Hobbes (Leviatán, op. cit., cap. XIII, p. 101), dice Fichte: “En cuanto 

uno piensa en esto [a saber, que quien aceptó el acuerdo luego cambie de parecer] como 

posible, no puede permanecer tranquilo ni un instante más, sino que tiene que estar 

siempre preparado para la guerra, permanentemente en guardia, y por esto pone al otro, 

que quizás aún piensa honestamente [de él], en la misma situación, y comparte con él su 

desconfianza” (GNR § 13, GA I/3 424, FDN 214). 
57 GNR § 13, GA I/3 424-425, FDN 214. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

294 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

derecho. Sólo con un dispositivo (Veranstaltung) semejante se podría recu-

perar la fe, esto es: garantizando que la voluntad del otro jamás atente contra 

la libertad de uno, que los fines que se propongan libre y absolutamente unos 

y otros nunca sean ilegítimos o contrarios al derecho (unrechtmässigen) –o, 

al menos, que en caso de producirse un atentado o extralimitación, el agresor 

sea inmediata o rápidamente castigado y se repare el daño, preservando así 

la integridad del tejido social (9.6, 9.7)–. De este punto se desprende el 

“Principio de todas las leyes de coacción”, las leyes penales (Strafgesetze) 

o la legislación penal.58 A este dispositivo “que opera con necesidad mecá-

nica” Fichte lo denomina “ley de coacción”.59 Paradójicamente, se trata de 

un dispositivo o mecanismo cuya fortaleza radica en el enderezamiento 

necesario de voluntades que, por definición, son libres; por consiguiente, o 

bien el dispositivo no sirve para las voluntades (no las endereza necesaria-

mente), o bien la mecánica funciona y las voluntades no son libres. 

Análogamente al tratamiento del derecho originario, a partir de aquí 

Fichte extrema las suposiciones hasta soslayar la sustentabilidad de la ley de 

coacción en la situación a-estatal: si se presupone una buena voluntad, la 

coacción se torna estéril e innecesaria, porque tal voluntad nunca tendrá el 

deseo (Gelust) de lo que no se ajusta a derecho. Si, en cambio, se presupone 

una voluntad que, sin la intención de causar daño, igualmente lo produce por 

descuido o irreflexión, sobre ella no se aplicaría la ley de coacción, porque 

no quiso perjudicar al otro u obtener algún beneficio por ello. Sin embargo, 

para la víctima el resultado es el mismo que si se hubiera presupuesto una 

mala voluntad del otro, que es la que efectivamente sanciona la ley de 

coacción. Para la recepción del daño, la intención no cuenta, y podría creerle 

o no al otro respecto de sus intenciones. Por lo tanto, hay una zona indeter-

minada que fisura y quiebra la seguridad recíproca.60 

Luego, la ley de coacción requiere de una profundidad mayor, requiere 

un enlace que comprometa el cuidado de sí mismo simultáneamente con el 

cuidado del otro. De no producirse este enlace intrínseco, la coacción sería 

un mecanismo inútil, tardío, provisorio, etc., y la fe se volvería irrecuperable. 

No se gana la confianza con el castigo, la reparación o las promesas, porque 

así el vínculo se reconstituye sólo de modo formal y extrínseco; se necesita 

algo más profundo y estable, una valoración distinta del otro, una concepción 

de la libertad que contextualice lo individual en un tejido de relaciones 

recíprocas. Al igual que la autoconciencia, el otro tiene que estar enlazado 

dentro del sí-mismo. Pero este involucramiento desde sí conlleva una 

concepción radicalmente diferente de la subjetividad, de la libertad y de la 

voluntad: el sujeto tiene que comprenderse a sí mismo en relación con otro, 

                                                           
58 GNR § 14, GA I/3 425-426, FDN 215-216. 
59 GNR § 14, GA I/3 427, FDN 217. 
60 GNR § 14, GA I/4 427-428, FDN 217-218. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 295 

 
 

tiene que modificar aquella libertad infinita del derecho originario y enta-

blarla, junto con su libertad, en la reciprocidad del entramado. La ley de 

coacción reconduce esta voluntad extralimitada a su propia esfera de 

libertad; y ahora le pide algo más, le pide que entienda que, en virtud de su 

seguridad, debe mantenerse en su autolimitación.61 Sin embargo, este segun-

do paso podría anclarse en el egoísmo de partida: como a cada uno le convie-

ne asegurar lo suyo, le conviene no dañar al otro. De ser así, la reciprocidad 

se convierte en instrumento de la libertad individual y no en un valor por sí 

mismo; y además, ¿quién cumpliría la primera condición? ¿Cómo sabe, el 

sujeto que tiene que cuidar al otro, que efectivamente este otro lo cuidará? 

¿Quién ha de cuidar primero, con qué confianza, o por qué no ha de dudar 

de si los demás también lo cuidarán?  

El derecho de coacción ofrece ciertas paradojas. Por una parte, presupone 

una voluntad individualista que sólo aspira a extender su órbita de influencia, 

choca con otra voluntad y concibe la coacción como una manera de asegu-

rarse lo propio; por otra parte, el enlace recíproco, en cuanto condición de la 

libertad misma, implica que el sujeto deje de pensarse como átomo y se 

amolde al tejido de relaciones. Además, el derecho de coacción presenta un 

mecanismo para enderezar voluntades, lo cual es en sí mismo contradictorio. 

El sujeto entrelazado en reciprocidad y la adopción de un dispositivo que 

conduzca a las voluntades incluso desde su interioridad, suponen una inci-

piente articulación de lo particular con lo universal, una cierta captación del 

sistema de relaciones como una totalidad. 

 

7.6) LA DISOLUCIÓN DEL DERECHO DE COACCIÓN (GNR § 15) 

 

En la coacción se distinguen dos puntos de vista, el negativo o extrínseco 

que expone la pena y sanción al agresor, y el positivo o intrínseco que señala 

que una violación de los derechos del otro equivale a una violación de los 

derechos de uno mismo (7.5). Del mismo modo, la instauración (Errichtung) 

de un poder coactivo (zwingende Macht) se desdobla en dos dimensiones: 

por una parte, como medio para alcanzar la seguridad recíproca; por otra, 

como realización de un concepto proyectado libremente. En este segundo 

sentido, respecto del poder coactivo agrega Fichte: “de ninguna manera 

puede ser un poder mecánico, sino que tiene que ser un poder libre”,62 un 

poder que sólo sea puesto y determinado por la voluntad común, y que se 

conforme a partir de la cesión del poder de los particulares. Ahora bien, ¿por 

qué Fichte repentinamente deja de lado la reciprocidad y deposita la coacción 

en un “tercero”? Este pasaje de la mera horizontalidad a la instancia vertical 

                                                           
61 GNR § 14, GA I/3 429, FDN 219. 
62 GNR § 15, GA I/3 430, FDN 220. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

296 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de unificación constituye la clave de comprensión del Estado y la disolución 

de todo el desarrollo ficcional anterior.  

Volvamos sobre lo anterior: el derecho de coacción surge cuando dos 

partes disputan por lo mismo. Alguno de los dos es el agresor y el otro el 

agredido, no importa cuál o quién, porque cualquiera podría acusar al otro 

de agredir primero o alegar buenos motivos, etc. Si se pretende resolver la 

contienda a través de las partes, se cae en un camino sin salida. Ni el agresor, 

ni el agredido, sean cuales fueren, están en condiciones de resolver el con-

flicto. (a) No se resuelve del lado del agresor, porque sería inútil y contra-

dictorio exigirle que utilice la fuerza contra sí mismo. Y si fuera posible 

forzarse a sí mismo, el agresor debería haberse contenido, y entonces no se 

le aplicaría el derecho de coacción. Para aplicar la coacción, el agresor debe 

manifestar su voluntad hostil, sea ésta intencional o no. (b) Pero tampoco se 

resuelve del lado del agredido, porque si la reparación queda totalmente en 

poder de éste, podrá extralimitarse, equivocarse o aplicar las penas según su 

entender, pretendiendo además que el agresor confíe en su ponderación, lo 

cual resulta absurdo.63 En consecuencia, el conflicto se torna irresoluble a 

través del agresor y del agredido, pues no se puede ser juez y parte, porque 

esto reaviva la guerra infinita o simplemente se cumplirá cuando la parte que 

asuma la potestad de la coacción sea la más poderosa. 

Si las dos partes en litigio lograran un acuerdo tal que ambos aceptaran 

reunir su poder y tratar a quien violara los derechos del otro según el conte-

nido de la ley de coacción,64 no obstante no podrían llevarlo a cumplimiento 

en la medida en que este acuerdo descanse en una de las partes, porque este 

contrato “sólo podría ser realizado bajo la condición de que la víctima sea el 

más poderoso”.65 En este plano de horizontalidad, una de las dos partes se 

pone a sí misma en lo universal, se erige en poder supremo y utiliza el 

derecho para convalidar su fuerza fáctica. Así, la necesaria instancia de verti-

calidad se resuelve unilateral y despóticamente. Aunque la ley de coacción 

sea precisa y especifique hasta dónde tiene que ser aplicada, la parte devenida 

en totalidad consagra una desigualdad que no merma el conflicto.  

Por lo tanto, la disolución del derecho de coacción necesita un movi-

miento argumentativo donde el tercero que surge para dirimir el conflicto no 

sea una parte más, sino la verdadera totalidad, lo universal; y no puede ser lo 

universal si no contiene en sí mismo a cada una de las partes (puesto que, si 

fuera absolutamente ajena a ellas, sería una parte más, que estaría a la misma 

altura, o más arriba, pero parte al fin, con lo cual se desencadenaría el mismo 

conflicto), e incluso si no las contiene igualitariamente (pues de lo contrario 

se daría paso al pacto injusto o al despotismo). El momento de la verticalidad 

o República tiene que estar organizado de modo tal que el poder (Gewalt) y 
                                                           
63 GNR § 15, GA I/3 430-431, FDN 221. 
64 GNR § 15, GA I/3 430, FDN 220. 
65 GNR § 15, GA I/3 431, FDN 222. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 297 

 
 

el derecho sean precisamente iguales en cada una de las partes, y esto resulta 

imposible sin Estado: 

 

Por tanto, no es posible en absoluto ninguna aplicación del dere-

cho de coacción sino en una República; fuera de ella, la coacción 

conforme a derecho siempre es sólo problemática, y ciertamente 

por esto la aplicación efectiva de la coacción, como si se diera 

para ello un derecho categórico, es siempre injusta.66 

 

Es injusta porque afloran las contradicciones presentadas, es decir, se 

genera un círculo paradójico, aporético y escéptico, que conduce a la aniqui-

lación. Con la disolución del derecho de coacción se termina de explicar la 

ficcionalidad de partida (7.3) de esta suerte de estado de naturaleza fichteano, 

y la analizamos a continuación. 

 

7.7) EL ESTADO NATURAL DEL HOMBRE ES EL ESTADO (GNR § 15) 

 

El desarrollo anterior (7.3–7.5) muestra un abanico de problemas que ni 

el derecho originario ni el derecho de coacción por sí mismos, en cuanto se 

proponen como instancias de aplicación del derecho, han podido resolver. 

Se trata de círculos que vuelven sobre sí, pero que no alcanzan un 

sostenimiento o autosuficiencia, y que no bastan para la concretización del 

derecho. De todos modos, Fichte ya anticipó –en el § 8 (7.2)– el desenlace 

de esta problemática, y lo retoma en el parágrafo siguiente –en el § 16 (8)–. 

La ficcionalidad del estado de naturaleza se evidencia en la incapacidad para 

mantenerse sin una institución común que resuelva las contradicciones que 

emergen de la mera horizontalidad, pero al mismo tiempo se esclarece cuál 

ha de ser la estructura jurídica que el Estado conforme a la racionalidad tiene 

que asumir y defender. Los elementos del derecho originario (libertad, 

limitación, trabajo, propiedad, inviolabilidad del cuerpo propio, etc.) y del 

derecho de coacción (ley de coacción, penas, confianza recíproca, entramado 

común, etc.) tienen que ser recuperados en el Estado. Y a la inversa, todo 

intento de mancomunar las voluntades particulares sin llevarlas a su unidad 

última, sin articular la horizontalidad con la verticalidad, y sin concretizar 

esta unidad en una institución común que contenga a las partes, está con-

denada a permanecer en el plano problemático y a que el mínimo conflicto 

la destruya. 

En un pasaje de la “Reseña de Para la paz perpetua de Kant” (1796), 

Fichte anticipa lo que abona aquí, en este cierre del derecho de coacción, y 

que comenzamos a presentar en la última cita del apartado anterior: 

 

                                                           
66 Ibídem. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

298 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Sólo en la medida en que los hombres son pensados en relación 

(Beziehung) unos con otros, se puede hablar de derechos, y fuera 

de tal relación […] un derecho no es nada […]. Mientras los 

hombres vivan unos junto a otros, sin otra influencia entre sí que 

[la que se da] por medio del conocimiento mutuo, es de ambos 

[lados] problemático si ellos con sinceridad se someten o no a esta 

ley […]. Por tanto, como cualquiera puede inferir fácilmente de lo 

anterior, según la doctrina de Kant no hay en absoluto ningún 

derecho natural propiamente [dicho], ninguna relación jurídica de 

los hombres, sino bajo una ley positiva y una autoridad; y su 

situación (Stand) dentro de un Estado es el único [y] verdadero 

estado natural (Naturstand) del hombre.67 

 

A modo de síntesis, Fichte confiesa que el derecho reposa sobre el 

sistema de relaciones, y sin embargo no puede resolver la sumisión auténtica 

de las partes a la ley jurídica que exige limitarse para posibilitar la libertad 

de otros. Este rasgo problemático conduce a negar el estatus del derecho 

natural fuera del Estado, fuera de la autoridad y de las leyes positivas. Por 

ende, todo el desarrollo anterior se subsume en la ficcionalidad de una 

situación que ha de ser recuperada dentro del Estado y con leyes positivas. 

El único y verdadero estado de naturaleza del hombre es el Estado, y sólo 

aquí se encuentra el punto firme, precisamente porque el plano de la horizon-

talidad indefinida aquí se curva en la verticalidad fundante. Toda relación 

horizontal, fuera de la unificación en el Estado, está condenada al rasgo 

problemático o a su disolución: “Por tanto, en el sentido como se ha tomado 

frecuentemente la palabra, no hay ningún derecho natural en absoluto, esto 

significa: ninguna relación jurídica entre hombres es posible fuera de una 

República y bajo leyes positivas”.68 

                                                           
67 Fichte, J. G., “Rezension: Zum ewigen Frieden. Ein philophischer Entwurf von I. Kant 

(1796)”, GA I/3 223-224; “Reseña de Hacia la paz perpetua de Kant”, trad. F. Oncina, 

en Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 377-378. 
68 GNR § 15, GA I/3 432, FDN 222. En una magistral síntesis que contiene aspectos del 

presente capítulo y anticipa cuestiones del próximo, afirma M. Rampazzo Bazzan: 

“Fichte capta en 1796 el poder del Estado de modo muy similar a Schmalz en su obra Das 

reine Naturrechts: el único sujeto político en el Estado que debe asegurar el derecho 

originario como derecho es el Estado, que Fichte comprende como poder ejecutivo. El 

pueblo se puede expresar sólo mediante la representación, por lo tanto, mediante la 

interpretación de su voluntad y del concepto de derecho. La comunidad, como subraya 

Fichte en el final de Grundlage des Naturrechts, sólo puede ser convocada. Pero no puede 

ser contenida al interior de su constitución fundamental la posibilidad de su cambio o de 

su absoluta abolición” (“Persönlichkeit und Denkfreiheit”, op. cit., p. 387, subrayado 

nuestro). Por otra parte, R. Schottky, antes de citar este pasaje según el cual el estado 

natural del hombre es el Estado, dice: “En el ideal metodológico de una «Doctrina del 

Derecho real» se arraiga profundamente la tesis, que bien se puede apreciar como centro 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 299 

 
 

En este punto Fichte se plantea una disyunción excluyente donde sólo 

queda en pie una de las posibilidades (2.1, 2.5): o bien los hombres se 

encuentran en un estado de moralidad absoluta con una fe universal en ella, 

y todos coinciden en sus pretensiones –lo cual, sin embargo, agrega, aunque 

todos tengan la mejor voluntad, no podría suceder frecuentemente, descar-

tando por completo la eventual comunidad armónica (6.7, 6.8)–, o bien no 

se encuentra esta moralidad y fe universal. En el primer caso, un género de 

seres morales perfectos no necesita ninguna ley jurídica; pero este género no 

existe, dice Fichte, porque el hombre no es moral por naturaleza, sino por su 

propio trabajo, y entonces tiene que ser educado y educarse a sí mismo para 

la moralidad (6.3). Descartada la moralidad –por así decir– innata (en aras 

de una genuina moralidad del esfuerzo) y, con ella, distinguida nuevamente 

y con contundencia la comunidad moral de la comunidad jurídica (4.8), surge 

el derecho.  

No obstante, más interesante aún resulta la observación de Fichte al 

pasar: aunque los hombres tengan la mejor voluntad para ponerse de acuerdo, 

esto no sucedería sino por el mayor azar de todos los azares. En última 

instancia, por tanto, no se trata de mala disposición o de mala voluntad, muy 

probablemente tampoco de una opacidad de la ley (moral) o del contenido 

de la misma (3.3); se trata de un problema inherente a la apreciación y a la 

valoración, es decir, a una particularidad que no se unifica, a una finitud que 

se resiste a la unidad y que sólo la concibe como prolongación de sí misma 

y no como una totalidad superior que la contiene, la posibilita y la delimita. 

El problema radica en que las pretensiones de apreciación y valoración 

siguen ancladas en cada uno. En este sentido, el camino para esa moralidad 

perfecta, que sólo representa un ideal inalcanzable (3.4), necesariamente 

requiere del Estado como momento vertical de unificación.      

La segunda posibilidad, la única que queda en pie, lleva –y éste es el hilo 

conductor de toda la Doctrina del Derecho, desde la deducción del concepto 

hasta la aplicación plena, que recién aquí se logra– a la ley jurídica externa, 

a la exteriorización, concretización o cristalización de la ley en una institu-

ción que se deduce precisamente para tal fin, para lograr la única manera 

consistente y estable de aplicar la ley jurídica, y esa institución es el Estado: 

“[la ley jurídica] no puede alcanzar ninguna aplicación fuera de una Repú-

blica. Por esto, acaba el derecho natural”.69 En otras palabras, todo lo urdido 

hasta aquí –desde la autolimitación del ser racional finito, la deducción del 

mundo sensible, el trato y el reconocimiento recíproco, la deducción del 

cuerpo propio, la influencia, la sacralidad de la figura humana, etc., hasta el 

derecho originario y de coacción, explícitamente ficcionales– caen bajo el 

                                                           

sistemático de todo el Derecho natural de 1796/97” (Untersuchungen, op. cit., p. 179); 

es decir, el pasaje citado es el eje de toda esta obra. 
69 GNR § 15, GA I/3 432, FDN 222. 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

300 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

amplio ensayo del tratamiento formal del derecho (5.4) que no logra asen-

tarse en un suelo firme. Como insistimos, esto no significa que no se haya 

avanzado nada o que el desenvolvimiento fuese en vano, sino que no se 

encontró el fundamento último sobre el cual reposa el edificio jurídico y, por 

consiguiente, la tarea no está resuelta.  

El fantasma de la problematicidad que recorre los primeros parágrafos 

del Derecho natural comienza a encontrar finalmente su encarnación: “Pero 

lo que perdemos de un lado, lo alcanzamos de nuevo y con ganancias del 

otro; pues el Estado mismo deviene en estado natural del hombre, y sus leyes 

no deben ser sino el derecho natural realizado”.70 “Lo que perdemos” 

corresponde a la problematicidad propia del tratamiento meramente formal 

del derecho, mientras que “las ganancias” surgen ni bien todo este despliegue 

se sostiene desde el Estado. Así, esta afirmación con la que se cierra el § 15 

denota el corte medular que divide la exposición del derecho. Sobre este 

corte medular se ha establecido aquí la interpretación que articula lo anterior 

y lo posterior, pues resulta insoslayable, frente a la problematicidad que 

disuelve las construcciones de los primeros parágrafos, y frente a la amplia-

ción de las determinaciones y precisiones que se observan en la segunda 

parte (a partir del § 17), que recién con el Estado se alcanza el fundamento 

firme.  

Ahora bien, el Estado que surge de la autodisolución del derecho natural 

no es un Estado cualquiera (no es un Estado real, empírico, fáctico, histórico, 

contingentemente articulado), sino un Estado racional que recupera lo esta-

blecido en el derecho originario y en el de coacción, esto es, el contrato de 

propiedad y el contrato de protección, que se reúnen en la legislación civil 

(9.1–9.4), y en la legislación penal (9.6). Con esta recuperación, lo presen-

tado anteriormente cobra sentido argumentativo y esboza una perspectiva de 

concreción, pues las legislaciones son instancias que conjugan los conceptos 

de auto-posición, transformación del mundo, relación recíproca, cuerpo pro-

pio, influencia, sacralidad del humano, comunidad de seres libres, etc., que 

a su vez están contenidos en la ley jurídica. Asimismo, la recuperación del 

derecho originario y del derecho de coacción en el Estado racional contrasta 

con la visión negativa del Estado de los primeros escritos (3). El derecho 

natural configura los requisitos fundamentales para que el Estado no devenga 

despótico, ante todo porque posibilita y luego protege la libertad y su reali-

zación delimitada en el mundo sensible, junto con la resolución de los casos 

de litigio. Así, por ejemplo, el Estado racional no podrá violar ni atentar 

contra las libertades individuales y sus posesiones –el cuerpo y la esfera de 

libertad–, ni someterlas a su antojo; tampoco podrá aplicar la coacción sin 

reglas, ni prescindir de un criterio de justicia. Tal como está dispuesto el 

desarrollo, el Estado sólo permite legitimar una igualdad ineludible, no sólo 

                                                           
70 Ibídem. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 301 

 
 

desde el punto de vista formal o ante la ley, sino más aún desde el punto de 

vista material, desde la distribución de las propiedades hasta el poder vivir 

del propio trabajo (9.4, 10.2, 10.4). Todas estas huellas de la racionalidad se 

hallan signadas por el contraste con el despotismo. 

 

7.8) DEL CONFLICTO ANIQUILADOR AL ORDEN INCIPIENTE 

 

En el presente capítulo analizamos el equivalente al estado de naturaleza 

o hipótesis de una situación a-estatal en el desarrollo problemático del Fun-

damento del derecho natural, a partir de un importante parágrafo anticipador 

(§ 8) donde Fichte expone los lineamientos generales, los conflictos y el 

desenlace de la aplicación sistemática del derecho en el Estado. El abanico 

de aporías, dilemas, situaciones escépticas donde las dos partes tienen razón 

y no hay manera de solucionar un conflicto que sólo crece, se multiplica y 

agudiza, y cuya única resultante que se avizora en el marco del estado 

naturaleza es la aniquilación, condujo finalmente a una vía de estabilización, 

a un orden incipiente, que todavía no está más que esbozado y que requiere 

de un lago proceso de explicitación y especificación de las determinaciones. 

A partir del conflicto extirpador y caótico propio de la ficcionalidad a-estatal, 

pasamos a vislumbrar una cierta estabilización dentro del Estado.  

En una primera instancia (7.1), el desafío de la ciencia jurídica consiste 

en mostrar cómo es posible realizar una comunidad de seres libres que convi-

ven, se auto-limitan e interiorizan la ley. Se trata de una comunidad basada 

en el querer y que busca ser estable. En este punto surge primero el derecho 

originario como el conjunto de requisitos para garantizar la libertad de la 

persona considerada por separado. Pero, por definición, el derecho implica 

reciprocidad, relación, conflicto, alteridad; el derecho carece completamente 

de sentido si el sujeto está aislado o separado de toda sociabilidad. Por lo 

tanto, el derecho recién cobra forma y sentido cuando hay una pluralidad de 

sujetos, cuando muchos con-forman una misma comunidad y, más precisa-

mente, cuando hay uno que, incluso siendo parte de la comunidad, no se 

somete a la ley jurídica, y entonces se le podría aplicar la coacción. Y en la 

coacción –aunque también en el derecho originario– el particular se con-

vierte simultáneamente en juez y parte, se arroga la facultad de juzgar y 

ponderar la pena. De este modo, el derecho de coacción se extiende indefini-

damente, y así la única manera de poner fin a los conflictos es la aniquilación 

o expulsión de una de las partes. Ni los acuerdos parciales, ni la aplicación 

moderada o equilibrada de las penas, ni la sumisión manifiesta del otro a la 

ley jurídica, generan escenarios de restitución de la confianza y de la fe 

recíprocas, porque nunca se puede decidir absolutamente si la aceptación de 

la ley resulta ser sincera, pues el fundamento se oculta en la conciencia 

moral. La única manera de recobrar la confianza recíproca sería mediante la 

seguridad de la coherencia con la ley en la totalidad de la experiencia futura, 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

302 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

lo que no se puede lograr si esto depende de cada una de las partes. En con-

secuencia, la coacción se torna inaplicable, en cuanto nunca se puede saber 

si su aplicación es conforme al derecho o no. El derecho cae en un círculo 

paradójico, donde las dos partes en pugna (o una, o ninguna) tienen razón, y 

escéptico, porque no hay manera de saber cuál tiene razón, y aporético, 

porque en la mera horizontalidad relacional no hay manera de resolver un 

conflicto que se extiende más y más. Para concluir con semejante dilación 

dramática, se necesita que las partes transfieran su valoración jurídica y su 

poder a un Tercero, que a primera vista aparece sólo como árbitro para zanjar 

las disputas. 

Dado que el derecho sucumbe en la situación natural, sólo puede subsistir 

en el Estado (7.2), que en una primera aproximación se erige en Tercero 

necesario para resolver la contradicción entre la libertad extendida indefini-

damente y sólo limitada por el otro (tesis) y la enajenación del poder y de la 

valoración jurídica (antítesis). Ambas (tesis y antítesis) se deducen de la ley 

jurídica, y ambas requieren una síntesis, que se efectúa en dos momentos. 

Según el primer momento de la síntesis, las partes tienen que someterse 

voluntariamente al Tercero, y Fichte subraya que tal sumisión debe realizarse 

libremente, y debe realizarse ante una instancia que esté comprometida a 

aplicar exactamente la ley jurídica, de modo que las partes, en rigor, sólo se 

estén sujetando a la ley y a lo que ellas necesariamente deben querer si se 

adhieren a la ley. Según este primer momento, las partes efectivamente 

ponen en coherencia su voluntad con la ley, mediante el Tercero. El segundo 

momento de la síntesis establece que la ley, para concretarse en el mundo 

sensible, tiene que encarnarse en un poder soberano, y éste conserva su 

legitimidad en la medida en que efectiviza lo que ordena el derecho y no se 

desvía en intereses sectoriales o personales. El Tercero, en verdad, no es un 

tercero: no es una parte más, ni está desgarrado de aquello sobre lo cual se 

aplica; lo que mantiene la unicidad entre poder supremo y súbditos –y lo que 

diferencia al Estado despótico del Estado racional– es la legitimidad, la 

aplicación coherente de la ley jurídica. Aquí Fichte se formula una pregunta 

crucial: este poder supremo, ¿ha de ser un mecanismo o una voluntad libre? 

La exigencia de que actúe conforme al derecho, que lo haga cuando lo tenga 

que hacer, y que cuando lo haga sea infalible, oscila entre los dos polos, el 

dispositivo mecánico y la discrecionalidad de una voluntad-intérprete de la 

ley.  

Ahora bien, dado que este poder común se conforma por la reunión y 

enlace de voluntades libres, la voluntad común no podría ser sino libre, 

incluso subsumiendo el dispositivo mecánico de la ley. Pero que sea libre no 

significa que se escinda de sus componentes, sino por el contrario, que se 

vuelve sobre ellos y los reúne y contiene, dividiendo igualitariamente las 

esferas de libertad de cada uno. Esta unidad cualitativamente distinta de la 

mera compilación de partes neutraliza los múltiples quereres disgregados en 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 303 

 
 

un mismo querer fundamental, vierte la lógica indefinidamente horizontal en 

una lógica vertical de unificación, y consagra así un ser-común (o República) 

que se caracteriza precisamente por la actividad conforme a la ley. Ley y acto 

para el ser-común son lo mismo; por tanto, sólo aquí, con la República, la 

aplicación sistemática del derecho alcanza su punto firme. Sólo cuando las 

múltiples voluntades se entrelazan y fusionan en una voluntad común, y sólo 

cuando esta voluntad implica actividad y, más específicamente, actividad en 

concordancia con la ley jurídica, todo lo que antes se enredaba en lo hipoté-

tico y en la problematicidad encuentra ahora su punto firme, el fundamento 

desde el cual aplicarse. Así como el derecho originario y el de coacción no 

logran sustentarse fuera del Estado, del mismo modo éste debe recuperarlos 

y refrendarlos, pero desde una óptica radicalmente distinta, la de unificación 

de lo particular en lo universal. 

Con estos elementos resulta comprensible que el derecho originario (7.3) 

sea una ficción que el Estado tiene que reconocer si ha de ser un Estado 

racional. En esta perspectiva, la persona, en cuanto causa libre, desarrolla su 

actividad sobre el mundo sensible y a través del cuerpo propio en una esfera 

de libertad; los resultados de esa actividad indican sus posesiones (o la 

incipiente significación de la propiedad), tanto porque manifiesta la voluntad 

suya extendida sobre ellas, como porque alega haber aplicado el trabajo. En 

ambos casos se presenta un concepto de fin que subsume la esfera de 

aplicación de la libertad, y que se proyecta sobre el futuro. Pero el derecho 

originario está anclado en la persona y en su relación con el mundo sensible, 

y contiene una contradicción difícil de resolver (7.4): de un lado, la libertad 

de la persona se extiende indefinidamente; del otro, para que esa extensión 

no sea un motivo de discordia, los distintos sujetos podrían acordar una 

delimitación o “equilibrio del derecho” según el cual cada uno se circuns-

cribe a lo suyo. Sin embargo, este reconocimiento y delimitación se efectúa 

en el plano de la mera horizontalidad, en un condicionamiento recíproco 

donde nunca se sabe quién cumplirá primero la condición, ni si la cumple o 

no, ni si la seguirá cumpliendo. Dado que el fundamento de decisión se oculta 

en la conciencia moral, surge entre las partes un conflicto jurídico irresoluble 

que se extiende ilimitadamente y que no se puede contener ni definir 

mediante las declaraciones mutuas, porque, ni bien haya un desacuerdo (por 

más grande o mínimo que sea, y por más potencial o actual que fuere), se 

retorna a la situación anterior. El nudo problemático conduce al Estado, y 

entonces lo que intentaba reivindicar el derecho originario –la legitimación 

del derecho de propiedad–, que se reconfigura con el reconocimiento recí-

proco, recién con el Estado alcanza su fundamento seguro, no sólo al interior, 

sino también al exterior de la República. 

En el tratamiento del derecho de coacción (7.5) se suscita el mismo 

camino: ante todo, la coacción reposa en la buena fe y lealtad, en la confianza 

recíproca, pero no hay coacción que logre ese cometido. Además, en cuanto 



CAPÍTULO 7 – El estado de naturaleza ficcional: derecho originario, coacción y Estado 

304 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mecanismo o dispositivo, se contradice en la aplicación sobre voluntades 

libres que tienen que ser enderezadas de modo que siempre quieran la ley, y 

adolece de la imposibilidad de descifrar las intenciones del daño. El intento 

de vincular intrínsecamente a los particulares, asociando el cuidado de sí 

mismo con el cuidado de otro, también sucumbe en una lógica egoísta –es 

decir, sólo se protege al otro para protegerse a uno mismo– que, en un plano 

meramente horizontal, reproduce una secuencia de condicionales cuya 

condición primera nunca se cumple, o cabe dudar que se cumpla, o que se 

seguirá cumpliendo, etc.  

La reciprocidad se traba en sí misma hasta quebrarse. Intenta generar una 

articulación, pero no logra desenvolverla, principalmente porque para ello 

tiene que ir más allá de la horizontalidad. De todos modos, la trabazón 

recíproca induce la verticalización, es decir, induce a resolver el problema 

mediante una articulación que conjunte lo particular y lo universal, y de ahí 

que el poder coactivo (7.6) se configure no sólo como un mecanismo penal 

para restituir la seguridad entre las partes (como un mero árbitro, juez, admi-

nistrador, y nada más), sino también, y fundamentalmente, como un concep-

to proyectado o poder libre que se hace desde la voluntad común. Este 

segundo aspecto resulta clave para la realización de la ley. Pero, para que el 

derecho de coacción se efectúe, tiene que enajenarse de las partes litigantes 

o armónicas (no importa, en verdad, pues el problema radica ya en la condi-

ción de partes), incapaces de resolver las relaciones mutuas sin multiplicar y 

potenciar el conflicto; entonces, las partes tienen que entregarse a un poder 

común que no puede ser una parte más, ni estar a la misma altura o en la 

misma secuencia de reciprocidad, sino que tiene que ser una instancia que 

las unifique verticalmente en un todo. Al igual que el derecho originario, el 

de coacción se disuelve fuera del ser-común, o –como dice Fichte– su 

aplicación será siempre injusta, o al menos incapaz de eliminar el rasgo 

problemático, con lo que siempre se la podrá acusar de injusta y no habrá 

manera de decidirlo. 

Finalmente llegamos al ansiado punto firme, al orden incipiente que 

emerge frente al caos desatado por la reciprocidad horizontal y frente al 

conflicto que amenaza permanentemente con la expulsión o aniquilación. El 

resultado es, en consecuencia, que no hay derecho natural ni leyes positivas 

sin Estado (7.7). La ficcionalidad de la condición natural se explica por 

cuanto el derecho originario y el de coacción cobran relevancia dentro del 

Estado en la forma de legislación civil y legislación penal respectivamente. 

Ahora bien, la configuración de un espacio relacional organizado y estable, 

o directamente en términos organicistas (9.3), exige captar lo horizontal 

como unificado y consolidado bajo la verticalidad de una voluntad común 

acorde a la ley. Como los hombres no se encuentran en un estado de mora-

lidad perfecta –y dejarían de ser tales si, en efecto, se encontraran en ese 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 305 

 
 

estado (con lo cual el concepto de moralidad perfecta se revela intrínseca-

mente contradictorio, si se considera que la moralidad sólo tiene sentido para 

los humanos)–, sino en un continuo e infinito esfuerzo de perfeccionamiento 

(en el cual tienen que trabajar, esmerarse y educarse), no se requiere 

presuponer la mala voluntad en los particulares para que la sola lógica de la 

horizontalidad o de la finitud se manifieste incapaz de sostenimiento sin una 

institución común, precisamente porque ese espacio relacional no se unifica 

lo suficiente como para que la parte se capte como lo que realmente es, una 

parte de (y dentro de) la totalidad. En otras palabras, lo social no se contra-

pone a –no se escinde ni se independiza de– lo estatal, sino que tiene que 

amalgamarse con e institucionalizarse en lo estatal para lograr una unifica-

ción estable. La realización en el mundo de la comunidad de seres libres 

auto-limitados, tal como pide la ley jurídica, recién alcanza su punto de 

estabilización y consistencia con el Estado, que significa no sólo la neutra-

lización del conflicto, sino también la contención de la parte en Una voluntad 

común, y la concreción de ésta en una actividad efectiva. 





307 

 
–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 8 

 
La concepción positiva  

del Estado 
 

 

A diferencia de los primeros escritos donde predomina una visión negati-

va del Estado (cap. 3), en el centro del Fundamento del derecho natural (§ 

16) comienza a cristalizarse una visión positiva, donde el Estado ya no se 

presenta como una institución arbitraria, opresora y unilateral, sino fruto del 

consentimiento y acorde con la racionalidad.1 En esta obra, la exposición se 

inició con el ser racional finito que se pone a sí mismo, y concluye aquí con 

el ser común o Estado, que se pone a sí mismo a través de los particulares. 

En el avance de la exposición (§§ 1-7) surgieron nociones que amplifican el 

ámbito de la finitud en unidades conciliatorias; por ejemplo, la reunión de 

dos conciencias en una sola, el conocimiento común/interior, el querer co-

mún o la voluntad Una. Pero tales instancias de unificación no lograron eli-

minar el rasgo problemático. En la medida en que se antepone lo finito y 

disperso a lo común y unificado, el ensamble resulta tan imposible como el 

de los kantianos que intentan conjuntar lo múltiple para justificar un Yo que 

no está en ninguno (2.3). Tanto el desarrollo del reconocimiento y de la cor-

poralidad, como los ensayos del derecho originario y de coacción en la hipo-

tética situación a-estatal, ofrecen el infructuoso camino de intentar entrelazar 

lo múltiple sin una unidad fundante. Si el ser racional finito constituye una 

expresión de la Yoidad (5.3), y si sólo a partir de la relación y de la influencia 

                                                           
1 En el clima de la disputa del ateísmo, Fichte se defiende de los acusadores alegando que 

en esta obra (el Fundamento del derecho natural) se ha pronunciado completamente en 

contra de la forma de gobierno democrática, y que se la ha criticado por impedir la libertad 

individual; por ende, concluye que su Derecho natural “está bien lejos de predicar la 

anarquía” (Gerichtliche Verantwortungschriften, FSW V 287-288: trad. cit., p. 234). 

Luego, toma distancia de sus escritos juveniles, principalmente de la Contribución, y pide 

que se lo juzgue por el “escrito más maduro y meditado sobre el mismo objeto” (es decir, 

por este Derecho natural) y no por “aquel ensayo juvenil e incompleto” (FSW V 288-

289; trad. cit., p. 235). En las páginas siguientes rechaza la revolución (FSW V 291-293; 

trad. cit., pp. 238-239). Aunque pueda tratarse de un recurso argumentativo frente a la 

acusación de ateísmo, Fichte acepta que efectivamente ha cambiado de posición de una 

obra (la Contribución) a otra (el Derecho natural), o de un período juvenil a otro maduro, 

o como presentamos aquí, de una concepción negativa a una concepción positiva del 

Estado. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

308 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

recíproca puede ponerse como tal (6.4, 6.5), porque sólo se puede deducir 

como individuo de la Yoidad universal en contraposición y acción recíproca 

con otros seres semejantes (2.3, 4.8), entonces el entramado presupone un 

marco de unidad desde el cual se efectúan las referencias recíprocas. Esta 

comunidad racional-jurídica se diferencia de la comunidad moral, donde la 

particularidad se fusiona absolutamente y sin distinción con el todo, precisa-

mente en lo siguiente: aquí, en la comunidad racional-jurídica, lo universal 

se articula con los particulares sin suprimirlos, sino delimitándolos y posibi-

litándolos. La comunidad jurídica (6.7, 6.8) requiere la realización de la ley 

mediante un poder superior efectivo, una actividad que se vuelve acto, y éste 

es el Estado (7.2). Ahora bien, el Estado racional no se erige sólo como ter-

cero, árbitro o poder coactivo, sino fundamentalmente como voluntad común 

que reúne y concilia a todas las voluntades particulares y, en este sentido, no 

se contrapone a lo social, sino que se amalgama y aplica sobre lo social. 

La idea fundamental de la aplicación del concepto de derecho –y, a nues-

tro entender, de toda esta obra en general– consiste en que nada puede 

subsistir sin una institución que lo refrende; es decir, ni el derecho originario, 

ni el de coacción, se mantienen por sí mismos, sino que llevan a un escenario 

auto-contradictorio y disolutivo, donde el derecho resulta incapaz de ser algo 

más que una mera formalidad o expediente de los más poderosos. Pero no se 

trata sólo de un problema jurídico, porque ninguna comunidad –incipiente o 

avanzada, da lo mismo– podrá subsistir de manera estable y segura sin proce-

sar el complejo camino que esta argumentación fichteana pone al descubier-

to, sin procesar de alguna manera el desafío de que lo múltiple, incluso en la 

reciprocidad e igualdad horizontales más perfectamente imaginadas, necesi-

ta una verticalidad que la unifique para estabilizarse. No se trata solamente 

de un problema jurídico, sino también de un problema antropológico, histó-

rico, social, cultural, e incluso profundamente metafísico. Y en un sistema 

donde los elementos están mutuamente conectados, resulta al menos arbitra-

rio y bastante discutible trazar exclusivamente un análisis jurídico. Volvien-

do al punto: Fichte considera que, en última instancia, ningún derecho puede 

subsistir fuera del Estado. Esta negatividad se revierte en cuanto surge aque-

llo más allá de lo cual no podemos ir (y hasta el cual no podemos no ir), el 

ser-común. El desarrollo de lo hipotético-problemático significa un regreso 

hacia el fundamento (6.7). El fundamento desde el cual pende todo lo demás 

es el Estado. Los derechos no existen sin el Estado, pero el Estado no sería 

racional si no garantiza esos derechos. 

En el capítulo precedente se evidenció la imposibilidad de subsistencia 

del derecho originario y del derecho de coacción sin un poder común que 

contenga y reúna en sí mismo a las voluntades particulares, y en este ser-

común descansa la posibilidad del derecho en general. En el presente capí-

tulo nos dedicamos al análisis de la República en el § 16: “Deducción del 

concepto de un ser común”. Aquí culmina la tercera sección de la Doctrina 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 309 

 
 

del Derecho (la aplicación del concepto de derecho) y la primera publicación 

del Fundamento del derecho natural, cuya segunda parte aparecerá el año 

siguiente (1797). Tal como advierte el título de este parágrafo, aquí se deduce 

el concepto de Estado; no el Estado real, sino el Estado según la Doctrina del 

Derecho. Tal concepto de Estado permite resolver la tarea pendiente, a saber, 

la realización de un poder común del que depende todo el derecho, aunque 

esta realización hasta ahora sólo atañe al plano conceptual-trascendental. El 

Estado constituye la tercera deducción (5.7) de esta obra, donde los elemen-

tos particulares son conducidos a la universalidad fundante.  

En el presente capítulo analizamos la deducción del concepto de Estado 

desde el mínimo de convergencia hasta la consumación de una voluntad co-

mún que contiene las voluntades particulares y que se cristaliza en un poder 

común efectivo (8.1); las posibilidades y perspectivas de una asociación sec-

torial para cometer injusticia y oprimir unilateralmente al resto, esto es: el 

despotismo y la democracia directa, que conducen a la necesidad de repre-

sentación (8.2); la crítica a la habitual división de poderes, por ineficaz e 

improcedente, en aras de un ejecutivo multifuncional, pero responsable de 

sus actos (8.3); la clasificación y ponderación implícita de sistemas de 

gobierno, según cómo se establezca y determine el poder supremo (8.4); la 

elección y conformación del poder ejecutivo a partir de la polarización y 

subsunción de la minoría en mayoría, o la unanimidad (8.5); la circunscrip-

ción del momento revolucionario, sea por el proceder administrativo de los 

éforos, sea por el levantamiento directo del pueblo, donde se quiebra la capa-

cidad de conducción y se genera un escenario de reformulación de la unidad 

jurídica, social y política (8.6); y la Constitución, donde Fichte esboza la 

relevancia de la consistencia interna y organizacional del Estado, y donde 

manifiesta en qué y por qué se torna imperceptible (8.7). 

 

8.1) LA DEDUCCIÓN DEL ESTADO 

 

En una primera instancia, la argumentación del § 16 busca convencer a 

un eventual interlocutor reticente (4.3), cautivado por la visión egoísta o por 

la conciencia vulgar. Según este punto de vista, cada uno quiere la seguridad 

recíproca, pero no porque quiera la seguridad del otro, sino porque quiere su 

propia seguridad (7.6); por ende, cada uno quiere que el fin común esté al 

servicio de su fin privado/particular, y subordina lo universal a su propio 

interés. Sin embargo, la voluntad del poder común y coactivo no puede regir-

se por la particularidad, sino que tiene que ser una voluntad común y única. 

Dice Fichte: “La voluntad de un poder que ejerce el derecho de coacción no 

puede ser constituida así” –esto es, no puede ser constituida como una volun-

tad donde cada uno subordina el fin común a su propio fin particular-priva-

do–; y prosigue: “porque la subordinación de la voluntad privada bajo la 

[voluntad] común se produce sólo mediante el poder coactivo, pero éste debe 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

310 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

ser elevado sobre todo otro poder”.2 Tal poder elevado no puede situarse bajo 

la voluntad privada, pues al suponer ésta su prioridad tendría que coaccio-

narse a sí misma, lo cual es absurdo. Tal poder tiene que exponerse por sobre 

todas las voluntades particulares, en una unificación estable que las contenga 

y neutralice sus perspectivas egoístas. “Por tanto, aquella subordinación y 

concordancia no deben ser producidas en absoluto, sino que ya tienen que 

existir”.3 En otras palabras, la concordancia no ha de ser un resultado, sino 

un punto de partida; no ha de quedar supeditada a las voluntades particulares 

y su lógica egoísta, sino sustraerse y sobreponerse a ellas. Y tiene que existir 

la concordancia para que exista la subordinación. La voluntad particular no 

produce –ni está por encima de– la voluntad Una y común, o poder coactivo. 

Para efectivizar la subordinación, el poder supremo tiene que valerse de Una-

voluntad que contenga dentro de sí la voluntad particular, que la preceda 

constitutivamente, para obligarla a ser coherente consigo misma. La unifica-

ción no se puede deducir de las voluntades atómicas dispersas; tiene que ser 

dada, tiene que haber un querer compartido que ya esté aunado con la volun-

tad particular, de modo que la subordinación sea un poner en concordancia 

los tantos. De lo contrario, la lógica particularista primaría sobre la lógica 

universal, y entonces no hay ni habrá concordancia ni subordinación. Fichte 

se propone convencer incluso al más reacio de que la voluntad particular no 

puede subsistir sola, sino únicamente al interior de una voluntad común.  

El argumento busca primero un mínimo de convergencia. En alguna me-

dida, todas las voluntades particulares concuerdan al menos en la seguridad 

recíproca; admiten, incluso desde su interés particular, que están de acuerdo 

en ese punto. Para todo lo demás, Fichte deja abierta la “presuposición de un 

egoísmo universal”.4 Este mínimo de concordancia en la seguridad recípro-

                                                           
2 GNR § 16.I, GA I/3 433, FDN 223. 
3 Ibídem. 
4 GNR § 16.II, GA I/3 433-434, FDN 224. Se trata de un presupuesto metodológico que 

permite abrir y agotar todas las posibilidades argumentativas en torno de los procedi-

mientos institucionales, desde la necesidad de representación hasta el levantamiento del 

pueblo. Pero no se trata de un presupuesto antropológico. Este aspecto ha servido para 

detectar en el Derecho natural dos lógicas, una armónica (en las dos primeras secciones) 

y otra conflictiva (en la tercera sección). Esta última línea se basa en R. Schottky (Unter-

suchungen, op. cit., pp. 176 ss.), la lleva a primer plano L. Siep (Anerkennung, op. cit., 

pp. 35-36; Praktische Philosophie, op. cit., pp. 42-43), y prosigue con A. Renaut (Le 

système du droit, op. cit., pp. 240-241) y con R. Williams (Recognition, op. cit., p. 64). 

Como señalamos en su momento (5.7), otra cantidad de autores se oponen. Lo interesante 

es que el mismo L. Siep ha matizado mucho su posición original (Praktische Philosophie, 

op. cit., pp. 57-61). Por otra parte, en Über Macchiavelli (1807) Fichte reitera este presu-

puesto de maldad, aclarando: “no es necesario que se admita la cuestión de si los hombres 

realmente son constituidos así, o no”; y agrega: “esta presuposición funda la existencia 

del Estado” (FSW XI 420; en Reivindicación de la libertad de pensamiento y otros escri-

tos políticos, trad. F. Oncina, Madrid, Tecnos, 1986, p. 95), refiriéndose al Estado real y 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 311 

 
 

ca, si no ha de ser un mero concepto o formalidad, debe realizarse en el mun-

do sensible; para lo cual requiere: (a) que cada uno, por su autodeterminación 

libre, exprese su voluntad de vivir en comunidad con otros según el derecho. 

De ello se ocupa el “contrato de ciudadanía”. (b) También se requiere la ins-

tauración de una voluntad firme, consistente y permanente, que sea la volun-

tad de todos y que cada uno la reconozca como suya. Esta voluntad común 

asume la totalidad de la voluntad futura y consuma la garantía del cumpli-

miento del derecho, precisamente aquello que se requería para garantizar el 

derecho originario (7.3, 7.4) y restituir y/o conservar la confianza y la buena 

fe (7.5). Esta voluntad fijada deviene ley (7.2), en un doble sentido (c): 

deviene legislación civil (que trata la delimitación de los derechos de cada 

persona, esto es, la recuperación de los derechos originarios en el Estado), y 

deviene legislación penal (que se ocupa de los castigos a las transgresiones, 

la recuperación del derecho de coacción). (d) Se requiere, finalmente, una 

voluntad común encarnada en un poder soberano, el poder político-estatal 

que contiene tanto la función ejecutiva como la judicial-legislativa: 

 

Esta voluntad común tiene que ser provista de un poder, y en efecto 

de un poder supremo (Uebermacht), contra el cual el poder de cada 

individuo sea infinitamente pequeño, [y] con el que pueda soste-

nerse a sí misma y a su conservación mediante coacción: el poder 

estatal (Staatsgewalt). En él hay un doble aspecto: el derecho a 

juzgar, y el derecho a ejecutar las sentencias jurídicas.5 

 

Para Fichte el poder ejecutivo en sentido amplio contiene al ejecutivo en 

sentido estricto y al judicial, como veremos en los dos apartados siguientes. 

Lo interesante de esta primera presentación reside en que el punto de con-

vergencia mínimo desemboca –para el horror de las interpretaciones libera-

les– en la conformación de un poder soberano fuerte que prevalece sobre la 

particularidad. Esta voluntad “común”, “firme”, “consistente”, “permanen-

te”, cuyo actuar deviene ley, y que todos reconocen como suya desde el 

momento en que expresan el querer vivir juntos (según los puntos a-d), no 

puede sino conformarse con (y no contra, o separada de) las voluntades par-

ticulares contenidas dentro suyo; es decir, la voluntad común no puede escin-

dirse de las voluntades particulares que contiene, ni reducirse o acotarse a 

                                                           

en cuanto institución de coacción. Poco más abajo sostiene que los preceptos de Maquia-

velo se aplican a un Estado recién formado y en el cual el pueblo se resiste a la ley y está 

en guerra con el príncipe, mientras que en la época y el lugar en que él (Fichte) vive, ya 

hace siglos que el pueblo se ha ordenado bajo la ley y acepta la autoridad; por ende: “los 

príncipes están en paz con los pueblos, y en esta perspectiva no necesitan contra ellos 

ninguna política y ningún otro medio, para contenerlos, que la ley misma” (FSW XI 422; 

trad. cit., p. 97). 
5 GNR § 16.III, GA I/3 435, FDN 225. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

312 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

cada una de ellas en particular. Pues, ¿de dónde obtendría el poder y la legiti-

midad, si no es de aquellas voluntades sobre las cuales se aplica? Luego, si 

las voluntades particulares no integran la voluntad común, entonces entre 

ellas no hay concordancia ni subordinación, ni se cumplen los puntos “a-d”, 

ni existe realmente la voluntad común (sino sólo un nombre, una formali-

dad), y hasta el interés egoísta de seguridad se contradice a sí mismo.  

Ahora bien, aquella doble cara del Estado que anticipamos (7.2, 7.5, 7.6) 

reaparece en esta primera parte de la argumentación (§ 16 I-III), dedicada a 

convencer a una eventual voluntad individualista, y luego se revierte en un 

enlace mucho más profundo y fundamental (§ 16.IV), según el cual no basta 

con el contrato solo o la expresión de conformar una comunidad,6 porque el 

concepto de voluntad común o universal tiene que encarnar un poder real 

que subsista en el tiempo y logre la autoconservación. De lo contrario, se 

potencian la inseguridad y la guerra de todos contra todos: “La voluntad co-

mún, como mera voluntad, es realizada, pero aún no es realizada como poder 

para conservarse a sí misma”.7 Por consiguiente, para que esta voluntad co-

mún no sea una mera entidad nominal y abstracta, requiere un poder real que 

esté por sobre los poderes particulares, y la única manera de conformar seme-

jante poder consiste en reunir en la voluntad común la voluntad de cada uno 

de los particulares:  

 

dado que cada uno se puede juzgar sólo según sus acciones, mien-

tras ninguno transgrede la ley hay que admitir que su voluntad 

privada concuerda con la voluntad común, que, por tanto, su poder 

pertenece al poder estatal. […] El poder de todos […] mantiene en 

sus límites el poder de cada particular. […] Pero tan pronto la ley 

es transgredida, por esto el transgresor es excluido de la ley, y su 

poder [es excluido] del poder de la [ley] misma. Su voluntad no es 

más concordante con la voluntad común, sino que deviene volun-

tad privada.8 

 

La voluntad común subsume en sí la voluntad particular-privada, la con-

tiene en el doble sentido del término: le proporciona una unidad superior y 

la conserva en determinados límites. En rigor, la voluntad privada no existe, 

o mejor, recién comienza a existir cuando comete una infracción o delito y, 

                                                           
6 El comienzo del apartado IV del § 16 refleja la ambigüedad del contrato (5.6): “En un 

punto del tiempo la voluntad común se ha exteriorizado realmente, y ha devenido legal-

mente universal mediante el contrato social cerrado con ella” (GNR § 16.IV, GA I/3 435, 

FDN 226). Como veremos (9.3), la totalidad no se conforma desde la sumatoria de partes 

contratantes, sino que ya está prefigurada, y los particulares pactan entre sí y –a la vez–

con la voluntad común, es decir, lo horizontal se verticaliza. 
7 GNR § 16.IV, GA I/3 435, FDN 226. 
8 Ibídem. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 313 

 
 

por ende, se encuentra fuera de la ley. La ley es la voluntad común y la trans-

gresión la contradice. Sólo en este caso la voluntad particular se desgarra de 

la voluntad común y deviene contraria, particularizada. Dado que, además, 

el delito se comete contra alguien, la voluntad del agredido también deviene 

particular, en cuanto parte en contienda con otra parte. De este modo se pre-

serva por completo aquel “Tercero” que se necesitaba en el estado de natura-

leza para dirimir los conflictos: “sólo el Tercero podría ser juez […]; por 

tanto, hay que admitir que su voluntad sobre este conflicto es únicamente la 

voluntad común necesaria, sin ninguna influencia de sus voluntades priva-

das”.9 Si se observa detalladamente, este “Tercero” es el primero del que se 

desprenden los primeros y los segundos cualesquiera. No se trata de una 

parte más, sino de un todo del que se sustraen las partes, que se reintegrarán 

cuando se dirima el conflicto. Al excluir de sí la visión particular, esta volun-

tad común / universal está eximida de elementos particularistas. 

En esta primera exposición continúa la doble cara del Estado (7.2), desde 

la instancia de mínima concordancia entre individuos egoístas que sólo quie-

ren la seguridad recíproca, hasta la instancia de máxima como voluntad co-

mún que enlaza y contiene las voluntades particulares. Así, Fichte comienza 

interesando a una voluntad reticente, para luego mostrar las insuficiencias de 

tal visión y avanzar hacia el enlace fundamental. Si la voluntad común no 

logra un enlace consolidado, vinculante y limitante de las subjetividades, 

entonces la comunidad se halla siempre al borde de la disolución. El resto 

del parágrafo se dirige a alumbrar la estructura básica del Estado en base a 

esta concordancia mínima, y transita las posibilidades que se sitúan al borde 

del colapso. En el parágrafo siguiente (§ 17) profundiza en las determinacio-

nes del concepto de Estado, es decir, en el objeto (5.3) o su aplicación (5.7). 

El punto firme expuesto aquí, el concepto de Estado, no se puede escindir 

del desarrollo ulterior, que esclarece la organización de la voluntad común 

más allá de las especificaciones institucionales del presente parágrafo.  

 

8.2) EL PROBLEMA DEL ENLACE INJUSTO: DESPOTISMO Y DEMOCRACIA 

DIRECTA 

 

En el desarrollo siguiente (§ 16, V-VI), Fichte se plantea la posibilidad 

problemática de una reunión social que consagre la injusticia, y la desen-

vuelve en dos modelos análogos en el modo de quebrar la reciprocidad: por 

un lado, el despotismo, en el que algunos poderosos se asocian para oprimir 

a los más débiles; por otro lado, la democracia directa, en la cual la multitud 

exaltada acelera la violencia. En ambos casos, un sector de la comunidad se 

dirige contra otro, como si no se hallase en reciprocidad, y como si el primero 

fuese un detentor exclusivo y excluyente de la presunta voluntad común 

                                                           
9 GNR § 16.IV, GA I/3 436, FDN 227. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

314 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

(2.4). De nuevo, se trata de una voluntad particular y sectorial –de los más 

poderosos, o de la multitud exaltada– que se pone sobre o como si fuera la 

voluntad común. Según Fichte, la solución al problema de la injusticia se 

divide en pasos: en primer lugar, la anulación de la opresión; en segundo 

lugar, la actividad permanente de un poder que castigue todas las transgre-

siones a la ley y, en tercer lugar, la transferencia del ejercicio a uno o varios 

representantes que asuman la responsabilidad de sus actos. La estrategia de 

nuestro filósofo consiste en deshacer las suspicacias del nombramiento del 

ejecutivo, sus posibles connivencias con un determinado sector y, al mismo 

tiempo, legitimar la transferencia del poder público al tercero, a raíz de los 

desbordes que son fruto del poder en manos de la muchedumbre exaltada. 

Analicemos la argumentación. 

Ante todo, Fichte examina rápidamente los distintos motivos por los cua-

les el “Tercero” se podría asociar con una parte y cometer injusticia, y men-

ciona la preferencia por uno de los sectores, el beneficio propio, y el simple 

error. Luego, afirma: “Es posible que, en un enlace como el puesto, muchos 

se reúnan, o contra uno, o contra muchos [que son] más débiles, para opri-

mirlos con el poder comunitario”.10 Se generaría así un enlace injusto, o en 

los términos de Rousseau,11 un contrato en el cual los más poderosos se con-

solidan ante los más débiles, los engañan, etc. La impugnación de Fichte se 

dirige a la raíz del asunto: ésa no es la voluntad común, sino la voluntad 

común de los opresores, que excluye la de los oprimidos y que, por lo tanto, 

es una voluntad irremediablemente injusta.12 En la medida en que la voluntad 

que aparenta ser común excluye las voluntades particulares, el enlace devie-

ne despótico. De ahí la importancia de la organicidad en el entrelazamiento 

de las voluntades particulares dentro de la voluntad común, tal como lo veni-

mos señalando. Cuando la voluntad común se escinde y se contrapone a las 

particulares en función de un interés específico, el enlace deviene despótico 

y el poder se consagra unilateralmente. No es la voluntad de la ley, sino una 

voluntad contraria a la ley, y la Doctrina del Derecho no se concluye sin 

erradicar por completo esta posibilidad. 

La solución del problema del enlace injusto (o de cómo prever que el 

enlace sea necesariamente justo) se presenta por pasos. En primer lugar, la 

opresión por parte de un sector genera una suerte de cadena de opresiones 

sucesivas; es decir, si sucede una vez, entonces sucederá continuamente. Los 

                                                           
10 GNR § 16.V, GA I/3 436, FDN 227. 
11 Rousseau, J.-J., Discurso sobre el origen de la desigualdad entre los hombres, trad. J. 

López y López, Bs. As., Orbis – Hyspamérica, 1984, parte II, pp. 101 ss. 
12 “Su voluntad es, en este caso, en efecto, la voluntad comunitaria de los opresores, pero 

no es la voluntad común, pues los oprimidos no han dado allí su voluntad; no es la volun-

tad común antes constituida para la ley […]. No es, por tanto, la voluntad de la ley, sino 

una voluntad orientada contra la ley” (GNR § 16.V, GA I/3 436, FDN 227). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 315 

 
 

opresores, en efecto, aspiran a ejercer el poder sin sufrirlo; por ende, presu-

ponen que están exceptuados de la reciprocidad, y jamás se conciben como 

oprimidos.13 Este modo de pensar se desprende directamente de la lógica 

atómica-individualista, y según Fichte hay que extirparlo y reconfigurarlo 

por completo en la reciprocidad, hasta comprender que de la opresión a uno 

cualquiera se sigue necesariamente la opresión a sí mismo. Y para que esta 

comprensión se vuelva convicción, se tiene que cristalizar en ley: una acción 

injusta, por el solo hecho de ocurrir, se torna ley. En efecto, para delimitar si 

algo es legal o conforme a la ley, basta con identificar la ley y el acto (7.2). 

En este esquema, si la opresión y la violencia devienen ley, destruyen el esta-

do de derecho y la justicia: “la ley jurídica no puede consistir en la proposi-

ción según la cual la injusticia deba ser declarada justa”.14 La contradicción 

reside en que la ley jurídica no puede convalidar la injusticia. Y aunque aquí 

la injusticia pueda legitimarse desde una injusticia anterior, la regresión se 

seguiría indefinidamente. Por ende, hay que extirpar completamente la injus-

ticia originaria y sus derivaciones. La primera solución propuesta conduce a 

un camino sin salida. 

En segundo lugar, se requiere un poder coactivo caracterizado por una 

constante actividad causal (stet Wirksamkeit); lo que significa que, si perma-

nece inactivo (unthätig), se aniquila, y significa que su “existencia (Existenz) 

en general depende de su existencia o exteriorización en cada caso particu-

lar”.15 Por cierto, Fichte ya había detectado en torno del poder común dos 

posibles distorsiones (7.2): su extralimitación y su inactividad, extremos que 

en verdad son sinónimos, porque ambos desencadenan una injusticia tal que 

de ella sólo se siguen injusticias mayores. Por ley constitucional –esto es, 

una ley que se prescribe a sí misma ley–16 tienen que ser erradicadas todas 

las injusticias en su orden de aparición. Esto representa, para el poder supe-

rior, la responsabilidad de impedir con sus acciones la propagación de la in-

justicia. 

Sin embargo, el problema del enlace injusto no ha sido resuelto. Porque 

la hipótesis del despotismo, o de la asociación de poderosos para oprimir a 

los débiles, se correlaciona con una versión simétrica e inversa, la del despo-

tismo de la mayoría o de la comunidad entera contra uno o unos pocos. Si el 

poder ejecutivo está en manos de la comunidad entera, ¿quién le hará cumplir 

la ley a la comunidad? ¿Ante quién deberá rendir cuentas y hacerse responsa-

ble? ¿Qué sucede si, por exceso o por defecto, se extralimita o deja sin casti-

gar ciertos crímenes? ¿Resulta idónea la comunidad entera para administrar 

el poder? Incluso suponiendo que la comunidad actúe como un todo homogé-

neo, y no como una multiplicidad caótica, dispersa y sin unificación; incluso 

                                                           
13 GNR § 16.IV, GA I/3 437, FDN 227-228. 
14 GNR § 16.V, GA I/3 437, FDN 228. 
15 GNR § 16.V, GA I/3 437, FDN 228. 
16 GNR § 16.V, GA I/3 438, FDN 229. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

316 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

bajo este se supuesto, la comunidad se convertiría en juez y parte, dificultan-

do así su autolimitación (¿qué podría llevarla a contenerse?), y su dudosa 

eficacia generaría una situación de terror inmediato: 

 

Una constitución tal, la democrática en el significado más propio 

de la palabra, sería la más insegura de todas las que se podrían dar, 

mientras haya que temer no sólo continuamente a las violencias de 

todos, como fuera del Estado, sino también de tiempo en tiempo 

la furia ciega de la multitud irritada que en nombre de la ley pro-

cedería injustamente.17  

 

En la democracia directa, la multitud exaltada juzga y ejerce la fuerza de 

modo similar a la situación a-estatal, es decir, caóticamente y sin unificación. 

En ella no hay subordinación, sino espontaneísmo; no hay unicidad, sino 

multiplicidad errantes que evocan una mano invisible y se tornan dogmáticas 

(2.1). Si la comunidad entera es a la vez juez y parte, se reedita la situación 

natural escéptica, aporética y paradójica, donde las dos partes tienen razón 

(la juzgada y la que juzga), y entonces adviene el conflicto irresoluble y la 

disolución inminente del entramado o del Estado (7.4, 7.6). En suma, la sola 

comunidad resulta incapaz de juzgarse a sí misma y, por ende, de responsa-

bilizarse de sus acciones; sobre ella no se podría invocar ninguna unificación 

que determine la aplicación del derecho. De este problema se sigue la tercera 

solución.  

En tercer lugar, si la comunidad entera no puede ser al mismo tiempo 

juez y parte, necesita una representación en la cual enajenar la administra-

ción del poder público. De este modo, se deduce un ejecutivo (una o varias 

personas) que asume ante la comunidad el ejercicio del poder, y que se res-

ponsabiliza de sus decisiones: 

 

Por lo tanto, la comunidad tendría que enajenar la administración 

del poder público, transferirla a una o varias personas particulares, 

pero que permanecerían responsables sobre la aplicación de la 

misma. Una constitución donde el administrador del poder público 

no tiene ninguna responsabilidad es un despotismo.18 

 

En consecuencia, el problema de la reunión injusta (de una minoría pode-

rosa hacia la mayoría más débil, o a la inversa) se resuelve finalmente con la 

                                                           
17 GNR § 16.VI, GA I/3 439, FDN 230. Más abajo, agrega: “la democracia en el sentido 

de la palabra explicado arriba, no sólo es una constitución impolítica (unpolitische), sino 

[también] una constitución absolutamente contraria al derecho” (GNR § 16.VI, GA I/3 

440, FDN 231). 
18 GNR § 16.V, GA I/3 440, FDN 231 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 317 

 
 

transferencia de la administración del poder a un ejecutivo y, en contraparti-

da, con una institución que representa la supervisión y la ponderación del 

proceder del ejecutivo:  

 

una ley fundamental de toda constitución estatal racional y confor-

me al derecho es que sean separados el poder ejecutivo, que com-

prende en sí mismo y en el cual no hay que separar [el poder] 

judicial y el ejecutivo en sentido estricto, y el derecho de vigilar y 

enjuiciar cómo sea administrado el mismo, al cual quiero llamar 

Eforato en el sentido más amplio de la palabra; que el último per-

manezca en la comunidad, pero el primero sea confiado a determi-

nadas personas. Por tanto, ningún Estado puede ser gobernado des-

pótica o democráticamente.19 

 

“Despóticamente” significa que una minoría selecta gobierna con exclu-

sividad, se proclama voluntad común sin serlo y no se responsabiliza de sus 

actos. Al igual que el dogmatismo, en el que una cosa-en-sí se desgarra de 

aquello que funda y resulta inaccesible para la conciencia, el despotismo pro-

pone un primer principio falsamente proclamado como tal, para justificar la 

dominación y no ofrecer ninguna respuesta hacia aquello que pretende cons-

tituir mecánicamente, los súbditos. Y “democráticamente” significa que la 

comunidad tendría, por sí misma, la facultad espontánea de organizarse y de 

resolver todos los problemas que se le presenten, como mera multiplicidad 

horizontal y sin ninguna configuración vertical o referencia a la unidad fun-

dante. Este despotismo invertido se condice con el dogmatismo en su versión 

empirista (2.1). En este segundo caso, la mera coincidencia circunstancial de 

la muchedumbre exaltada también confunde su pretensión sectorial con el 

ejercicio de lo universal, y usurpa la condición fundante alegando un primer 

principio inescrutable.  

En suma, la concretización de la voluntad común requiere de este proce-

so donde, por una parte, se tiene que transferir el ejercicio y la responsabili-

dad del poder soberano a un intérprete natural (5.6) y, por otra, se genera, no 

una división de poderes para evitar el enlace injusto, sino un organismo de 

control –el Eforato– que no forma parte directamente de la administración, 

                                                           
19 GNR § 16.VI, GA I/3 440, FDN 231. Dos precisiones ulteriores (8.6) sobre el Eforato: 

en primer lugar, en rigor el Eforato no juzga, sino que controla y reúne los elementos de 

prueba para llamar a un eventual juicio cuyo tribunal será la comunidad reconstituida; en 

segundo lugar, no permanece en la comunidad, como si ésta fuera algo subsistente y ena-

jenado del Estado, pues la función del Eforato consiste en convocar a la comunidad para 

el eventual juicio, y sólo en ese momento la comunidad se escinde del Estado o, más 

precisamente, de los designados detentores del poder público. Por último, ni bien el juicio 

llega a una resolución, el Estado se reorganiza y la comunidad se disuelve y subsume en 

él. Sobre estos temas volveremos abajo (8.6). 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

318 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

aunque sí adquiere cierta dimensión institucional. Así como Fichte no esca-

motea ninguna facultad para el ejecutivo en sentido amplio, del mismo modo 

propone una institución que de alguna manera funciona como termómetro de 

la articulación entre gobernantes y gobernados.  

 

8.3) LA CRÍTICA A LA DIVISIÓN DE PODERES 

 

La neutralización de los dos polos, despotismo y democracia, se logra 

según Fichte mediante la división entre el poder ejecutivo y el Eforato. Sin 

embargo, no se trata de una división de poderes, porque el ejecutivo en sen-

tido amplio contiene tanto el poder ejecutivo en sentido estricto (lo que re-

sulta obvio de suyo) como el judicial y el legislativo (lo que no resulta nada 

obvio), y el Eforato no forma parte del gobierno, sino que es una institución 

con un poder sólo negativo.  

Ya en la “Introducción” del Derecho natural, en el marco de la relación 

de esta obra con la visión kantiana del derecho en Para la paz perpetua, 

Fichte anticipa su posición en contra de la división de poderes.20 La división 

de poderes carece de sentido en cuanto alguien debe aclarar e interpretar la 

voluntad común y la ley jurídica, para lo cual no conviene invocar la multi-

tud, ni la suma de votos individuales, sino al que siempre considera al todo 

y sus necesidades, al responsable del dominio continuo del más estricto dere-

cho, esto es, al administrador del poder ejecutivo. El ejecutivo ofrece la ma-

teria de la ley jurídica, mientras que la forma vinculante para el individuo se 

sigue de su consentimiento –no a tal o cual ley particular, sino al que se sigue 

de estar reunido en el Estado–. Luego: 

 

Desde estos fundamentos y en este sentido se ha afirmado en nues-

tra teoría que no hay que separar en absoluto el poder legislativo, 

en la legislación civil, y el ejecutivo, sino más bien tienen que per-

manecer necesariamente reunidos. La legislación civil es asimis-

mo una rama de la ejecución (Ausübung), en la medida en que en 

general sólo el derecho debe ser usado en la ejecución. El admi-

nistrador del poder ejecutivo es el intérprete natural de la voluntad 

común sobre la relación de los particulares unos con otros en el 

Estado.21 

 

El mismo conocedor y conductor de la voluntad común y de la ley jurí-

dica lleva a cabo, de acuerdo con la razón y con la situación del Estado, la 

deducción del contenido de la ley en la figura de leyes positivas o decisio-

nes/acciones de gobierno que, en un Estado racional, también se convierten 

                                                           
20 GNR Ein.III, GA I/3 326, FDN 113 (5.5, 5.6). 
21 GNR Ein.III, GA I/3 327-328, FDN 115. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 319 

 
 

en ley (7.2). Por ende, separar la legislación de la ejecución carece de sentido, 

porque en la ejecución está implícita la legislación.   

En el marco de la crítica a la división de poderes en el § 16, y tras haber 

presentado sucintamente al Eforato, Fichte insiste en esta argumentación: se-

gún la forma, la ley vincula y obliga a la persona por la sola adhesión a vivir 

en un determinado Estado; según la materia, se presupone que el Estado se 

organiza conforme a derecho, y la persona no puede sino estar de acuerdo 

con el derecho. Si el poder ejecutivo asume la responsabilidad de mantener 

el derecho, y si su fin es que domine el derecho, entonces también se le tienen 

que confiar los medios para la realización de ese fin. Por consiguiente, los 

decretos y reglamentaciones (Verordnungen) no son leyes nuevas, sino sólo 

aplicaciones más detalladas de la ley fundamental.22 Y, si entre el espíritu de 

la ley jurídica y sus aplicaciones no hay coherencia –o si las leyes promul-

gadas no son justas–, entonces surgirán desórdenes de los cuales el adminis-

trador será responsable.23 En suma, así como la deliberación y la legislación 

se relacionan directamente con la toma de decisiones y con la realización de 

la voluntad, al ejecutivo le compete también la función de explicitar esas 

leyes y aplicarlas. 

                                                           
22 I. Nakhimovsky afirma: “En una imagen auténticamente rousseauniana, Fichte cons-

truye la legislación civil como un ejercicio del poder ejecutivo, o como aplicación de las 

leyes…” –y cita este pasaje (de GNR § 16.VI) aludido aquí–. Luego: “Según esto, las 

leyes significan consentimiento con la determinación del gobierno respecto de su conte-

nido. «Uno sólo tiene que decir ‘quiero ser parte de este Estado’» –escribe Fichte en la 

reseña sobre el ensayo de Kant– «y de este modo uno dice todo». Fichte lo elabora en el 

Fundamento del derecho natural: «Cada persona se sujeta a sí misma a la ley cuando 

declara: ‘quiero vivir con estas personas, y así lo hago de acuerdo con todas las leyes 

justas que son dadas en este Estado’». Fichte sostiene que «uno no sería más inadaptado 

que las masas» para determinar «la verdadera voluntad común» […]. Más bien, «el admi-

nistrador del poder ejecutivo» –el uno donde «constantemente se ve la totalidad y el todo 

de necesidades, y el cual es responsable de la validez ininterrumpida del más estricto 

derecho»– era el «intérprete natural» de la voluntad general. Cada acto del ejecutivo tiene 

que devenir inmediatamente ley (como Fichte sugiere, cada ejercicio del poder público 

era la Tathandlung, el «acto-hecho», o el término de la Wissenschaftslehre para el acto 

real-constitutivo de la conciencia)” (The Closed Commercial State. Perpetual Peace and 

Commercial Society from Rousseau to Fichte, Nueva Jersey, Princeton University Press, 

2011, pp. 156-158). La conexión resulta muy significativa: la cabeza del Estado, el poder 

ejecutivo intérprete de lo común, es la actividad productora de realidad. Nakhimovsky 

conecta la cima del Derecho natural con la cima de la Doctrina de la Ciencia. Este aspecto 

se relaciona con la necesidad de que el Estado produzca hechos mediante la ley (GNR § 

8.V), como observamos (7.2).  
23 GNR § 16.VI, GA I/3 440-441, FDN 231-232. Como señala R. Schottky, si el ejecutivo 

no preserva la capacidad de interpretación de la voluntad universal conforme a la razón 

y, por tanto, no subsume la legislación, entonces no se podría hacer responsable de la 

concretización de la ley positiva (“Das Problem der Gewaltenteilung bei Rousseau und 

Fichte”, en Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, p. 311).  



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

320 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En este punto se trasluce un segundo argumento24 contra la división de 

poderes: además de carecer de sentido, jamás se alcanza, o resulta sólo apa-

rente. Aun suponiendo la división, uno de los dos poderes asume la decisión 

última y subsume al otro:  

 

Si el poder ejecutivo tiene que cumplir, sin réplica, la sentencia del 

judicial, entonces el poder ilimitado está en manos del juez mismo, 

y los dos poderes están separados sólo aparentemente en las perso-

nas […]. Pero si el poder ejecutivo tiene el derecho de veto, es él 

mismo el poder judicial.25  

 

Así funciona la disyunción excluyente (2.1): o bien el ejecutivo se subor-

dina al legislativo, o bien el legislativo se subordina al ejecutivo, y entonces 

la división resulta aparente, porque sólo uno de los dos tiene la decisión 

última. La separación nunca se alcanza y uno de los poderes prevalece sobre 

el otro.  

En última instancia, Fichte pareciera considerar que, si tiene que haber 

un poder soberano, duplicar o triplicar su cabeza no haría más que debilitarlo, 

o dividir sus criterios, o generar disputas innecesarias, o retrasar la efectivi-

dad de sus intervenciones, etc., justamente en el punto donde la soberanía se 

juega su consistencia, esto es: en la actividad causal del Estado expresada en 

cada caso, una actividad tan importante que, de no ser aplicada –tal como 

sucede en los Estados habituales o reales (9.7)–, se multiplican los desórde-

nes. Si la limitación del ejecutivo llega a ser intrínseca al ejercicio del poder 

supremo mismo (como si los poderes divididos compartieran una efectividad 

similar), entonces, o se desencadena una lucha por el poder último y se difi-

culta la capacidad ejecutiva, o uno domina al otro, y la división se vuelve 

estéril e irreal. Según Fichte, el poder ejecutivo tiene que asumir a su cargo 

todas las funciones públicas, y mientras que el control y la delimitación son 

atribuciones de una institución extrínseca, el Eforato, que analizamos abajo 

(8.6).  

 

                                                           
24 F. Oncina Coves afirma que para Fichte el equilibrio de poderes se torna “una fachada 

hipócrita que oculta impotencia e ineficiencia”, por lo cual el ejecutivo “deglute” a los 

otros poderes (“Para la paz perpetua de Kant y el Fundamento del derecho natural de 

Fichte: encuentros y desencuentros”, en Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, p. 333); 

la impotencia concierne al primer argumento, la ineficiencia al segundo (p. 334). Con esta 

“fachada hipócrita” coincidiría J.-P. Kervegan, denominándola “confusión de lenguaje”, 

dado que la comunidad tiene una sola ley, la ley jurídica, y las leyes positivas son decretos 

de aplicación de esa ley fundamental (“O estado di direito no idealismo alemão: Kant, 

Fichte, Hegel”, trad. V. Castilho Moreira, en Doispontos. Revista dos Departamentos de 

Filosofia da Universidade Federal do Paraná e da Universidade Federal de São Carlos, 

Curitiba, vol. 4, n° 1, 2007, p. 115). 
25 GNR § 16.VI, GA I/3 441, FDN 232. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 321 

 
 

8.4) LAS FORMAS DE GOBIERNO 

 

En el contexto de estas consideraciones sobre la distinción entre el Esta-

do racional y el enlace injusto despotismo/democracia, y tras la crítica a la 

división de poderes, Fichte presenta una clasificación –a primera vista neu-

tral, sin preferencias– de las distintas formas de gobierno que cada pueblo 

podrá adoptar según sus costumbres y modo de organizarse. Las formas de 

gobierno se dividen de acuerdo con la composición del ejecutivo o de acuer-

do con el sistema de elección.  

En cuanto a lo primero, si el ejecutivo queda en manos de una sola per-

sona, se trata de una monarquía, mientras que si queda en manos de un cuer-

po organizado (organisirter Körper), una República (Republik). En rigor, la 

monarquía prácticamente no existe, porque un hombre solo no puede hacerse 

cargo de todas las funciones ejecutivas y necesita de un cuerpo; por ende, la 

diferencia reside en que, en ese cuerpo organizado, si no se logra la unani-

midad o concordancia absoluta, la decisión última recae en el presidente 

eterno (immerwärenden Präsidenten), la versión secularizada del monarca, 

o recae en el voto colectivo (Kollectivstimme) en la república. No obstante, 

Fichte aclara respecto del presidente que la figura de eternidad corresponde 

a una persona mística, que ciertamente varía físicamente (ist eine mystische, 

oft auch wandelbare Person). Este concepto apunta a la estabilidad más allá 

del recambio empírico.26 

                                                           
26 GNR § 16.VI, GA I/3 441, FDN 232-233. Fichte refiere al pasar la condición de persona 

mística más arriba (GNR § 16.VI, GA I/3 439, FDN 230). En la nota 17 de la traducción 

(FDN 429), F. Oncina, señala que toma este concepto del jurista T. Schmalz. En la última 

sección (“Derecho de la sociedad”) de Das reine Naturrechts (Königsberg, F. Nicolovius, 

segunda edición: 1795), Schmalz define a la sociedad como un contrato donde muchas 

personas se prometen mutuamente un fin común (§ 131), y afirma: “Puesto que los miem-

bros de la sociedad, en la consideración hacia el fin de la misma, tienen todos una voluntad 

completa, entonces ellos pueden ser vistos, en virtud de la unidad objetiva de su voluntad, 

como una persona, con una intención aparte de todos, [y] que se llama personalidad místi-

ca o moral” (§ 135, p. 98). En nota, Schmalz cuestiona que se tenga por quimera que la 

voluntad completa esté en el Estado, pues el fin del Estado no es otro que la seguridad de 

los derechos externos y, entonces, si se quiere la seguridad, se quiere la sociedad. Aunque 

se puede distinguir entre fin y medio, la voluntad completa no es otra cosa que la absoluta 

unanimidad (pp. 98-99). De ahí que para Schmalz toda voluntad y poder se tenga que 

reunir hacia un mismo fin, y en este sentido propone un contrato de sumisión donde los 

particulares transfieren el derecho a elegir los medios, y se erige un poder supremo cuyo 

ejercicio es el gobierno, y cuya cabeza (Oberhaupt) es la persona física o moral, que a su 

vez es una cara de la doble personalidad mística, la administración, mientras que la otra 

cara es la sumisión (§§ 136-141, pp. 99-101). No obstante, más abajo (§ 159, pp. 179-

180) Schmalz identifica la persona moral y la mística. Sobre esta relación de Fichte con 

Schmalz, ver: Rampazzo Bazzan, M., “Persönlichkeit und Denkfreiheit”, op. cit., p. 382.  



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

322 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En cuanto a lo segundo, el sistema de elección se subdivide en los funcio-

narios electos y en el cuerpo elector. Si todos los miembros del poder ejecu-

tivo son elegidos, se trata de una democracia en el sentido propio y adecuado 

del término, una democracia representativa, y en su versión pura. Si sólo 

algunos de los funcionarios son elegidos, se trata de una democracia mixta. 

En ambos casos todo el pueblo es elector. En la aristocracia también hay 

elección, sea ella en su versión pura (es decir, cuando el pueblo no interviene 

en la elección), o en su versión mixta, que coincide con la democracia mixta 

(el pueblo elige a algunos de sus funcionarios) y Fichte la denomina aristo-

democracia (Aristo-Demokratie). Finalmente, también puede suceder que se 

elija a la persona que representa la cabeza última, el presidente eterno, y en 

este caso se trata de un reino electivo (Wahlreiche). Por lo tanto, en las 

distintas formas, o bien interviene toda la comunidad en la elección, o bien 

sólo una parte, y así el derecho a elegir resulta universal o restringido. La 

limitación sólo se podría fundar en el nacimiento, porque si se fundara en la 

dignidad o en el rango social, de modo que paulatinamente todo ciudadano 

pudiese alcanzar esa condición, entonces la limitación sería relativa, pero no 

absoluta. En el caso del derecho a elegir restringido según el nacimiento, se 

trata de una aristocracia hereditaria, que varía si se determina exclusiva-

mente por el nacimiento o por la elección aristocrática de algunos cargos, 

como por ejemplo la nobleza (Adel) y los patricios (Patrizier).27 

Estas distintas formas (Formen) de composición del poder ejecutivo se 

legitiman y obtienen validez jurídica (rechtskräftig) mediante la ley o “vo-

luntad originaria de la comunidad” en el momento en que se da a sí misma 

una Constitución (8.7). En la medida en que se conserve la institución del 

Eforato, todas estas formas –dice Fichte– se ajustan a derecho. En ese mismo 

tono de clasificador que no toma posición por ninguna de las formas, afirma 

que la adopción de cada una no corresponde a la Doctrina del Derecho, sino 

a la política.28 En cierto sentido, parecería que las formas de gobierno no 

deciden las cuestiones importantes, y que mientras se conserve lo sustancial, 

el contenido jurídico básico, las formas son irrelevantes o dan lo mismo. En 

última instancia, el argumento remite a que así lo quiso la voluntad común 

originaria, con lo cual sugiere un elemento democrático. A su vez, la forma 

de gobierno adoptada depende de la naturaleza de la comunidad, sus costum-

bres y peculiaridades, el grado de desarrollo histórico, etc.  

Pero Fichte desplaza su atención hacia el Eforato: lo importante de las 

distintas formas de gobierno reside en que, sean cuales fueren, el Eforato 

funcione con la mayor efectividad. Según la calidad del Eforato se definiría 

la calidad de la forma de gobierno. Así, en las sociedades en las que aún no 

ha sido introducido, porque la mayoría de sus hombres están en la barbarie, 

                                                           
27 GNR § 16.VI, GA I/3 441-442, FDN 233-234. 
28 GNR § 16.VI, GA I/3 442, FDN 234. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 323 

 
 

a la estabilidad conviene la representación hereditaria. Aquí Fichte parece 

abandonar su abstención valorativa en favor de la representación hereditaria 

porque:  

 

con ella el gobernante (Gewalthaber) injusto, que no teme a Dios 

y que no ha de temer a ningún tribunal humano, temerá al menos 

la venganza que, por todos sus crímenes, se acumulará sobre su 

descendencia quizás inocente y que, según la marcha necesaria de 

la naturaleza, con total seguridad caerá sobre su cabeza.29  

 

En este pasaje introduce una valoración específica: ante todo, contra la 

representación hereditaria propia de los pueblos bárbaros –no de los civiliza-

dos– y, por tanto, contra cierta limitación del voto, es decir, las concentracio-

nes de poder que repugnan una instancia de control como el Eforato. Dado 

que la representación hereditaria se encuentra en las antípodas de la elección, 

cabe deducir que Fichte se inclinaría hacia alguna forma electiva, lo cual no 

deja de ser una conjetura. En la representación hereditaria y sin Eforato, en 

vez de estimular un reformismo gradual, Fichte apuesta a acentuar la tensión 

hacia una salida revolucionaria (2.5), la autodisolución del despotismo me-

diante un clima de injusticias donde los crímenes ulteriores se legitiman por 

los anteriores. 

 

8.5) LA ELECCIÓN DEL EJECUTIVO 

 

Más allá de las formas de gobierno, nuestro filósofo presenta un modelo 

de elección originaria del poder ejecutivo basado en la polarización de las 

partes (mayoría y minoría) que votan, y que tendría como horizonte la consa-

gración de un presidente eterno –o para siempre–, rodeado de un cuerpo 

organizado. Así, la comunidad se divide en votantes y votados, y las personas 

elegidas para el ejercicio del poder público deben aceptar voluntariamente 

los cargos y responsabilizarse de la actividad realizada en ellos. La elección 

se efectúa a través del voto de cada uno y la concordancia absoluta de todos, 

que se logra a través de la polarización: 

 

dado que el Estado deviene un Estado determinado mediante las 

personas que detentan el poder (Gewalthabenden) y mediante la 

ley que establece cómo deben ser elegidas, no hay ningún derecho 

para forzar a otro a reconocer al o a los representantes reconocidos 

por mí también como suyos. Si no pueden ponerse de acuerdo, la 

muchedumbre (Menge) más grande, y por eso más fuerte, se afir-

ma en este lugar en el espacio, y los otros […] tendrán que elegir, 

                                                           
29 GNR § 16.VI, GA I/3 442-443, FDN 234. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

324 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

o bien unirse al voto de la mayoría, por lo cual la elección deviene 

unánime, o bien escapar.30 

 

De las dos maneras se obtiene unanimidad absoluta de todos. La socie-

dad se divide entre electores y elegidos, es decir, entre dos “partes” que de 

alguna manera se ponen de acuerdo, y definen en este momento fundacional 

el sistema de elección. Si entre las partes no hay concordancia, o bien se 

produce esa concordancia por efecto de la mayoría y por incorporación o 

expulsión de la minoría, o bien se desecha la unidad social. El esquema 

apunta a que esta unicidad ha de producirse. ¿Por qué resulta tan importante 

que el resultado sea de concordancia absoluta? Quizás porque la elección 

misma debilita la conformación y designación del poder ejecutivo, muestra 

su carácter dependiente respecto de la sociedad; por tanto, cerrar la elección 

mediante una concordancia absoluta sería una manera de neutralizar la debi-

lidad inherente al acto electoral. De ahí que la elección se refiera a un mo-

mento originario, no a un sistema estructurado con periodicidad. Ahora bien, 

aunque en el pasaje citado Fichte deja traslucir que sin gobierno y sin elec-

ción no hay Estado –o más precisamente: no hay Estado determinado–, la 

unidad no es el gobierno, sino el Estado. En otras palabras, sin transferencia 

del poder y sin un sistema de gobierno definido, el Estado aún permanece en 

la generalidad; una vez efectuados estos pasos, adquiere determinación. De 

ahí que inmediatamente afirme lo siguiente: 

 

Así como un contrato en general deviene inviolable e inmodifica-

ble porque, pero también sólo porque, sin el mismo no sería posi-

ble una relación jurídica, así sucede también con el contrato en el 

que el Estado transfiere el poder ejecutivo a determinadas perso-

nas, y que queremos llamar contrato de transferencia.31 

 

¿El Estado transfiere el poder ejecutivo? Para escándalo de las interpre-

taciones habituales sobre el concepto de Estado en Fichte (1.4), el pasaje no 

deja ninguna duda: el Estado no es el gobierno, como se suele creer desde 

cierto sentido común filosófico y como Fichte mismo dio a entender en Algu-

nas lecciones sobre el destino del sabio (3.5), sino un poder que subyace a 

las formas de organización; antes bien, el Estado es la comunidad objetiván-

dose,32 produciendo sus propias instituciones, no como algo extrínseco, sino 

                                                           
30 GNR § 16.VII, GA I/3 443, FDN 235. 
31 GNR § 16.VII, GA I/3 443-444, FDN 235. 
32 En la Ética de 1798 Fichte identifica comunidad y Estado: “el acuerdo sobre sus dere-

chos comunitarios en el mundo sensible se llama contrato de Estado; y la comunidad que 

ha llegado a ese convenio, [se llama] Estado. Es un deber absoluto de conciencia unirse 

con otros en un Estado” (FSW IV 238, trad. cit., p. 271). Veremos que en otros pasajes 

(9.4) también sucede que Fichte trata los términos como sinónimos o intercambiables. En 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 325 

 
 

como un proceso de auto-configuración. Delinear la figura del poder público 

no significa escindir los lazos entre gobernantes y gobernados, sino por el 

contrario mantenerlos en un plano de inmanencia.  

Por consiguiente, una vez definidos los cargos, los funcionarios electos 

–prosigue Fichte– no pueden renunciar unilateralmente; tampoco la comuni-

dad por sí sola los puede echar. La salida sólo se resuelve mediante el consen-

timiento de ambas partes. Aunque la comunidad parece separarse del poder 

público, su unidad con éste se vislumbra en que los administradores del po-

der estatal determinan la posición social de cada uno, de modo que su extir-

pación afecta a cada particular y a todo el tejido social.33 Más aún: una vez 

definido el aparato estatal y las instituciones correspondientes, la comunidad 

se disuelve y deja de ser tal (8.6), porque la comunidad no permanece como 

contrapoder al ejecutivo, sino que está amalgamada en un mismo todo con 

lo social y lo estatal.  

Todas estas aclaraciones sobre la elección mostrarían cierta afinidad de 

Fichte hacia las formas representativas, aunque en verdad no implica un sis-

tema de elecciones periódicas, sino tan solo una definición originaria. De 

todos modos, lo que en última instancia distingue a un gobierno organizado 

racionalmente no reside en la forma, sino en que los funcionarios se vuelven 

responsables del ejercicio del poder. Pero para ello se deben cumplir los si-

guientes requisitos: (a) el uso exclusivo y libre del poder (Macht) o fuerza; 

(b) el derecho a fijar la contribución de los particulares al aparato estatal; (c) 

en cada caso tienen que hacer justicia y reprimir y castigar la injusticia; (d) 

administrar el poder de policía y su legislación; (e) el administrador del poder 

ejecutivo es un juez último contra el cual no hay ninguna apelación.34 

Se sobreentiende que el primer requisito (a) corresponde al monopolio 

de la fuerza legítima, pero sorprende el margen de discreción que Fichte le 

otorga a este poder “libre”, insistiendo en que no debe tener ninguna restric-

ción. Este aspecto se comprende a partir de la inseparabilidad entre ejecutivo 

y legislativo, y abre todo un campo para la aplicación de políticas públicas 

sostenidas desde el Estado y que tiendan a consolidar la consistencia interna 

de la comunidad. El segundo requisito (b) se deduce del primero, y aquí la 

libertad del uso discrecional del poder adquiere mayor sentido: fijar impues-

tos es una potestad que el administrador no puede perder, porque sería como 
                                                           

la Sittenlehre de 1812 caracteriza al Estado como el apuntalamiento de la costumbre –al 

igual que la ley– en la comunidad: “La comunidad interesada por la costumbre es el Esta-

do” (FSW XI 104). Y en la Rechtslehre de 1812 resulta contundente: “No hay ninguna 

comunidad sino dentro del Estado y mediante el Estado” (FSW X 543). 
33 “Una vez que alguien ha asumido el ejercicio del poder público, no puede renunciar a 

él unilateralmente, sino sólo con el consentimiento de la comunidad […]. Del mismo 

modo, tampoco la comunidad puede suprimir unilateralmente el contrato con él, porque 

la administración estatal es su posición (Stand) en el Estado, su posesión asignada” (GNR 

§ 16.VII, GA I/3 444, FDN 235). 
34 GNR § 16.VII, GA I/3 444, FDN 236. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

326 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

encomendarle una tarea negándole los medios. El tercer requisito (c) resulta 

sumamente importante, no por lo que se suele destacar –la dimensión coacti-

va, asociada fuertemente con el cuarto requisito (d), el poder policial; es de-

cir, lo relacionado con la injusticia–, sino por lo que no se suele destacar, a 

saber, que la cohesión social se garantiza sólo a partir de la justicia que se 

basa, como señaló antes, en el sostenimiento de la posición de cada uno. El 

significado de este sostenimiento Fichte lo explicita en los siguientes pará-

grafos, y lo tratamos en el próximo capítulo (9.4). Únicamente a partir de la 

erosión de la justicia –o de la organicidad social– se comprende de manera 

cabal –y no distorsionada, destacando sólo lo coactivo y escatimando la fun-

ción reparadora y social– la relevancia del aparato policial (9.7). 

Ante semejante dotación de poder al ejecutivo, Fichte inmediatamente se 

pregunta: ¿cómo lograr que el “poder supremo del Estado”35 se mantenga 

siempre firme y de acuerdo al derecho? En esta simbiosis entre el ejercicio 

del poder y el derecho descansa la estabilidad del Estado racional; de no 

conservarse tal consistencia interna, se debilita todo el conjunto político y 

social. Sin embargo, las primeras respuestas a la cuestión son insuficientes; 

en efecto, dice Fichte: los funcionarios deben tener como interés propio sólo 

el interés común, sin interferencias de índole material o afectiva; la justicia 

debe aplicarse en un tiempo prudencial; las sentencias judiciales deberán ser 

siempre coherentes, de modo que el procedimiento en un caso sirva, como si 

fuera una ley válida para siempre, de paradigma jurisprudencial de todos los 

restantes o siguientes casos; y todas las actuaciones (Verhandlungen) del po-

der estatal deben tener la máxima publicidad.36  

Cada uno de los aspectos permitiría prevenir la separación entre los eje-

cutores del poder público y el derecho. Ahora bien, ni por separado, ni todos 

juntos, alcanzan a responder satisfactoriamente el problema planteado. En 

otras palabras, pueden cumplirse todos esos aspectos y apartarse del derecho, 

pues ¿quién define el “interés común”? ¿Quién juzga los beneficios materia-

les o el peso de los afectos? ¿Qué garantiza que no se propague una sentencia 

injusta, y que todo esto se haga con suma publicidad? En suma, ¿quién deter-

mina, y cómo lo hace, que el poder ejecutivo se ha apartado del derecho?37 

Aunque sea imposible no acordar con todos estos aspectos, la pregunta 

inicial queda en pie, y en buena medida esta subsistencia se explica por los 

                                                           
35 GNR § 16.VIII, GA I/3 444, FDN 236. 
36 GNR § 16.VIII, GA I/3 445-446, FDN 236-238. 
37 Obsérvese la oscilación de Fichte respecto de su propia respuesta: “Si los detentadores 

del poder administran su cargo según las leyes señaladas, entonces reinan el derecho, la 

justicia y la seguridad, y a cada uno le es perfectamente garantizado lo suyo en la entrada 

en el Estado. Pero, dado que de ninguna manera se piensa entregar a la confianza y fe, 

¿cómo deben ser forzados los mismos detentadores del poder a atenerse a las leyes?” 

(GNR § 16.IX, GA I/3 446, FDN 238).   



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 327 

 
 

siguientes apartados, que en efecto parten de la hipótesis de ruptura entre el 

poder ejecutivo y el derecho. 

 

8.6) EL MOMENTO REVOLUCIONARIO. LOS ÉFOROS 

 

Aunque en el Derecho natural la instancia revolucionaria no desaparece 

por completo, resulta claro que no posee el mismo significado y fuerza que 

en los primeros escritos donde Fichte exhorta, contra el despotismo predomi-

nante, a promulgar el cambio abrupto o gradual (2.5, 3). La diferencia princi-

pal consiste en que ahora la revolución no ha de enfrentarse a un sistema 

jurídico-político que por su constitución misma consagra la injusticia y la 

desigualdad, que oprime la libertad y que se basa en una escisión insuperable. 

De ahí que la revolución no sea una instigación o situación positiva a lograr 

por el conjunto social; por el contrario, en el Estado racional la revolución 

es la última alternativa a un sistema degenerado, donde el poder ejecutivo 

y/o el Eforato quiebran el apego a la ley jurídica y las instituciones están al 

borde del colapso. La pregunta anterior (8.5), cómo lograr que poder y dere-

cho siempre vayan de la mano, configura aquí el hilo conductor de una suerte 

de segundo momento de este § 16, para abrir y agotar todos los problemas y 

las soluciones posibles, hasta reducir al mínimo la posibilidad revoluciona-

ria. Esta gradación degenerativa bordea la disolución del Estado.  

Fichte muestra dos posibilidades en las que se quiebra la vigencia de la 

ley: (1) cuando no se aplica –en uno o más casos particulares, según un tiem-

po prudencial–; (2) cuando los administradores caen en contradicción mani-

fiesta o perpetúan una serie de injusticias coherentes. Pero ¿quién juzga? 

¿Quién determina que ocurre algo así? ¿Qué instancia se pone por sobre el 

ejercicio del poder soberano, siendo que, según se especificó en el último 

requisito (e) del apartado anterior, es el juez último? En verdad, no hay nada 

–o, lo que es lo mismo, no hay más que la unicidad absoluta indistinta– capaz 

de decidir este asunto crucial. En vez de apelar a la ley moral o a una abs-

tracción para dirimir el conflicto, Fichte revierte la perspectiva y la vuelve 

intrínseca a la comunidad. Lo único que puede juzgar al juez último es la 

comunidad en un complejo movimiento de escisión frente al poder público. 

Y ¿cómo se determina que la comunidad sea verdaderamente la comunidad? 

¿Qué es la comunidad? ¿En qué se basa su consistencia ontológica?: 

 

Además, está demostrado que sólo la comunidad es la que puede 

juzgar al administrador del poder ejecutivo. Pero la dificultad es: 

¿dónde está, pues, la comunidad, y qué es ella? ¿Es, entonces, algo 

más que un simple concepto? O, si ella debe ser algo más, ¿cómo 

se llega a realizar?38 

                                                           
38 GNR § 16.IX, GA I/3 446-447, FDN 239. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

328 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Si Fichte pensara que la comunidad es algo que está por fuera o más allá 

del poder soberano, al modo de una entidad que permanece independiente, 

subsistente y subyacente, entonces no tendría sentido formularse esta pre-

gunta, porque la comunidad estaría allí, agazapada y siempre latente, a la 

espera de su despertar revolucionario. Sin embargo, Fichte se formula esta 

cuestión justamente porque no presupone la existencia de la comunidad más 

allá de la organización social-institucional; es decir, no concibe la comuni-

dad sino en amalgama con el poder ejecutivo, conformando un mismo todo. 

En efecto, en un Estado racional todos los “miembros del Estado” –prosigue– 

son sólo personas particulares, no una comunidad. Aunque parece aludir a 

los funcionarios, se refiere a todos los ciudadanos, porque ninguno tiene una 

voluntad que no sea la voluntad común que concluye en el poder ejecutivo. 

Tomadas por separado, son voluntades privadas, y de ninguna manera una 

voluntad común contraria a la voluntad común establecida. En cuanto volun-

tades privadas, ocupan un puesto civil y social determinado, es decir, están 

kantianamente obligadas a cumplir con lo que manda la ley, que en el Estado 

racional no puede ser sino la ley jurídica. Si no cumplen con lo que la ley 

manda, se convierten en voluntades privadas rebeldes, y para ello ante todo 

se tienen que escindir de la voluntad común de la que forman parte. Así lo 

expone nuestro filósofo: 

 

Ante el tribunal (Richterstuhle) del poder público, y dado que este 

tribunal se mantiene ininterrumpido, [y] se conserva continuamen-

te, todos los miembros del Estado son sólo personas privadas, y no 

son ninguna comunidad, y cada uno siempre está sometido al po-

der supremo. La voluntad de cada uno es sólo su voluntad privada, 

y la única expresión de la voluntad común es ciertamente la volun-

tad del poder supremo. La comunidad no tiene ninguna voluntad 

aislada, y no se realiza ninguna comunidad en absoluto antes de 

que la misma separe su voluntad de la voluntad del poder ejecuti-

vo.39 

 

En un Estado racional, la voluntad particular forma parte de la voluntad 

común y de la comunidad. Si quiere romper este lazo, tiene que separarse y 

devenir voluntad privada en un segundo sentido, no ya en el de obediente a 

lo establecido, sino el de una voluntad escindida de la común (8.1). Y si 

quiere reunirse con otras en una comunidad –esto es, formando en una se-

gunda comunidad, otra comunidad (3.5)–, también tiene que separarse de la 

establecida y contraponerla al ejecutivo. La clave del asunto reside justo en 
                                                           
39 GNR § 16.IX, GA I/3 447, FDN 239. Véase también: GNR § 16.IX, GA I/3 452, FDN 

245. La inescindibilidad entre lo universal y lo particular vale tanto para los ciudadanos 

como para los funcionarios públicos. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 329 

 
 

la escisión: la persona particular no puede llamar a la comunidad –sostiene 

Fichte–, pues en tal caso desobedece y se vuelve voluntad privada rebelde, 

aislada y escindida. Y anota al margen: se trata de una voluntad privada que 

pretende elevarse a voluntad común.40 

En consecuencia, se produce una situación dual: o bien el poder ejecutivo 

tiene razón, y el particular es un rebelde; o bien el particular tiene razón, y el 

ejecutivo no cumple la ley. En ambos casos, se genera una escisión o desga-

rramiento. Sea cual fuere el resultado, requiere una intervención y una defini-

ción institucional, y requiere fundamentalmente un proceder estipulado para 

el caso. En tal sentido, si el particular no puede llamar a la comunidad sin ser 

declarado de inmediato rebelde, y si no cabe esperar que el ejecutivo se cues-

tione y enjuicie a sí mismo, debe preverse –razona Fichte– una institución 

que garantice el procedimiento acorde. Para ello se puede estipular constitu-

cionalmente cuándo ha de reunirse el pueblo entero. Las reuniones periódi-

cas son factibles en Estados pequeños y con distancias transitables; pero, 

además de perder dignidad al volverse una costumbre, las reuniones serían 

motivo de luchas faccioso-partidarias por apoderarse de la representatividad 

de la voluntad común. Fichte enfatiza su reticencia a la democracia asamble-

aria y plebiscitaria, y afirma contundentemente que en los Estados grandes 

este procedimiento es inaplicable. También dice, al pasar, que conviene que 

los Estados sean grandes.41 Tal vez el motivo de este rechazo se explique por 

el carácter de inestabilidad y las especulaciones sectoriales que conllevan la 

consulta popular.  

Luego, el problema planteado aún no ha sido resuelto: ¿quién pondera 

esta situación de excepcionalidad? Recién aquí Fichte termina de perfilar el 

funcionamiento del Eforato, o de los Éforos (Ephoren).42 Según lo anterior, 

se trata de un poder de control sobre el quehacer del ejecutivo y como modo 

de prevenir el enlace injusto sin caer en la división de poderes, y que se puede 

implementar en cualquier forma de gobierno (8.2–8.4). Aunque en principio 

nuestro filósofo lo dota del poder de enjuiciar y lo deposita en la comunidad, 

                                                           
40 GNR § 16 IX, GA I/3 447 nota u, FDN 239 nota 18. 
41 GNR § 16.IX, GA I/3 447-448, FDN 239-240. 
42 En nota al pie, Fichte aclara que esta institución difiere del Eforato espartano y del 

veneciano, y se asemeja a los “tribunos del pueblo” de la república romana (GNR § 16.IX, 

GA I/3 449 n, FDN 241 n). Como apuntala M. Rampazzo Bazzan (“L’Eforato in Johann 

Gottlieb Fichte”, en AAVV, Leggere Fichte, vol. II: Filosofia practica e dintorni teorici: 

antropologia, etica, diritto, politica, religione, estetica, París, EuroPhilosophie Editions, 

2008, pp. 81-89), Fichte presenta esta institución como alternativa a la prevención kantia-

na contra el despotismo, y siguiendo a C. Cesa y M. Gueroult, muestra las filiaciones con 

Althusius y Rousseau. Además de aportar que en ese momento Fichte leía sobre Rousseau 

un libro de F. W. Jung, Rampazzo Bazzan (pp. 89-90) agrega que, aunque sea muy pare-

cido al tribunado de Rousseau (El contrato social, trad. M. J. Villaverde, Barcelona, Alta-

ya, 1993, L. IV, cap. V, pp. 122-123), Fichte difiere del ginebrino en que la suspensión 

del derecho es total, e investiga los antecedentes del interdicto.     



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

330 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

en rigor el Eforato no enjuicia, ni hay comunidad; sí fiscaliza y sí se mantiene 

al margen del poder gubernamental. Además, cabe subrayar cómo se deduce 

el Eforato: no de la necesidad de balancear el poder supremo, sino de la 

observación de responsabilidad de éste y de la imposibilidad del particular 

de disentir con el ejecutivo y declararse rebelde, de modo que para subsanar 

la ley tenga que salirse de la ley. Así, el Eforato constituye un poder muy 

peculiar que supervisa los procedimientos del poder público y dispone de la 

información al respecto, pero sin intervenir en sus actuaciones, sin tener la 

facultad de impugnar ni de realizar dictámenes, sin ejecutar ningún poder 

efectivo.  

Por ende, el Eforato tiene un poder que es un no-poder, que es absoluta-

mente prohibitivo y negativo, que se contrapone al ejecutivo (positivo) y se 

concretiza en el interdicto de Estado o interrupción de toda aplicación del 

derecho. En este lapso, los miembros del poder ejecutivo se convierten en 

voluntades privadas, en funcionarios suspendidos, separados de sus atribu-

ciones y sometidos al juicio público, por lo que carecen de legitimidad para 

arrogarse la representación de la voluntad común. Los éforos convocan, en 

calidad de acusadores, a la comunidad entera. Y aunque ésta no se reúna 

empíricamente (pues podría articularse en cada ciudad y allí votar), conviene 

–subraya Fichte– que el evento se lleve a cabo con una importante moviliza-

ción popular. En esta reunión, la comunidad se convierte en una entidad pe-

culiar, el pueblo, que decide, con carácter plebiscitario, sobre la responsabili-

dad, o bien del ejecutivo respecto de las acusaciones, o bien de los éforos por 

el interdicto; no hay una tercera posibilidad. Uno y otro han de hacerse res-

ponsables de la situación. O bien los detentadores del ejecutivo, o bien los 

éforos, son declarados culpables de alta traición, y el daño tiene que ser re-

parado retroactivamente.43 

La resolución se encamina directamente hacia la polarización y hacia la 

exclusión de uno de los términos opuestos (2.1, 2.5); no obstante, Fichte deja 

abierta la posibilidad de una negociación previa al interdicto y como solución 

matizada del problema, entre los detentadores del poder ejecutivo y los éfo-

ros,44 con lo cual se abriría toda una gama de problemas que nuestro filósofo 

no profundiza, por distintos motivos: ya sea porque los éforos carecen de 

poder efectivo, ya sea porque también se pueden corromper o especular des-

de sus intereses facciosos, ya sea porque la resolución última siempre recae 

en la polarización. De una o de otra manera, igualmente Fichte confía, quizás 

con exageración (en este texto, y sólo en este texto), en el proceder de los 

éforos, porque deposita en ellos la libertad, la seguridad del todo y, en suma, 

la garantía del cumplimiento del derecho.45 Y los inviste de independencia 

                                                           
43 GNR § 16.IX, GA I/3 449-452, FDN 241-244. Sobre la relevancia de las masas: GNR 

§ 16.X, GA I/3 454-455, FDN 246. 
44 GNR § 16.IX, GA I/3 451, FDN 243. 
45 GNR § 16.X, GA I/3 453, FDN 245. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 331 

 
 

económica y sacralidad, por lo que un atentado contra un éforo es una agre-

sión contra el Estado, y si proviene del ejecutivo constituye un motivo sufi-

ciente para declarar el interdicto.  

Ahora bien, ¿acaso esta apuesta a los éforos no significa una división de 

poderes? Y si a ellos compete la declaración del interdicto, ¿conformarían 

un poder por encima del poder supremo, una conciencia moral que vendría 

a poner límites al actuar irrefrenable del ejecutivo?46 Además, ¿por qué debe-

ría ser confiable esta institución? En rigor, los éforos no constituyen un poder 

equiparable al ejecutivo, ni se ubican fáctica o simbólicamente sobre éste; 

por el contrario, representan un canal institucionalizado que sirve de medi-

ción de una situación determinada, esto es, que permiten diagnosticar el nivel 

de aceptación y consenso de las medidas promulgadas por el poder público 

en los ciudadanos. De alguna manera, los éforos oficiarían de escenario esta-

tal para el debate y discusión sobre las situaciones concretas, es decir, como 

foro que sustituye el espacio público que Fichte denunciaba cooptado por 

doctos serviles (3.1).47 Y la credibilidad de esta institución no se legitima por 

sí, ni por su investidura, sino por sus acciones; en los términos de paridad, 

tanto el ejecutivo como los éforos son, en la misma medida, responsables de 

sus actos. A los éforos también corresponde la responsabilidad, ya sea por 

inacción, ya sea en el caso más extremo –cuando esta hipótesis fichteana 

parece fagocitarse la institucionalidad–: un eventual acuerdo espurio o com-

plicidad directa o indirecta con el ejecutivo.  
                                                           
46 Esta tesis la suscriben J. L. Villacañas (“Fichte y el derecho natural”, op. cit., p. 37), 

aunque más abajo (p. 84 n), en una nota que reconstruye los referentes históricos del 

Eforato, dice lo contrario; C. De Pascale (“La teoria e la practica del diritto”, en Daimon. 

Revista de Filosofía, n° 9, 1994, p. 281), que enfatiza la inconsistencia del Eforato con la 

división de poderes, su ineficacia, las consecuencias del levantamiento del pueblo –que 

equipara con la situación pre-estatal– y el problema de la elección de los mejores (pp. 

281-283); y F. Oncina (“Para la paz perpetua de Kant”, op. cit., p. 334), porque pese a 

que Fichte pretende separar moral y derecho, “su derecho político se disuelve en un mora-

lismo político, en una política moralista” (p. 335), y la clave está en el Eforato, el “punto 

arquimédico” del Derecho natural (p. 336), que contiene la paradoja de, por un lado, 

reflejar al sabio, al filósofo platónico y, por otro lado, suponer un pueblo maduro y con 

capacidad de discernimiento que torna superfluo al Eforato. Además, agrega Oncina, si 

el pueblo no posee tal madurez, entonces no hay parámetros para que tome una decisión 

justa y, al fin y al cabo, la democracia directa y asamblearia, la de la violencia de la 

multitud exaltada que quería evitar, termina siendo la salvación (p. 337). Para R. Schottky 

(“Das Problem der Gewaltenteilung”, op. cit., p. 317) Fichte se aparta del modelo de 

Estado de Rousseau precisamente con el Eforato, y también para I. Nakhimovsky (op. 

cit., pp. 159-160) con el Eforato Fichte resuelve los problemas de la asamblea o referén-

dum regular en Rousseau, aunque no le concede demasiada relevancia. 
47 En buena medida, esta interpretación se condice con la exposición madura de la Doc-

trina del Derecho, Das System des Rechtslehre de 1812 (FSW X 632-634), donde Fichte 

se hace eco de las críticas y abandona completamente la figura de los éforos, pero propone 

un espacio público de sabios. Véase también M. Rampazzo Bazzan (“L’Eforato…”, op. 

cit., pp. 101-103).  



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

332 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En tiempos de interdicto, la soberanía recae en la entidad auto-consti-

tuida y auto-proclamada como tal, el pueblo en su máxima expresión. En una 

primera instancia, el pueblo no se organiza espontáneamente y en secreto 

contra sus funcionarios; no se auto-constituye solo, sino en virtud de la con-

vocatoria de los éforos y bajo el presupuesto de una situación grave. La deci-

sión del pueblo –o a favor del ejecutivo, o a favor de los éforos– no puede 

dispersarse en una heterogeneidad de opciones, sino que se concentra en la 

disyunción excluyente y decide desde ella. El resultado, de no lograrse 

unanimidad absoluta, debe desembocar en una mayoría nítida y, como en la 

elección de los funcionarios (8.5), subsumir en ella o escindir de ella a la 

minoría.48 ¿Qué sucedería, como cabe esperar de tal polarización, si la deci-

sión no fuera nítida, sino reñida? Fichte confía en que una u otra opinión se 

expanda hasta ganar la mayoría, pero carece de una respuesta para lo que 

sería el peor escenario: una dualidad equilibrada y sostenida que extendería 

(¿por cuánto tiempo?) la interrupción del derecho. La única respuesta que se 

desprende de un escenario semejante es la división en dos. 

Por más que en ciertos pasajes Fichte subraye la relevancia de los éforos, 

no deja de plantearse la posibilidad de que se alíen con el ejecutivo para 

oprimir al pueblo, y entonces todas las prevenciones –que se los elija de mo-

do directo, que el cargo dure cierto tiempo, que rinda cuentas, etc.– resultan 

insuficientes.49 Y aunque arguya que esta posibilidad sea improbable, la ana-

liza y, nuevamente, la resuelve con un criterio práctico: si un particular con-

voca a la comunidad, comete un ilícito y debe ser declarado rebelde; pero si 

la comunidad se levanta espontáneamente, se auto-proclama y se convierte 

en pueblo, entonces se produce de hecho el interdicto.50  

Esta última posibilidad de que los éforos sean envueltos por el clima de 

corrupción generalizada, muestra entonces que, más que erigirse en institu-

ción última de decisión, conforman una suerte de salvoconducto para, al mo-

do de un termómetro de la situación social concreta, prevenir desmanes ma-

yores y ofrecer un escenario que el ejecutivo no alcanza a percibir. En este 

sentido, más que colocar al Eforato sobre el ejecutivo y como conciencia 

moral que se fuga del tratamiento del derecho (cuando no lo complica y des-

truye), cabría pensarlo como una suerte de órgano interno, alejado de la toma 

de decisiones e interrelacionado con los efectos sociales de las mismas –por 

lo cual conviene que sea un poder separado y autónomo en su proceder–, 

capaz de expresar la concordancia o discordancia entre la cabeza y el cuerpo 

                                                           
48 GNR § 16.XI, GA I/3 454-455, FDN 246-348. 
49 GNR § 16 XII-XIII, GA I/3 455-456, FDN 248-249. 
50 A. Damiani (“Autoridad política y soberanía popular”, op. cit., pp. 45-46) distingue 

conceptualmente entre el interdicto declarado por los éforos y el que resulta del levanta-

miento del pueblo: mientras el primero “no implica un estado de excepción respecto de 

la norma constitucional, sino más bien el cumplimiento de dicha norma” (p. 46), el segun-

do se activa cuando fallan los mecanismos institucionales. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 333 

 
 

social, capaz de detectar el desmembramiento entre la conducción y la base. 

De ahí que entre el ejecutivo y los éforos cobren sentido las negociaciones 

previas y tratando de evitar el interdicto, más allá de la desconfianza que 

podrían suscitar. La idea sería siempre evitar una catástrofe social y política. 

En caso de que los éforos tampoco perciban la escisión entre gobernantes y 

gobernados, sólo resta una instancia efectivamente última (pero que a la vez, 

cabe preguntarse, si acaso no torna vacua a esta institución que Fichte cuidó 

tanto en pergeñar), el levantamiento del pueblo en una situación al borde del 

colapso y del hundimiento del Estado. Así lo expresa: 

 

Toda persona privada que convoca a la comunidad contra la vo-

luntad del poder ejecutivo –en el cual, hasta que la comunidad no 

sea reunida (besisammen), está depositada la voluntad común 

[…]–, es un rebelde […]. Pero –hay que notar bien esto– el pue-

blo” –y agrega Fichte en nota: “Entiéndase bien, hablo del pueblo 

entero”– “nunca es rebelde, y la expresión rebelión utilizada res-

pecto de él es el disparate más alto que jamás se ha dicho; porque 

el pueblo es en el acto y según el derecho el poder más alto, sobre 

el cual no hay nada; es la fuente de todo otro poder, y únicamente 

responsable ante Dios. Mediante su ensamble (Versammlung) el 

poder ejecutivo pierde, en el acto y según el derecho, su propio 

poder. Sólo contra un superior sucede la rebelión. Pero ¿qué es 

superior sobre la tierra? Pues ¡el pueblo! Podría rebelarse sólo 

contra sí mismo, lo que es absurdo. Sólo Dios está sobre el pueblo; 

por tanto, si debe poderse decir que un pueblo se ha rebelado con-

tra su príncipe, entonces se tiene que admitir que el príncipe sea 

Dios, lo que podría ser difícil de demostrar.51 

 

El ejecutivo carece de la facultad y de la legitimidad para producir la 

voluntad o el consentimiento de los gobernados. Y carece más profundamen-

te de ellas cuando frente a sí se ha generado una totalidad inexcusable, el 

pueblo entero, que se auto-configura por contraposición a todos los poderes 

establecidos y muestra que tanto el ejecutivo como los éforos han perdido su 

capacidad de unificación y, por ende, carecen completamente de fuerza di-

rectriz y de legitimidad en sus respectivas funciones. Sobre el pueblo reuni-

do, autoproclamado y sintetizado en una totalidad nueva y aparte, no hay 

nada que se pueda oponer. La escisión alcanzó su punto máximo de quiebre. 

Pero el desgarramiento contiene el desafío –nada desdeñable, de acuerdo con 

la crítica a la democracia directa (8.2)– de convertir (o de re-convertir) 

                                                           
51 GNR § 16.XIII, GA I/3 456-457, FDN 249-250. Entre la primera y la segunda oración 

citadas suprimimos la separación de párrafos y, como es visible, insertamos en la cita la 

nota al pie, para ponderarla en toda su fuerza y porque se trata de una aclaración muy 

significativa. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

334 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

inmediatamente lo múltiple en Uno, de ponerse a sí mismo como totalidad y 

definir una nueva conducción. La sacralidad concierne a ese momento prísti-

no de unificación absoluta, el momento en que el pueblo es Uno.52  

Ahora bien, el momento revolucionario también se define con la disyun-

ción excluyente: si en efecto el pueblo entero se reúne y se manifiesta, su 

expresión encarna la ley jurídica y resulta incuestionable e inapelable; de lo 

contrario, si no se efectúa la reunión del pueblo, será una parcialidad rebelde 

la que convocó o incentivó el levantamiento infructuoso y, como tal, merece 

todo el castigo y rigor de la ley vigente. El argumento de Fichte reside en 

que el poder injusto –sea cual fuere: el ejecutivo y los éforos, o los rebeldes– 

siempre es débil, y su debilidad precipita el resultado. En la correlación de 

fuerzas (2.5) se determina el lado de la polarización que subsiste, que será el 

más fuerte. En última instancia, si unos u otros han interpretado mal la situa-

ción, ello se mostrará como consecuencia práctica, esto es, o bien mediante 

el levantamiento, o bien mediante la pasividad o indiferencia del pueblo. Por 

consiguiente, la clave para decidir la contienda en favor de los detentores del 

poder o de los rebeldes radica en la cantidad de múltiples individuos que 

logren reunir. Así como el sujeto tiene plena libertad para, ante un múltiple 

dado, conceptualizar al objeto según su entender (4.6), y la praxis define si 

el conocimiento fue adecuado o no, del mismo modo la interpretación sobre 

los hechos mostrará la justeza de la parte que tenga razón en las acciones 

consecuentes. 

Según el proceder polarizador de Fichte, caben dos posibilidades: o bien 

el pueblo entero se levanta, y los instigadores son elevados y consagrados 

como “custodios de la nación” o “éforos naturales”; o bien el pueblo no se 

levanta, y los rebeldes son castigados, devienen “mártires del derecho”.53 Por 

lo tanto, pese a las apariencias de espontaneísmo, de autoproclamación o de 

síntesis desde abajo, el levantamiento del pueblo siempre contiene sus pro-

pios referentes, referentes cuyo destino se extrema al máximo y depende de 

la capacidad de interpretación de la voluntad común implícita y de la ejecu-

ción y acción de la misma, es decir, de que sea una voluntad que responda. 

El fracaso de la rebelión se explica: o bien porque la opresión y la inseguri-

dad no se perciben o no se dan realmente (o, podríamos agregar, sólo se dan 

para un sector); o bien porque el pueblo no está lo suficientemente despierto 

                                                           
52 “Su levantamiento” –esto es, el levantamiento del pueblo entero–, según la naturaleza 

de la cosa, no sólo según la forma, sino también según la materia, siempre es justo, porque 

hasta que la inseguridad y la mala administración no oprima a todos y devenga un peligro 

universal, cada individuo sólo se cuida a sí y busca abrirse paso tan bien como pueda. 

Nunca se ha levantado un pueblo, y nunca se levantará como un hombre (Ein Mann), si 

la injusticia no ha llegado al punto supremo”, GNR § 16.XIII, GA I/3 457, FDN 250. 
53 GNR § 16.XIII, GA I/3 457-458, FDN 251. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 335 

 
 

como para reclamar por sus derechos. En ambos casos, los rebeldes son casti-

gados por no haber interpretado adecuadamente la situación.54 

En suma, el momento revolucionario no se erige como vertebración del 

Estado racional; por el contrario, en el Fundamento del derecho natural está 

acotado a su mínimo alcance.55 Ante todo, el Estado prevé una serie de ins-

tancias para acompasar la articulación entre el poder público y los ciudada-

nos, y en este contexto específico los éforos cumplen una función mediadora. 

En caso de obturación, el relevo social para impugnar el módulo ejecutivo-

éforos se estrecha a los particulares instigadores y rebeldes que sólo pueden 

salvar su accionar en caso de lograr un levantamiento absoluto de la comuni-

dad, constituida entonces como pueblo. Pero ni el pueblo, ni la comunidad, 

existen previamente, porque no existen por separado del Estado, no conser-

van una independencia respecto de la organización vigente. Luego, el proce-

so se torna bastante peculiar: de pronto –una inmediatez compleja, crítica, 

difícil de captar– el pueblo se convierte en Uno, y su voluntad resulta inape-

lable. La disposición argumentativa de Fichte lleva vertiginosamente a la 

disyunción excluyente.  

A primera vista, la resolución sería una suerte de respuesta empírica para 

un problema de índole conceptual –el de limitar el ejercicio del poder ejecuti-

vo a lo que circunscribe el derecho–, porque la verdad del momento revolu-

cionario sólo se define en los hechos. Pero la respuesta al problema no puede 

ser empírica, sino conceptual. Por una parte, el modo de tratar el tema lleva 

a Fichte a pergeñar un procedimiento para racionalizar y resolver un momen-

to que parece escapar al ordenamiento del poder estatal, o al menos llevarlo 

a un extremo, al borde del colapso. Por otra, lo que prima en el momento 

revolucionario es el proceso de estabilización. Al modo de un testeo práctico 

en busca de la voluntad, la manera de resolver el conflicto consiste en saturar 

por polarización y producir una nueva amalgama, y así no queda más opción 

que abrir todas las posibilidades y trazar los caminos de continuidad hacia el 

retorno de la estabilidad jurídico-estatal. Por ende, la zozobra serviría de re-

                                                           
54 “Si el pueblo no se levanta, esto demuestra, o bien que la opresión y la inseguridad 

pública no llegaron aún a ser suficientemente observadas, o que no existen realmente; o 

bien que el pueblo aún no se ha despertado como para querer la libertad y para la intuición 

de sus derechos […]. Los exhortadores del pueblo serán castigados como rebeldes […]. 

Ellos deberían haber conocido mejor su nación” (GNR § 16.XIII, GA I/3 458, FDN 251).   
55 En consonancia con esta idea, F. Oncina (“El tempo del derecho de Fichte”, op. cit., p. 

330) sostiene que revolución y derecho son incompatibles, porque la primera conlleva la 

destrucción del segundo, y porque el ritmo del derecho es lento y se basa en la ley de 

coherencia/consecuencia, mientras que el de la revolución es acelerado. Y critica el levan-

tamiento del pueblo en términos de “apocalipsis”, “Juicio Final”, violación de la constitu-

ción, y las figuras del indolente/cobarde y del rebelde/mártir o esclarecido (pp. 333-334). 

Concluye: “Fichte parece haber comprendido que para ser progresista tiene que ser con-

servador” (p. 334), porque elige al hombre probo y maduro para los cargos públicos; esta 

observación se puede aplicar a la estrategia de estrechar la revolución. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

336 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

creación fundacional que muestra la relevancia tanto de la estabilidad y con-

sistencia interna del orden estatal, como de la legitimación (o deslegitima-

ción) de la conducción desde el todo (5.6). Esta relevancia se refleja en el 

último tema del § 16, la Constitución.     

            

8.7) LA CONSTITUCIÓN 

 

En un Estado racional, la Constitución significa la columna vertebral de 

estabilidad, sostén y continuidad del derecho, por cuanto en ella se enlazan 

las voluntades particulares en una “voluntad común originaria”.56 La Consti-

tución, la ley de leyes, define al Estado, expone el punto máximo de conver-

gencia, concordancia y unanimidad absolutas. Fichte le dedica a este tema 

los últimos apartados del § 16, y más extensamente el § 21 –aunque, en este 

último caso, desplazándose hacia un significado empírico (9.7)–.57 

Aquí ya no se plantea, como en los primeros escritos (3.1, 3.3, 3.5), si el 

pueblo tiene derecho a cambiar la Constitución, a la que declara inmutable y 

válida para la eternidad; al menos, no convalida una modificación sustancial, 

sino sólo modificaciones accesorias concernientes a la legislación civil y a 

las transformaciones económicas de la sociedad. Porque, para realizar un 

cambio sustancial de la Constitución, se requiere unanimidad absoluta, que 

se distingue de la relativa –donde hay una mayoría y una minoría, y donde 

la segunda se acopla a la primera, como en los casos anteriores (la elección 

y la decisión en el interdicto)– en que la disyunción se presenta en términos 

de exclusión: sólo pueden permanecer en el Estado quienes estén de acuerdo 

con la Constitución.58 Por consiguiente, en este esquema del Estado racional 

el cambio revolucionario no tiene lugar, salvo bajo los parámetros analizados 

arriba (8.6), que como observamos son extremos y rayanos a la disolución o 

escisión de la comunidad, y de ahí que sea tan importante ponderar este pará-

grafo en su visión de conjunto. Un cambio sustancial de la Constitución debe 

tener unanimidad absoluta, sin ningún disidente. No obstante, Fichte siempre 

deja entreabierta una posibilidad: “Si la Constitución es ilegítima (unrecht-

mässig), puede ser cambiada por una legítima”.59  

                                                           
56 GNR § 16.XIV, GA I/3 458, FDN 251. 
57 M. Rampazzo Bazzan (“L’Eforato…”, op. cit., pp. 93-95) llama la atención sobre la 

diferencia semántica entre Verfassung (sentido amplio) y Konstitution (sentido jurídico 

preciso) desde la Doctrina del Derecho de 1812. En este contexto del Fundamento del 

derecho natural, Konstitution refiere al cuerpo de leyes fundamentales del Estado, y se 

aproxima al de Para la paz perpetua de Kant, esto es, al acto de la voluntad universal por 

el cual la multitud deviene un pueblo. 
58 GNR § 16.XIV, GA I/3 458-459, FDN 251-252. 
59 GNR § 16.XIV, GA I/3 459, FDN 252. No dice lo mismo Fichte en el “Apéndice” de 

Sittenlehre o Ética de 1798, donde cualquier Constitución, por ilegítima que fuera, es 

preferible a ninguna (FSW XI 125; trad. cit., p. 366). Pero esto no contradice lo afirmado 

aquí. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 337 

 
 

¿En qué contexto sería ilegítima una Constitución? Únicamente en aquel 

en que no se cumplen los principios jurídicos establecidos aquí, en el Funda-

mento del derecho natural (libertad, igualdad, consentimiento, responsabili-

dad, etc.), es decir, en el despotismo. Por eso, la incitación revolucionaria de 

los primeros escritos de Fichte se corresponde justamente con esa contienda 

argumental, mientras que en este caso el ámbito de problematización es com-

pletamente diferente. La legitimidad involucra el modo como los ciudadanos 

están amalgamados social, jurídica y políticamente: en el despotismo la arti-

culación resulta forzada, tensa, resistida, consumida por la opresión (2.4), y 

entonces sólo queda como luz hacia la racionalidad la revolución (2.5). En 

cambio, el Estado racional del Derecho natural prevé otro tipo de articula-

ción basado en la libertad, en la igualdad y en la interacción recíproca, con-

ceptos todos que desembocan en la voluntad común. Por tanto, si el cambio 

de Constitución fuera sustancial, lo sería orientado hacia esta voluntad co-

mún, mientras que, si fuera accidental, no modificaría significativamente lo 

expuesto. 

Además, la organización racional del Estado arroja el mismo aspecto pa-

radójico que antes Fichte (3.5) explicaba por la sociedad y la moral: el buen 

funcionamiento del Estado equivale a su superfluidad o, mejor, a su imper-

ceptibilidad: 

 

Más bien, cuanto mejor organizado (eingerichtet) esté el Estado, 

tanto menos se lo notará, porque, por su fuerza en reposo, por su 

peso interno, toda posibilidad de su actividad causal externa ya en 

el surgimiento está superada. Él mismo se inhibe a actuar.60 

 

En este enigmático pasaje Fichte sugiere que el Estado, cuando funciona 

bien, se torna imperceptible; es decir, su sola presencia conlleva ordenamien-

to, y no necesita exteriorizar su actividad causal porque ya se efectiviza. El 

Estado, por su propia importancia y sin hacer nada, genera una legalidad y 

fomenta la costumbre de cumplir con la ley; así se disuelve la tarea coactiva 

de enderezar las voluntades errantes. En este sentido, el Estado contiene, 

desde su origen, una finalidad cultural y pedagógica, la de dirigir, orientar o 

conducir las acciones conforme a la legalidad y establecer un marco jurídico 

básico. Todo esto el Estado lo produce con su sola presencia, por su propio 

peso sin más. De ahí que inhiba su actuar, pues las fuerzas subjetivas ya están 

orientadas según los designios del Estado y se ordenan mancomunadamente 

hacia el fin común. Ahora bien, deducir de un pasaje como el citado que, por 

ejemplo, el Estado se circunscribe a la coacción o está condenado a la super-

fluidad (e incluso que es un concepto más de este dispositivo jurídico), cons-

tituye una distorsión. No sólo el Estado no se circunscribe a la coacción, sino 

                                                           
60 GNR § 16.XV, GA I/3 459, FDN 253. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

338 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

que manifiesta ya aquí que se orienta hacia funciones –por así decir– más 

nobles o elevadas (pero no por ello menos necesarias), sino también que su 

eventual superfluidad se explica, paradójicamente, por su presencia, que no 

se reemplaza en absoluto con la moralidad, sino que es condición para que 

comience el perfeccionamiento de las costumbres.  

Luego, Fichte agrega que el Estado se dirige a decidir los conflictos entre 

los ciudadanos sobre la propiedad. En cuanto marco de orden ya conforma-

do, o en cuanto dirección de las fuerzas individuales según la perspectiva de 

la voluntad común, secundariamente administra los conflictos entre particu-

lares. Por lo tanto, el Estado primero actúa (o deja de actuar, por su sola 

relevancia) y luego arbitra. Si la ley resulta ser clara, simple y comprende la 

mayor cantidad de casos posibles, entonces –razona Fichte– los litigios dis-

minuyen considerablemente y cada uno puede refrendar para sí la aplicación 

justa y precisa de la ley, evitando la indeterminación y el deseo de apoderarse 

de los bienes de otro. En este segundo aspecto sucede lo mismo que con el 

primero, a saber, el buen funcionamiento del Estado torna invisible su actuar: 

 

Pues, ¿de dónde surgen todos los crímenes sino de la codicia y de 

la pasión irritada por ella, o también de la carencia y de la pobreza, 

que no tendrían lugar si la ley cuidara debidamente la propiedad 

de cada uno? ¿Y cómo pueden surgir esos crímenes una vez que 

las fuentes de los mismos son desviadas? Una buena ley civil y la 

administración estricta de la misma, suprimen totalmente la aplica-

ción de la legislación criminal.61 

 

Si el Estado asegura, primordialmente, la posición social-económica de 

cada particular, de modo que no llegue a la situación en la cual su riqueza o 

miseria lo coloque al borde de la marginalidad como para inclinarse al delito 

(por ambición o por necesidad), entonces la legislación criminal o aplicación 

de la ley y de las penas correspondientes serán, no moneda corriente, sino un 

puñado de casos aislados. La fuente de todo delito –suscribiría Fichte– es la 

desigualdad, y de ahí que el Estado racional, el buen Estado, el del “pueblo 

feliz”,62 se concentra en la justicia, una justicia que –como rémora de Platón– 

se erige en columna vertebral de este sistema. Pero no se trata de una armonía 

de castas o individuos concertados cada uno en sus funciones específicas y 

bajo una estructura jerárquica natural. En el organicismo fichteano genera 

repugnancia la jerarquización pre-moderna. Tampoco se trata de una repara-

ción utilitaria e individualista que encumbra al propietario junto con la pro-

tección de sus bienes, como sucede con el liberalismo. Como veremos (9.4), 

la justicia que defiende Fichte atañe, ante todo, a lo social y económico, pero 

                                                           
61 GNR § 16.XV, GA I/3 459-460, FDN 253. 
62 GNR § 16.XV, GA I/3 460, FDN 253. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 339 

 
 

también se podría extender a la cultura y a la educación en general, es decir, 

a derechos sociales. La coacción, la penalidad, el poder policial, el arbitraje, 

etc., ocupan un lugar secundario (9.6, 9.7). En consecuencia, si la legislación 

penal se torna superflua e innecesaria, y si el Estado ya se muestra en sí mis-

mo organizado –de modo que los extremos de codicia y pobreza no surjan–, 

toda esta imperceptibilidad resulta posible porque el Estado ya cumple con 

la función primordial, fundamental y distintiva, de actuar conforme a la ra-

cionalidad y poner a cada particular en una posición social (o en propiedad) 

y articularlo en la instancia del intercambio común. Esto hace consistente a 

la Constitución, porque brota con ella una amalgama de tipo organicista don-

de ninguna parte queda afuera de la totalidad vital. 

En este cierre optimista de Fichte, que en cierta medida contrasta con la 

tonalidad general del parágrafo, el ejecutivo y los éforos tendrían poco tra-

bajo, y no habría sustento para la revolución o para la muchedumbre exaltada 

y sin ley. Porque, concluye –con otra rémora platónica e intelectualista–, si 

a los hombres se los obliga a reflexionar (Bedacht) prudentemente, se los 

conduce a trabajar con reflexión y prudencia.63 

 

8.8) LA CONCEPCIÓN POSITIVA DEL ESTADO 

 

Sin dudas, el desarrollo del § 16 del Derecho natural ofrece un abanico 

de temas bastante heterogéneo y la ilación parece entrecortada, pero a la vez 

se puede reconstruir y explicitar una profunda conexión interna. En líneas 

generales, se observan tres grandes momentos en el desenvolvimiento del 

parágrafo: en primer lugar, la deducción del Estado, la caracterización y la 

conformación del poder público; en segundo lugar, un momento más conflic-

tivo donde, por medio del rol del Eforato y del levantamiento del pueblo, 

Fichte bordea la posibilidad de cuasi-destrucción total de las instituciones y 

de la comunidad misma; y por un último, un tercer momento donde el esce-

nario jurídico-político hipotético se sitúa justo en las antípodas de lo anterior, 

esto es, en la armonía del funcionamiento del Estado. Los distintos tenores 

acentúan o debilitan lo que denominamos las interpretaciones habituales so-

bre el concepto de Estado en Fichte (1.4), y conducen a lo que subrayamos 

con insistencia: en contraste con la crítica al despotismo, donde emerge una 

concepción negativa, la propuesta del Estado racional en esta obra expone 

una centralidad inusitada para las interpretaciones anteriores, insoslayable (y 

no relativizable) para este contexto y para el conjunto de la filosofía jurídico-

política de Fichte, una centralidad que a partir de este parágrafo sólo acre-

cienta su relevancia.    

En la deducción del concepto de Estado (8.1) en los primeros apartados, 

Fichte apunta a convencer a la voluntad atómica y egoísta con un mínimo de 

                                                           
63 Ibídem. 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

340 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

convergencia que tendría que aceptar, y la reconduce hasta la voluntad co-

mún, que se erige no sólo como concepto o formalmente, sino también se 

concretiza y cristaliza en un poder supremo real y efectivo, para lo cual tiene 

que subsumir en sí –y no escindirse de y contraponerse– a las voluntades 

particulares que, desde ahora, sólo serán tales en la medida en que quiebren 

la ley o ingresen en un litigio. La voluntad común contiene y delimita, bajo 

la columna vertebral de la ley, a las voluntades privadas, cuyo poder ya ha 

sido transferido al Tercero, que en rigor es un Primero del que se desprenden 

y separan las dos partes en conflicto. Así, la voluntad se retrotrae a un enlace 

fundamental que concierne a la consistencia del Estado y donde lo común 

prima sobre lo individual, porque lo posibilita entrelazándolo. Todo esto de-

be resultar aceptable incluso para el particular más reticente e individualista, 

en virtud de la conflictividad que se evidenció en el estado de naturaleza 

analizado en el capítulo anterior. 

La importancia del vínculo entre partes e interno a la totalidad se torna 

más cristalina aún a partir del contraste con el enlace injusto (8.2), donde el 

poder ejecutivo se asocia con un sector de la sociedad para atentar contra 

otro sector y, en este sentido, usurpa la voluntad común y, en nombre de ella, 

consagra la opresión. Ante semejante escenario, Fichte propone como prime-

ra solución la reciprocidad según la cual de un solo acto injusto se sigue y se 

legitima toda una cadena de actos similares; pero esta perspectiva no resuel-

ve el problema. La segunda solución consiste en refrendar con una ley consti-

tucional el que el poder ejecutivo tenga que actuar siempre, castigando las 

injusticias según su orden de aparición. Sin embargo, en caso de que el enlace 

injusto sea, no entre una minoría poderosa contra la mayoría débil, sino a la 

inversa, el de una mayoría irritada y enceguecida, ¿quién juzga? ¿Quién juz-

ga a la muchedumbre exaltada? Tampoco parece viable. La tercera solución 

señala la necesidad de representación: el poder de la comunidad entera tiene 

que ser transferido a una o a varias personas que conformarán la cabeza o 

poder ejecutivo –contra la democracia directa–, un ejecutivo que a su vez se 

haga responsable de las decisiones y que –contra el despotismo– sea contro-

lado por otra institución, el Eforato, capaz de llevarlo a juicio. En suma, todo 

enlace que se aleje de los parámetros básicos de igualitarismo y busque bene-

ficiar a un sector, se convierte en enlace injusto, y la deducción del concepto 

de Estado tiene que prevenir esta posibilidad exponiendo las instituciones 

implicadas. 

La crítica de Fichte a la división de poderes (8.3) permite perfilar las 

atribuciones del ejecutivo y deslindar el funcionamiento del Eforato. Si el 

ejecutivo gobierna, y si sus actos son leyes, y si procura el cumplimiento de 

las sentencias, entonces no puede sino reunir en sentido amplio las funciones 

ejecutiva (en sentido restringido), legislativa y judicial. Dividir este único y 

mismo poder trae las dificultades indicadas, de modo tal que, o bien son uno, 

o bien no hay poder supremo y se erosiona la institucionalidad. Por lo tanto, 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 341 

 
 

para Fichte este poder supremo, si es tal, no se divide. De ahí que el Eforato, 

estrictamente, no sea un poder más, sino un no-poder o poder negativo; es 

decir, vigila la concordancia de las leyes positivas con la ley jurídica, pero 

en rigor tampoco juzga, sino que fiscaliza y, a lo sumo, produce el interdicto 

para que la comunidad juzgue. No es un contrapoder efectivo, no se coloca 

ni a la altura del ejecutivo, ni por encima de éste; es más bien un detector de 

la llana situación social en la recepción de los dictámenes del ejecutivo. En 

este sentido, no hay división de poderes, ni disputa sobre dónde reside la 

soberanía. En cuanto intérprete facultado para explicitar los contenidos de la 

ley jurídica, el ejecutivo concentra un liderazgo natural, pero cuya legitimi-

dad se juega en el ejercicio mismo del poder, y sobre esta tarea de aplicación 

los éforos observan y ponderan su funcionamiento. 

En la clasificación de las formas de gobierno (8.4) Fichte sugiere cierta 

articulación entre la conducción (monarca o presidente eterno) y el cuerpo 

organizado, con todos, con ninguno o con algunos de los cargos por elección 

o herencia. El argumento se orienta a que una sola persona no puede tomar 

todas las decisiones en todos los ámbitos; pero, a la vez, o el cuerpo está muy 

bien organizado y toma decisiones armónicamente –una presuposición que, 

en el orden de los desafíos de este Derecho natural, sería un tanto inapropia-

da–, o se requiere una decisión última. Sea cual fuere la forma de gobierno 

y de elección, ellas se definen constitucionalmente con la voluntad común 

originaria, y lo importante es que el Eforato observe su funcionamiento. En 

verdad, lo importante no es el Eforato en sí, sino la estabilidad y consistencia 

interna que los éforos tendrían que percibir a nivel social. Incluso Fichte pre-

fiere la representación hereditaria en los pueblos bárbaros como señal de 

estabilidad interna y, paradójicamente, como modo de extremar las contra-

dicciones hacia una salida revolucionaria.  

La elección y conformación del poder ejecutivo (8.5) de alguna manera 

termina de moldear la deducción del Estado, pues mediante la polarización 

donde la mayoría subsume a la minoría, se produce por unanimidad la deter-

minación del intérprete natural que culmina la encarnación de la figura del 

cuerpo estatal. Aunque en rigor no se trata de un sistema de elección, sino de 

una elección originaria o del consentimiento básico para la conformación de 

la voluntad común, y aunque el procedimiento busca establecer una concor-

dancia absoluta, la raíz del planteo de Fichte es democrática –obviamente no 

en sentido directo, sino representativo– y también se rige por la legitimidad 

o consistencia interna. Ahora bien, queda absolutamente claro que el Estado 

no es el ejecutivo o el aparato gobernante, sino la comunidad misma que se 

objetiva transfiriendo su poder y la interpretación de la voluntad común a 

una persona o conjunto, y que de esta manera termina de concretizarse y de 

configurar un Estado determinado. Una vez efectuado este movimiento, la 

comunidad se disuelve, o mejor, se subordina a la totalidad conducida por el 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

342 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

ejecutivo. En este punto, la comunidad carece de capacidad fundante o sobe-

rana y se identifica directamente con todo el Estado y, por ende, también con 

su conducción. En la secuencia de atribuciones del ejecutivo (a-d) se destaca, 

ante todo, el que sea un poder libre, no mecánico, lo cual supone cierta dis-

crecionalidad, que no cabe objetar como abuso –dado que es responsable de 

sus actos y su legitimidad se juega en la aplicación–, sino antes bien concebir 

como la fuente de políticas públicas en el organicismo donde cada uno debe 

poder vivir de su propio trabajo (9.4, 10.3). Éste es el significado primordial 

de la justicia y de la estabilidad, que sitúa en un lugar secundario los compo-

nentes represivos y coactivo-penales-policiales. No en estos últimos, sino en 

la posición social y en la interacción de cada miembro de la comunidad orgá-

nicamente articulada, reside la clave de la justicia, y sólo subsidiariamente 

en los daños o crímenes a reparar. 

Con la dotación de semejante poder al ejecutivo, la pregunta subsiguiente 

–sobre cómo lograr que siempre actúe conforme a derecho– abre lo que se 

podría considerar, a grandes rasgos, el segundo momento del § 16. Los re-

quisitos (a-d) enumerados por Fichte (la visión de interés común e indepen-

dencia de los funcionarios, el tiempo prudencial para la concreción de la 

justicia, la coherencia o jurisprudencia, y la publicidad) son a todas luces 

insuficientes para garantizar la identidad entre poder y derecho. Si a esto se 

suma que el ejecutivo también es juez último sobre el cual no hay apelación 

(requisito e), el problema queda a la vista.  

Bajo la hipótesis de discordancia entre poder y derecho, entonces, se abre 

la posibilidad del interdicto, donde cobra fuerza el rol social de los éforos, o 

en última instancia el momento revolucionario (8.6). Se trata de un momento 

que se justifica desde la inacción del Estado o desde la incoherencia con la 

ley jurídica. El problema que se suscita en torno de la revolución corresponde 

a su legitimidad: si la fuente de poder ha sido la comunidad que transfirió su 

fuerza y capacidad de juzgar, sólo ella podría erigirse sobre el ejercicio sobe-

rano e impugnar su proceder. Sin embargo, la comunidad se ha disuelto y 

subsumido en el todo estatal, como la voluntad particular en la voluntad co-

mún; es decir, en verdad la comunidad ya no existe más. Por definición, la 

voluntad privada tiene que obedecer, y su única organización comunitaria 

concluye en la voluntad del poder ejecutivo. Si no obedece y se resiste, se 

convierte en rebelde, y su propia voluntad le exige ser castigada con el rigor 

de la ley. El devenir de esta voluntad privada conlleva la escisión y la para-

doja de tener que quebrantar la ley en nombre de una ley superior, o rebelarse 

a la voluntad común en nombre de otra supuesta voluntad que, según su 

entender, sería la verdaderamente común. Por otra parte, si no cabe esperar 

que el ejecutivo se enjuicie a sí mismo o admita su inacción o contradicción, 

entonces tiene que producirse un mecanismo institucional para refrendar so-

cialmente la aceptación o el rechazo de las medidas que toma el ejecutivo o 

que sirva de instancia preventiva del momento revolucionario.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 343 

 
 

Pero Fichte no se muestra afecto a las reuniones periódicas, ni al carácter 

asambleario; antes bien, pondera la estabilidad, y diseña un salvoconducto 

para el enjuiciamiento del ejecutivo, esto es, el Eforato, cuyo poder de con-

trol y supervisión tiene como única acción propia la declaración del interdic-

to, la prohibición de la continuidad del ejecutivo, y la consiguiente convoca-

toria a la comunidad, que recobra así su condición de pueblo soberano. En 

un tribunal, el pueblo determina cuál de los dos –o los administradores del 

ejecutivo, o los éforos– tiene razón, y la parte que no tuvo razón recibe la 

peor condena. Aunque los éforos parecen apoderarse en el interdicto de la 

representatividad suprema, la disyunción excluyente también los coloca co-

mo enjuiciados; por tanto, más que un poder sobre otro poder, se trata de una 

dualización del poder que canaliza institucionalmente un contexto social 

conflictivo. No obstante, hay un escenario más conflictivo aún, el del levan-

tamiento del pueblo ante la hipótesis de connivencia entre ejecutivo y éforos. 

En tal caso, claramente, el Estado se encuentra al borde o ya sumido en el 

proceso de disolución. Si el particular-rebelde (o la facción) convoca y logra 

el levantamiento del pueblo entero, la organización anterior no poseía la 

amalgama interna suficiente y el nuevo representante logra captar y sintetizar 

–o interpretar y conducir– la totalidad auto-constituida en ese momento fun-

dacional. La polarización se determina y decide por la capacidad de las partes 

(representantes de las instituciones y rebeldes) para reunir el múltiple más 

amplio y cohesionado. Más allá de las connotaciones empíricas, la respuesta 

de Fichte frente al problema planteado –cómo lograr que la administración 

sea siempre acorde al derecho– ofrece como elucidación conceptual los 

caminos por los cuales la conducción, sea cual fuere la parte triunfante, logra 

legitimidad y hegemonía sobre la base social. En última instancia, el inter-

dicto o el levantamiento revolucionario del pueblo significan justamente una 

reconfiguración de la organización interna, de la amalgama y consistencia 

social-estatal. 

En contraste con el segundo momento donde asoma y acecha la disolu-

ción del Estado, el último momento y tema con el que cierra el § 16 (y la 

publicación de la primera parte del Fundamento del derecho natural), es la 

Constitución (8.7). Este tercer momento contrasta notablemente en el tono y 

en el contenido respecto de los dos anteriores. En cuanto voluntad común 

originaria, la Constitución exige unanimidad absoluta, y no se modifica en 

lo sustancial, sino sólo accesoriamente, salvo en caso de que la Constitución 

existente sea ilegítima y no responda a los parámetros de racionalidad esta-

blecidos en este Derecho natural. En las antípodas de la cuasi-disolución, el 

Estado bien constituido u organizado logra un funcionamiento tal que se 

torna imperceptible, es decir, prescinde de la capacidad coactiva, porque las 

voluntades particulares ya se han orientado según las indicaciones de la vo-

luntad común. En efecto, los litigios entre los particulares tienen una misma 

fuente, la codicia y la miseria; si el Estado realiza una administración estricta 



CAPÍTULO 8 – La concepción positiva del Estado 

344 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

y asegura la posición social de cada particular, entonces anula el motivo del 

delito. Muy sucintamente Fichte esboza lo que será el programa del “Dere-

cho natural aplicado”: la función primordial del Estado es poner a cada uno 

en lo suyo, su propiedad, y asegurar el poder-vivir del propio trabajo; luego, 

secundaria y subsidiariamente, dirimir los conflictos y establecer los meca-

nismos coactivos, penales, policiales, etc. Si lo primero se cumple en profun-

didad, lo segundo se reduce drásticamente, se vuelve insignificante. Como 

veremos a partir del capítulo siguiente, la clave del sentido primordial del 

Estado reside, ante todo, en la organización interna, en la organicidad vital 

donde cada parte puede ser lo que es en virtud de la totalidad a la que per-

tenece y, además, en las consecuencias de esta organización, esto es, en la 

regulación de los estamentos sociales y del espacio público de intercambio, 

el mercado; en suma, la soberanía propia del Estado constituye un gesto de 

autoafirmación jurídica, política y económica. 

¿Cómo inteligir o sistematizar esta gama variopinta de problemáticas del 

§ 16? En buena medida el tono que moldea el desarrollo se encuentra en la 

interlocución proyectada al comienzo: el sujeto particular egoísta y reticente 

a enlazarse en una voluntad común, lo cual abona considerablemente la pers-

pectiva de la coacción (1.4). Esta tesitura incluso se extiende hacia el segun-

do momento, el escenario del interdicto o levantamiento espontáneo del pue-

blo que pone en jaque la organización institucional. Sin embargo, contrasta 

notablemente con el tema que aparece al final del parágrafo, donde resurge 

cierta argumentación favorable a la perspectiva de superfluidad. La coacción 

ya no tiene sentido, o al menos ya no tiene el mismo sentido, cuando el Es-

tado funciona de acuerdo con la razón; al mismo tiempo, sin la presuposición 

de los escenarios más conflictivos que se puedan trazar hipotéticamente, la 

capacidad de responder o responsabilizarse de la organización estatal queda-

ría seriamente comprometida. El razonamiento de Fichte parece proceder así: 

si el Estado puede subsistir incluso en los escenarios más difíciles, entonces 

también podrá responder, gestionar y estar a la altura en los escenarios más 

armoniosos. Y esto es precisamente lo que ni la perspectiva de la coacción, 

ni la de la superfluidad, ni tampoco la que coloca al Estado como un concepto 

más, logran captar suficientemente, a saber: que lo único verdaderamente 

estable y consistente para el sostenimiento y continuidad de una organización 

social-comunitaria es el Estado, que aquí Fichte distingue cuidadosamente 

de sus versiones (minoritarias o mayoritarias) negativas y despóticas, y que 

coloca como aquello que se ha de defender, reconfigurar o recuperar incluso 

en la situación de cuasi-colapso total como es el levantamiento popular. 



345 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 9 

 
El organicismo  

social-estatal 
 

 

De acuerdo con la progresividad problemática de la primera parte del 

Fundamento del derecho natural (§§ 1-16), recién con el concepto de Estado 

se logra una instancia de estabilización del conjunto de seres racionales que 

viven juntos. Ni el reconocimiento recíproco, ni la corporalidad, ni el estado 

de naturaleza ficcional, lograron cristalizar una articulación que resista los 

escenarios conflictivos y disolventes. Recién con la conformación de la vo-

luntad común y la transferencia del poder a uno o varios representantes que 

se tornan responsables de sus decisiones, la organización comunitaria alcan-

za un punto de consistencia y amalgama capaz de encauzar legítimamente a 

las voluntades más egoístas que se puedan presuponer. Así, precisamente, la 

dinámica hasta entonces meramente horizontal decanta en una verticalidad 

necesaria y coherente con el igualitarismo de partida. Por cierto, también el 

Estado se asoma al abismo institucional o a-institucional en las figuras res-

pectivas del interdicto llamado por el Eforato y la del levantamiento espon-

táneo del pueblo todo; sin embargo, en ambos casos lo que se impugna no es 

la potestad interpretativa de la ley jurídica, sino la coherencia con la misma 

en la promulgación de leyes positivas o decretos. En otras palabras, en tales 

casos no se cuestiona la verticalidad en sí misma, sino la capacidad de inter-

pretación y deducción de un contenido positivo en ciertos contextos especí-

ficos y, en efecto, la resolución del conflicto consiste principalmente en la 

sustitución de autoridades. Más allá de lo extremo del planteo de Fichte, se 

trata de un problema de administración o de funcionamiento, que no atañe 

en lo medular al concepto mismo, o a la concepción positiva del Estado. De 

ahí que el intrincado § 16 desemboque en la invisibilización del buen funcio-

namiento del Estado. 

Una vez establecido el fundamento firme sobre el cual descansa la comu-

nidad jurídica de seres racionales, fundamento sin el cual resulta imposible 

e inviable la existencia del derecho (y, con éste, cualquier comunidad en 

general, incluyendo las dimensiones contenidas previamente, desde el reco-

nocimiento y la autoconciencia, hasta el trabajo y la propiedad), el camino 

que prosigue Fichte se orienta a examinar los pliegues o niveles (no jerárqui-

cos ni naturales; es decir, no dados, sino derivados de la racionalidad misma) 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

346 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de la organización vertical. En este sentido, en la segunda parte del Funda-

mento del derecho natural (1797), que se titula “Derecho natural aplicado” 

(§§ 17-21), nuestro filósofo se encarga en buena medida de ampliar o expli-

citar lo que en la primera mostró apenas contenido –o quizás mejor, presu-

puesto– en la aplicación sistemática del concepto de derecho (§§ 8-16). En 

el capítulo anterior, la deducción del concepto de Estado presentó apenas 

algunos rasgos generales, sin ofrecer mayores determinaciones intrínsecas. 

La principal ventaja de esta segunda parte reside en que las figuras jurídicas 

–por ejemplo, el derecho originario y el de coacción– aparecen ya en relación 

con el Estado. En efecto, el hilo conductor es la “Doctrina del derecho polí-

tico” (Staatsrechtslehre), y el Estado mismo se sitúa en el centro de las consi-

deraciones. Asimismo, el derecho natural aplicado conlleva una representa-

ción del espacio social de interacción como espacio estatal, espacio en el que 

se delimita el ámbito privado, no como extrínseco ni como fundamento de 

lo común, sino al revés, como intrínseco y fundado por lo común. El espacio 

estatal-comunitario está urdido por la articulación de la voluntad. Y la volun-

tad deviene privada y particular (8.1) en la medida en que rompe con y se 

separa de la unidad con la voluntad-madre, la que unifica en la totalidad.  

Esta segunda parte contiene tres secciones y dos apéndices. La primera 

sección se focaliza en el “contrato de ciudadanía” (§ 17), bajo una dinámica 

similar a la anterior, esto es, mostrando las contradicciones y dificultades de 

la noción de contrato y los ensayos insuficientes de la articulación mera-

mente horizontal. El § 17 se subdivide en dos partes (A y B) y se encumbra 

en el Corolario. La segunda sección se focaliza en la legislación civil, que a 

la vez se ocupa primero del “espíritu” de la legislación, analizando la propie-

dad en base al poder-vivir del propio trabajo (§ 18); luego, en segundo lugar, 

se abre el panorama de acciones del Estado (§ 19, A-K) en una multiplicidad 

de áreas posibles; y, en tercer lugar, lo concerniente a la legislación penal (§ 

20). La tercera sección trata sobre la Constitución (§ 21), aunque en este 

caso, a diferencia del anterior (8.7), vista desde otro punto de vista. Al menos 

los últimos tres parágrafos (§§ 19, 20, 21) están signados por el devenir 

empírico de la doctrina jurídica, por el cómo de la aplicación. Además, la 

obra concluye con dos apéndices, uno extenso y variopinto dedicado al dere-

cho de familia, y otro más breve y esquemático dedicado al derecho de gentes 

y al cosmopolita. En ambos se agudizan las consideraciones empíricas de la 

aplicación. En el presente capítulo dejaremos de lado estos dos apéndices, y 

en el siguiente capítulo analizaremos la obra que Fichte presenta como el 

tercer apéndice: El Estado comercial cerrado (1800), que constituye el au-

téntico desenlace del Derecho natural, porque vuelve sobre cuestiones cen-

trales de esta obra y determina un abanico de aplicaciones en el campo de la 

economía, elemento esencial de la justicia.        

Por consiguiente, el tema del presente capítulo es la reconstrucción del 

organicismo social-estatal, que a nuestro entender constituye un gran aporte 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 347 

 
 

filosófico y jurídico-político de Fichte que incluso hasta hoy no se lo pondera 

lo suficiente. Este organicismo igualitarista (y, por eso, radicalmente dife-

rente del clásico, del moderno, del hegeliano y de otras versiones decimonó-

nicas o contemporáneas) habilita una comprensión absolutamente novedosa 

del espacio común, centrado en la voluntad, donde lo social y lo estatal se 

hallan inseparablemente amalgamados. Además de otorgar relieve y profun-

didad al cuerpo social, este aporte de Fichte permite afirmar la centralidad 

del Estado y, simultáneamente, evitar el deslizamiento hacia una suerte de 

estatolatría. La centralidad del Estado no significa convalidar cualquier for-

ma de estatalidad y defenderla sin más, sino que la dilucidación acerca de 

cuál Estado se legitima resulta ser tan importante como esa centralidad mis-

ma. Es justamente la organicidad la que habilita la consolidación de una ins-

titución estable, o dicho de otro modo, el esclarecimiento más específico y 

determinado de la racionalidad del concepto de Estado. Por ende, no se trata 

de un Estado organizado de cualquier manera, sino de aquel que realiza en 

sí mismo la organicidad social.  

En esta perspectiva, pondremos de relieve (9.1) que el derecho originario 

se reformula en el Estado, como contrato de propiedad y contrato de protec-

ción; (9.2) que sólo en el Estado estos contratos adquieren validez y alcance, 

pues sólo el Estado ofrece estabilidad al modo del producto natural organi-

zado; (9.3) que el organicismo social-estatal no presenta ni una concatena-

ción mecánica, ni un agrupamiento caótico de piezas, sino una conciliación 

compleja donde la libertad se comprende únicamente inserta y articulada en 

la totalidad; (9.4) que el significado de la seguridad y de la justicia no con-

cierne esencialmente a las voluntades malas, sino al sostenimiento básico, al 

poder-vivir del propio trabajo; (9.5) que el Estado racional incluye una va-

riedad heterogénea de acciones que oscilan desde el reconocimiento o garan-

tía, hasta la realización directa insustituible; (9.6) que la pena y la coacción 

sólo se orientan a la recomposición del vínculo social y expresan la eficacia 

de la ley; y (9.7) que el poder de policía, lejos de ocupar un rol preponde-

rante, resulta subsidiario, organizativo, empírico y funcional, al eje en el que 

descansa el Estado, la justicia.1 

 

9.1) LOS CONTRATOS DE PROPIEDAD Y DE PROTECCIÓN (GNR § 17) 

 

Aunque Fichte ya estableció que el fundamento del enlace social es el 

Estado (§§ 15-16), en la segunda parte del Derecho Natural recrea el devenir 

de la situación a-estatal, es decir, retrocede y parte de la posibilidad de acuer-

                                                           
1 Una versión ligeramente modificada de las cuatro siguientes secciones se encuentra en 

López, D. y Gaudio, M. (comps.), Moral, derecho y política en Fichte. En recuerdo de 

Héctor Arrese Igor, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2022, cap. 5: “Los contratos y el 

Estado orgánico en Fichte”, pp. 109-139. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

348 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

do entre particulares hasta mostrar que los intentos de llevar a cabo una unifi-

cación meramente horizontal se disuelven sin una institución que los sosten-

ga, sin una verticalidad capaz de contener los pliegues y complejidades de la 

organización. Por tanto, aunque aparenta retrotraerse a la situación a-estatal, 

este pasaje ya está justificado, precisamente porque la sola horizontalidad no 

puede dar cuenta del devenir de la dinámica de la interacción. Así, esta se-

gunda parte comienza con el conflicto entre lo propio y lo ajeno, y plantea la 

posibilidad de subsanar el conflicto a través de una serie compleja de contra-

tos. 

Ante todo, ¿qué significa “contrato”? Todo contrato presupone dos par-

tes o “personas” que, en principio, no están de acuerdo sobre algo (si estu-

vieran de acuerdo, no necesitarían suscribir un contrato); en este caso, no 

están de acuerdo sobre la posesión exclusiva de alguna cosa. Pero lo impor-

tante radica en que no están de acuerdo y, a la vez, quieren ponerse de 

acuerdo. También el contrato presupone que ambas partes tienen el mismo 

derecho, o al menos así lo consideran, y no hay ninguna instancia de decisión 

al respecto más que las partes involucradas. Es decir, a la base de todo con-

trato está el conflicto. Se trata de un litigio entre dos voluntades privadas, 

particulares o materiales,2 pero que están dispuestas a llegar a un acuerdo. 

Si entre ellas no existe conflicto alguno, entonces el contrato sería innecesa-

rio; luego, si entre ellas no existe la voluntad de acordar, entonces tampoco 

habría contrato, sino guerra.3 En la medida en que ambas partes tengan un 

conflicto e intenten llegar a un acuerdo, convergen en una voluntad común 

formal. Y en la medida en que cada parte se delimita en su esfera determina-

da, se reúne con la otra en una voluntad común material. En esta conciliación 

incipiente, la voluntad común contiene a las voluntades particulares que se 

afirman a sí mismas en sus respectivas esferas determinadas y que se niegan 

en las esferas de las otras partes. Cada una se halla a sí misma en la posesión 

exclusiva de una esfera determinada y excluida de la esfera de la otra parte.  

Ahora bien, esta relación es meramente negativa, no sólo en la relación 

de una parte respecto de la otra parte, sino también respecto de lo común, 

                                                           
2 GNR § 17 A, GA I/4 5-6; FDN 257-258. 
3 El elemento conflictivo resulta esencial al contrato; sin embargo, M. Baur, que declara 

imposible el contrato en Fichte (“Fichte’s Impossible Contract”, en Breazeale, D. – 

Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s Founda-

tions of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 13-14) y R. Williams (“Recogni-

tion, Right and Social Contract”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies 

and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, 

Ashgate, 2006, pp. 32-35), que lo contrasta con el reconocimiento, lo dejan de lado. J. 

Kinlaw, en cambio, sí capta y expresa el elemento conflictivo (“Political Obligation and 

the Imagination in Fichte’s Naturrecht”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, 

Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hamp-

shire, Ashgate, 2006, pp. 169-171), en consonancia con el rasgo hipotético-problemático 

de la primera parte de Fundamento del derecho natural.   



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 349 

 
 

porque lo común (y, por ende, el otro) aparece como negación de la voluntad 

particular. Fichte lo describe nítidamente: esta voluntad común es negativa 

porque, aunque cada uno se abstiene de querer lo que tiene el otro, se desen-

tiende completamente de éste. “Por lo tanto, […] en la medida en que es 

común, la voluntad material de ambos es únicamente negativa”.4 La negati-

vidad resulta intrínseca al intento de deducir lo común desde instancias indi-

viduales presupuestas como autosuficientes e indisolubles donde, en vez de 

subordinar lo particular a lo universal, prima lo particular sobre lo universal. 

La voluntad común negativa equivale, en el plano argumentativo, al liberalis-

mo (8.1), al escéptico-empirista que arguye una regularidad misteriosa (2.1), 

o al que se resiste a aceptar el primer principio (4.3). Fichte admite inicial-

mente la voluntad común negativa, para mostrar luego la auto-contradicción 

y subsumirla en una instancia superior.5 Incluso en el más liberal y atomista 

de los contratos se tiene que producir un punto de convergencia que requiere 

una comprensión más amplia. La vulnerabilidad de tal contrato se evidencia 

en que la violación de la delimitación lo anula por completo.6 

La delimitación recíproca de propiedades, derechos y libertades de cada 

uno, constituye el mero punto de partida, el “contrato de propiedad”,7 que 

luego será absorbido por el “contrato de ciudadanía”. En efecto, el contrato 

de propiedad se disuelve de inmediato cuando se produce una violación o 

extralimitación de una de las partes.8 Su propia insuficiencia conduce a un 

segundo contrato, el “de protección” (Schutzvertrag), que comienza a rever-

tir la primaria voluntad común negativa. Según este segundo contrato, cada 

uno se compromete no sólo a reconocer la propiedad del otro, sino también 

a protegerla de la violación de un tercero. Así, la voluntad particular del otro 

no aparece solamente como algo negativo, un mero “no” o un abstenerse de 

querer lo que el otro posee; sino también como aquello que hay que proteger 

y cuidar, en un significado incipientemente positivo.9 

Sin embargo, esta promesa de asistencia se circunscribe a lo explicitado 

en el contrato y se basa en la reciprocidad, lo que significa que sólo se acepta 

                                                           
4 GNR § 17 A, GA I/4 7; FDN 259. 
5 W. Martin (“Is Fichte a Social Contract Theorist?”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. 

(eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural 

Right, Hampshire, Ashgate, 2006, p. 6) equipara el escepticismo teórico con la reticencia 

a aceptar la unificación superadora del contrato o la duda sobre los beneficios de la coope-

ración social y de la institución del Estado. 
6 GNR § 17 A, GA I/4 7; FDN 260. 
7 GNR § 17 B.I, GA I/4 8-9; FDN 260-262. 
8 H. von Manz (“The Universality”, op. cit., p. 188) y B. Jakl (“Der Staat und der Bürger-

vertrag. Fichtes Grundlegung der politischen Gemeinschaft”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der 

Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, 

Nomos, 2011, pp. 55-56) observan la relación entre el derecho originario y el contrato de 

propiedad.  
9 GNR § 17 B.II, GA I/4 9-10; FDN 262-263. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

350 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

si está especificado por contrato y si el otro acepta exactamente lo mismo 

que el primero: ayudarlo y protegerlo en caso de que la propiedad del primero 

sea violada. Los dos están unidos, pero aún en el plano de la negatividad: lo 

común sólo se admite en la medida en que también implica un beneficio para 

el particular. Este entramado de reciprocidad no es suficiente, porque con-

duce a la disolución del contrato de protección: si cada uno acepta asistir al 

otro sólo si éste hace lo mismo, ¿cuándo se cumpliría la condición? ¿Cómo 

sabría, al momento de ayudarlo, si el otro cumple, cumplió o cumplirá, con 

la reciprocidad? ¿Debería, entonces, confiar de buena fe, por gratitud o por 

motivos morales, etc., en la voluntad del otro? La situación se torna proble-

mática. El contrato de protección establece una relación condicional recípro-

ca que deja de lado el cumplimiento de la condición (o de la condición de 

condiciones o condición primera); por ende, resulta problemático, tanto res-

pecto de los motivos extrajurídicos que darían sustento a la condición, como 

respecto de los motivos jurídicos que exigirían la reciprocidad.10  

En otras palabras, se genera un entramado que sobrevuela superficial-

mente a los particulares sin involucrarlos, sin garantizar un enlace profundo 

tal que el vincularse conlleve una necesaria respuesta similar o simétrica 

entre uno y otro. Si las partes se abstienen de cumplir la condición, entonces 

jamás se dará lo condicionado (la protección), y aunque la condición se cum-

pla, nada garantiza que se cumpla lo condicionado. La simple discrepancia 

acerca del cumplimiento de la condición basta para soslayar totalmente el 

contrato, pues el juicio y la opinión continúan asentándose en las partes. Ade-

más, si un particular anula o viola el contrato de protección, con éste también 

cae el primero, el contrato de propiedad. Lo mismo sucedía con el derecho 

de coacción: en su carácter problemático y en su quiebre se disolvía también 

el derecho originario (7.6). 

Todas las carencias inherentes a los contratos de propiedad y de protec-

ción se subsanan y alcanzan un grado de cumplimiento y seguridad única-

mente en cuanto se subsumen al tercero, a saber: el contrato de ciudadanía, 

y esto se configura en el Estado:11 

 

El punto principal de esta dificultad consiste en que siempre es 

problemático [decidir] si alguien cumple la obligación asumida 

por el contrato de protección y, por tanto, si impone la obligación 

a otro, o no. La dificultad sería eliminada, si se orientara de tal 

                                                           
10 GNR § 17 B.III, GA I/4 10-12; FDN 263-265. 
11 F. Neuhouser (“Introduction”, a Fichte, J. G., Foundations of Natural Right, trad. M. 

Baur, Cambridge, Cambridge University Press, 2000, pp. xx-xxi) propone captar los tres 

contratos como partes de una misma unidad, y al igual que B. Jakl (op. cit., p. 56) pone 

el acento en el tercero, al que Neuhouser denomina “contrato de unificación” y no “con-

trato de unión”, como lo hacen R. Williams (“Recognition, Right and Social Contract”, 

op. cit., p. 36) o H. von Manz (“The Universality”, op. cit., p. 189).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 351 

 
 

modo que esto nunca pudiera ser problemático. No es problemá-

tico, sino cierto, si el mero ingreso de cada uno en el Estado ya 

implica el cumplimiento del contrato de protección; si la promesa 

y el cumplimiento son reunidos sintéticamente, si palabra y acto 

son una única y misma cosa.12 

 

Así como la ficción heurística se recupera en el Estado, los contratos de 

propiedad y de protección se subsumen al contrato de ciudadanía. Esto no 

significa que el Estado surge a consecuencia de la problematicidad o de la 

aniquilación jurídica que se gestaría previamente. Del mismo modo, tampo-

co significa que “se ingresa” al Estado. En ambos casos lo empírico se cuela 

en una especie de sucesión cronológica. Lo subrayado por Fichte concierne 

al plano estrictamente conceptual: en rigor, el “ingreso” refleja que la totali-

dad preexiste ontológicamente a la particularidad (8.1), y que entre el Estado 

y lo anterior hay una ruptura inequiparable, un cambio cualitativo hacia algo 

completamente distinto y superior, hacia un universal que contiene lo parti-

cular. Equipararlos significa degradar lo universal a la condición de un mero 

particular más. La única instancia estable, el Estado, revierte lo problemático 

en cierto y válido, reúne sintéticamente lo ideal y lo real (o la promesa y el 

acto), y actualiza la proyección de la acción, porque realiza la ley (7.2, 8.1, 

8.3, 8.5) y lleva a coincidencia la acción (Handlung) y el acto (Tat). Sólo en 

el Estado el entramado de reciprocidad horizontal extendido escépticamente 

al infinito se revierte y alcanza una unidad que lo contiene y que remite a sí 

misma. 

  

9.2) LA ESTABILIDAD DEL PRODUCTO NATURAL ORGANIZADO (GNR § 17) 

 

El pasaje de una presunta situación a-estatal a una situación intra-estatal 

requiere especial atención y detenimiento: Fichte confiesa que tratará de vol-

ver accesible o intuitivo un concepto relevante.13 Desde el punto de vista 

empírico, el “ingreso” al Estado ofrece un problema: ¿quién es el Estado? El 

sujeto que –por así decir– “llega” al Estado y quiere que su propiedad sea 

reconocida y protegida, se pregunta: ¿con quién pactar? En vez de responder 

la cuestión, Fichte procede elípticamente (de manera muy similar al § 6) y 

expone un concepto que envuelve y atraviesa a los particulares implicados: 

la totalidad. La pregunta por el quién –argumenta– conduce a un fluctuar y 

oscilar sobre lo que hay que proteger; un fluctuar que no sólo conecta las 

partes entre sí, sino también de modo tal que resulten inescindibles: 

                                                           
12 GNR § 17 B.III, GA I/4 12-13; FDN 265. 
13 “Para hacer intuitivo el importante concepto que vamos a obtener, nos ponemos de 

nuevo sobre el punto donde vemos actuar al individuo que recibe el contrato con todos” 

(GNR § 17 B.IV, GA I/4 13; FDN 266). Se sobreentiende que ese concepto es el de tota-

lidad orgánica (totum), que analizamos abajo. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

352 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Por lo tanto, el concepto de lo que en general hay que proteger es 

un oscilar; es un concepto indeterminado, y precisamente de ahí 

surge el concepto de un todo no meramente imaginado, únicamen-

te fabricado por nuestro pensar, como arriba (I), sino el de un todo 

real que está reunido por la cosa misma; no meramente el de todos 

(Aller), sino el de una totalidad (Allheit).14 

 

Aunque Fichte luego utilice los términos sin esta precisión, conceptual-

mente la diferencia resulta esencial, porque refleja dos maneras opuestas de 

concebir lo universal. El “todos” imaginado y pensado consiste en conectar 

arbitrariamente algo con otro, un compositum abstracto; mientras que la tota-

lidad expresa una conexión real, unida en la cosa misma, de modo que cada 

parte converge con cada otra parte en una sola unidad. La totalidad es un 

totum.15 La filosofía formulista y vacía (5.3, 5.4) constituye un saber abstrac-

to, formal y sin contenido, asimilable al compositum arbitrario; la filosofía 

“real”, en cambio, muestra la articulación intrínseca e inescindible con el 

contenido, tal como se le pedía a los principios fundamentales (4.2). La ima-

ginación (que no debemos confundir con el todo inventado del pasaje citado) 

funciona como la facultad principal que permite conectar cada una de las 

partes involucradas, y en ese fluctuar (re)construye un “vínculo de reunión” 

por medio del cual todos devienen Uno (Alle in Eins zusammenfliessen). La 

imaginación conecta lo particular con lo universal sin perder el enlace, sin 

realizar un salto a la abstracción, sin aniquilar ni atarse a lo particular: 

 

Así [= en el totum] la naturaleza conecta de nuevo en el Estado lo 

que ella separó en la producción de varios individuos. La razón es 

Una, y su presentación en el mundo sensible también sólo es Una. 

La humanidad es un único todo organizado y organizador de la 

razón. Ella fue separada en muchos miembros independientes unos 

                                                           
14 Ibídem. 
15 Según F. Neuhouser (“Introduction”, op. cit., p. xxi), aquí el contrato ya no apunta a un 

entramado horizontal, sino a una “entidad corporal” que, según el orden de la exposición, 

todavía no existe, pero surge –en sintonía con Rousseau– “instantáneamente” y lleva a 

que el individuo se fusione con la totalidad transformándose a sí mismo, pues “las partes 

que conforman el Estado –los individuos humanos– no pueden realizarse, en su propia 

naturaleza verdadera, fuera del Estado”, y agrega: “devenir ciudadano […] requiere pen-

sar en uno mismo de otra manera – no como estando separado” (p. xxii). B. Kinlaw 

(“Political Obligation”, op. cit., p. 168) también señala que Fichte ofrece una visión de la 

individualidad que contrasta con el atomismo y con la idea de comunidad como agregado 

de partes previamente independientes y arbitrariamente ensambladas en un grupo. En este 

sentido, la libertad negativa-restrictiva se revierte con la libertad positiva donde la parte 

está interconectada con la totalidad. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 353 

 
 

de otros; la institución natural del Estado ya suprime provisional-

mente esta independencia, y funde cantidades particulares en un 

todo, hasta que la eticidad transforme la especie entera en Uno.16 

 

Este pasaje parece indicar que el Estado es provisorio, un instrumento de 

la moral.17 Sin embargo, además de ser uno de los pocos pasajes de esta obra 

donde Fichte alude positivamente a la ética, se enmarca en un tono poético 

y retórico que no conviene minimizar. En efecto, el sujeto de este proceso 

parece ser la naturaleza. Pero nada sería más extraño a Fichte –ni más cerca 

de Schelling– que una consideración de la naturaleza como sujeto que se 

dinamiza a través del espíritu, o que utiliza al espíritu para realizarse. Según 

el pasaje, la naturaleza se corrige en la fallida creación humana y se desen-

vuelve en su contrario, la cultura; es decir, se ausenta para que la cultura 

complete el vacío con la producción espiritual humana que revierte la 

debilidad en fortaleza, que empuja a actuar y abre un campo de posibilidades 

(6.3, 6.6). Si se piensa la naturaleza como sujeto o como contrapolo del 

espíritu, se quiebra el “para-sí” fichteano (2.1–2.3, 4.3). Sólo el Yo es para-

sí. La naturaleza que aparece aquí está íntimamente ligada con la realización 

de la cultura y de lo humano, al igual que la corporalidad inescindible a la 

persona en la influencia recíproca (6.5). Además, aunque la naturaleza se 

asemeja al derecho en el mecanicismo y en el organicismo (5.1), no puede 

explicar la libertad. Por tanto, la naturaleza no puede ser sujeto; ¿lo será la 

razón? Y ese fin de la eticidad, ¿es un fin alcanzable? ¿O es la concordancia 

absoluta y disolución de lo finito en lo infinito? (1.3, 3.5). 

En la referencia a la razón y a la humanidad bajo los parámetros spino-

zistas de natura naturans y natura naturata,18 el Estado aparece como la 

instancia mediadora que funda y funde lo separado, y que conduce a unidades 

mayores a lograr en el futuro por la eticidad. Pero Fichte no se detiene en ese 

cielo de la eticidad o humanidad –el universal abstracto, la comunidad moral 

que conlleva la aniquilación de la finitud (4.8)–, sino que se dirige a compa-

rar el Estado (universal concreto, la comunidad jurídica) con las organiza-

ciones naturales. El recurso a la unidad absoluta como origen o destino con-

trasta con el interés de Fichte por mostrar que lo disperso y diversificado en 

                                                           
16 GNR § 17 B.IV, GA I/4 14; FDN 267. 
17 Más abajo agrega Fichte: “La humanidad se abstrae de la ciudadanía para elevarse con 

absoluta libertad a la moralidad, pero esto [sucede] sólo en la medida en que el hombre 

pasa a través del Estado” (GNR § 17 B.V, GA I/4 17; FDN 269). 
18 Spinoza, B., Ética demostrada según el orden geométrico, trad. Vidal Peña, Buenos 

Aires, Orbis – Hyspamérica, 1983, L. I, Prop. XXIX, Esc., p. 78. En la Doctrina de la 

Ciencia nova methodo Fichte se refiere a esta distinción entre natura naturans (como 

divinidad) y natura naturata (naturaleza visible) en Spinoza, y le reprocha la separación, 

pues para él la naturaleza es a la vez naturans y naturata, u organizante y organizada 

(WLnm-H § 18, GA IV/2 257-259; DCnm 253-255). Pero este analogon de la libertad 

carece de autoconciencia. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

354 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

individualidades errantes e inconciliables puede ser conducido efectivamen-

te a su unidad fundamental.  

Por ende, en vez de insistir en el ideal ético, se propone explicar el vín-

culo social-estatal en términos organicistas y al modo de un producto organi-

zado de la naturaleza, con la metáfora del árbol, y dice: si cada parte tuviera 

conciencia y voluntad, querría necesariamente tanto la autoconservación co-

mo la conservación del todo al que pertenece, pues de ello depende su propia 

conservación. Además, esa parte comprendería que el daño a otra parte cual-

quiera de ese mismo todo significaría también un daño para ella misma. Así, 

la parte no ha de querer el daño o perjuicio de otra parte cualquiera del 

mismo todo. La injusticia nunca se efectúa de modo aislado y sin afectar al 

resto del organismo, y entonces quien quiere su propio bienestar comprende 

cabalmente que en él está necesariamente implicado el bienestar del otro, y 

que consecuentemente no puede dejar de querer el bienestar del otro sin con-

tradecirse a sí mismo. El contra-ejemplo del árbol es el montículo de arena, 

donde las partes subsisten independientemente unas de otras y lo que sucede 

a una no involucra a otra. El granito de arena permanece indiferente ante la 

situación del otro. 

Por consiguiente, la diferencia clave entre compositum y totum –y, como 

dice Fichte, entre el apartado A y el apartado B del § 17 del Derecho natural– 

reside en la comprensión de la totalidad o de lo común: mientras el primero 

refleja un agregado o aglomeración de piezas independientes, el segundo re-

fleja una conexión donde lo particular no podría ser lo que es sino en virtud 

de su relación con las otras partes que entran en reciprocidad, es decir, con 

la totalidad. Del fluctuar no surge una voluntad privada, ni una voluntad co-

mún nominal y asentada en la voluntad particular, sino una voluntad común 

que contiene internamente y posibilita la existencia de la voluntad particu-

lar.19 El totum no se erige de modo extrínseco a las partes, sino como unidad 

inmanente que posibilita a las partes. En este sentido, el organicismo entre 

lo universal y lo particular conjuga –en otro contexto y con otros matices– la 

misma contraposición entre el idealismo y las dos versiones del dogmatismo 

(2.1), y recupera el enlace sistemático entre partes que configuran un todo 

(4.2), en base a la concatenación según la cual en el sí-mismo ya está invo-

lucrado el otro (3.4, 4.8, 6.4). La trabazón recíproca horizontal se vierte en 

la unidad vertical-orgánica.20 

                                                           
19 GNR § 17 B.IV, GA I/4 14; FDN 267-268. 
20 La diferencia entre compositum y totum –o la articulación entre lo universal y lo par-

ticular– no ha sido suficientemente enfatizada por R. Williams (“Recognition, Right and 

Social Contract”, op. cit., pp. 36-37), que analiza estos pasajes como consagración del 

interés egoísta; tampoco por B. Jakl (op. cit., pp. 56-57, 61-62), que identifica la totalidad 

política con el Estado, pero bajo la óptica de la oposición entre lo universal y lo particular; 

ni por M. Weiss (“Der Staat und die bürgerliche Gesetzgebung. Fichtes Theorie der 

öffentlichen Gewalt”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 355 

 
 

Pese a las distinciones entre compositum y totum, y entre voluntades pri-

vadas sumadas y voluntad común, al momento de preguntarse cómo surge 

este todo Fichte procede nuevamente de manera analítica/empírica y respon-

de: mediante contratos de individuos entre sí. El todo pareciera surgir de la 

extensión contractual de los individuos en una figura, el “contrato de reu-

nión” (Vereinigungsvertrag) o contrato social, que contiene y explica los dos 

anteriores, el de propiedad y el de protección.21 Ahora bien, si el todo surge 

de la reunión de muchos en Uno, ¿acaso no se asemeja más a un compositum 

que a un totum? De ser así, Fichte se contradice, o alberga dos posiciones 

contrarias. A modo de hipótesis, cabe señalar: (a) quizás la argumentación 

responda al plan original de convencer al empirista/escéptico mediante una 

exposición intuitiva, y en esta perspectiva se explicaría el retroceso argumen-

tativo hacia aquello en lo que todos deberían estar de acuerdo, un mínimo de 

concordancia; (b) la remisión al individuo en esta instancia permite no-

hipostasiar la totalidad, no admitir una existencia independiente de las partes; 

sería una prevención inmanentista. Sobre estos aspectos debemos volver en 

el punto siguiente. 

 

9.3) LA CONCILIACIÓN EN EL ORGANICISMO SOCIAL-ESTATAL (GNR § 17) 

 

El tema a dilucidar en el siguiente apartado del § 17 (B.V) consiste en la 

naturaleza de la conciliación propia del contrato social. El totum refiere a la 

preeminencia de la totalidad respecto de las partes, de modo que éstas sólo 

podrían ser lo que son en la totalidad. Pero, al momento de explicar el contra-

to de reunión Fichte apela al argumento liberal del acuerdo de muchos indi-

viduos unos con otros. Se presentan dos visiones incompatibles. De un lado, 

si el individuo se da a sí mismo absolutamente en el entrelazamiento social-

estatal, se convierte en instrumento mecánico de la totalidad. Del otro lado, 

si se da sólo parcialmente, conserva una porción de autonomía y, a la vez, su 

entrelazamiento se torna débil.22 Sin duda, para una postura liberal este darse 

debería reducirse a la mínima expresión.  

                                                           

Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 68-71), que reconoce la rele-

vancia del Estado, pero lo caracteriza como una función instrumental-simbólica que per-

mite la interconexión de los particulares, al modo de un concepto vehicular, un todos y 

no un todo. En este punto, llama la atención la reticencia de la literatura especializada 

para comprender el sentido de la totalidad.    
21 GNR § 17 B.IV, GA I/4 15; FDN 268. 
22 “El individuo, a consecuencia del contrato de reunión, deviene una parte de un todo 

organizado y, por tanto, se conecta y funde con el mismo en Uno. ¿Está el individuo 

entrelazado con esto según todo su ser y toda su esencia, o sólo en parte, de modo que 

desde otra perspectiva permanece libre e independiente?” (GNR § 17 B.V, GA I/4 15; 

FDN 268). El pasaje es confuso, porque el “desde otra perspectiva” anula la distinción 

temática: el mismo individuo que se fusiona en el todo orgánico conserva, no obstante, 

su libertad relativa. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

356 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En las antípodas a esta gradación o darse parcial, Fichte sitúa a Rousseau, 

que afirma que cada uno se da por completo al todo.23 Esta aclaración, que 

se halla en nota al pie, también podría interpretarse ligeramente como un 

argumento en favor del liberalismo, pues Fichte se alejaría del “darse total” 

de Rousseau. Sin embargo, la crítica invierte completamente esta perspecti-

va, porque Fichte no le reprocha a Rousseau el organicismo, sino justamente 

lo contrario. En efecto, sostiene que para Rousseau el individuo tiene que 

darse totalmente porque admite un derecho de propiedad previo al contrato 

social (Staatsvertrag); por ende, tal legitimación se corresponde con una ne-

gociación del particular con la voluntad común. En cambio: “Según nuestra 

teoría, en un contrato de ciudadanía nadie puede llevar algo y darlo, porque 

antes de este contrato no tiene nada”.24 Sin derecho de propiedad previo al 

Estado, el “darse total” carece de sentido. El individuo no tiene nada antes 

del Estado, puesto que, si tuviera algo, el Estado tendría que reconocerlo y 

consagrar así la desigualdad o encauzarla (los problemas del Segundo discur-

so) hacia una negociación igualitaria. Si no tiene nada, el Estado no debe 

reconocer ni negociar, y la propiedad empieza con el Estado.  

Por ende, el contrato comienza con un recibir. ¿Qué recibe el individuo? 

Todo lo que tiene, su propia posición (10.2). La pregunta por el “darse” de 

los individuos a la totalidad posee una connotación secundaria: sólo una vez 

que está posicionado o puesto como tal cabe indagar cuál será el aporte o 

“contribución” del individuo a la totalidad. Y sólo porque el Estado lo pone 

y sustenta en su posición, el individuo es lo que es, sin ninguna otra consi-

deración previa; luego, puesto en su condición, el actuar del individuo se 

divide entre lo que aporta y lo que conserva para su uso discrecional.  

La exposición de Fichte prosigue en la misma tónica: el individuo que da 

su voto, su porción de fuerza o servicio, la contribución en la forma de im-

puestos, etc., expresa con ello su fusión con la totalidad orgánica; pero nunca 

se entrega totalmente, ni a sí mismo ni sus pertenencias. Según el razona-

miento, si se diera totalmente, el Estado no tendría qué proteger, no debería 

ofrecer ninguna contraprestación.25 Un cuerpo protector sin nada que prote-

ger respecto de los individuos sería no sólo contradictorio, sino también 

propio de un esquema despótico donde el soberano se considera propietario 

de sus súbditos (3.1, 3.2), o de un monismo que anula la individualidad o que 

la somete a la obediencia mecánica. Por tanto, el organicismo fichteano com-

bina unicidad con libertad relativa de las partes.  

                                                           
23 Rousseau, J.-J., El contrato social, op. cit., L. I, cap. VI, p. 15. Como bien señala I. 

Nakhimovsky (op. cit., pp. 514-515), en este rechazo de las posesiones previas Fichte no 

sólo se opone a Rousseau, sino también al derecho provisional en Kant (Metafísica de las 

costumbres, trad. A. Cortina Orts, Barcelona, Altaya, 1996, “Primera parte de la Doctrina 

del Derecho”, § 9, pp. 70-72). 
24 GNR § 17 B.V, GA I/4 15 n; FDN 268 n. 
25 GNR § 17 B.V, GA I/4 16; FDN 268-269. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 357 

 
 

La solución de Fichte consiste en lo siguiente: desde un punto de vista, 

el individuo se da totalmente, en cuanto se mezcla y confunde en la totalidad; 

desde otro punto de vista, conserva para sí un ámbito de libertad y se da sólo 

parcialmente. En lo primero está el ser parte de un cuerpo social, mientras 

que en lo segundo, su contribución y propiedad particular. En lo primero se 

erige el Estado en sentido amplio y filosófico, en lo segundo el aparato esta-

tal-gubernamental restringido. En el auténtico organicismo las voluntades de 

las partes no se anulan; por el contrario, las voluntades particulares se entre-

lazan de tal modo que sólo a través del vínculo es posible la libertad de cada 

una. Por ende, el “darse parcial” no significa que el individuo se sustrae al 

pacto, para quebrarlo en cualquier momento, sino que está fusionado en la 

totalidad sin perder la condición de ser libre. Dice Fichte: 

 

El todo, que ahora es instituido, no puede […] encargarse de prote-

ger nada de lo que no ha reconocido. Según esto, reconoce toda 

posesión de cada individuo en cuanto asume su protección; y, por 

tanto, también el contrato de propiedad, que antes parecía que 

fuera cerrado sólo con todos, en cuanto individuos, [ahora] está 

legitimado mediante el todo real del Estado. – El todo es, en este 

sentido, propietario de toda posesión y de los derechos de todos 

los individuos, en cuanto tiene que considerar y considera toda 

lesión a ellos como ocasionada a él mismo; pero, en la medida en 

que considera algo como sometido a su libre uso, sólo lo que cada 

individuo debe contribuir a las cargas públicas es propiedad del 

Estado.26 

 

Casi imperceptiblemente Fichte abandona la situación originaria de for-

mación del Estado y presenta la relación con el individuo como si ambos ya 

estuvieran constituidos. La clave reside en el “reconocer”, que no admite 

nada previo, ninguna posesión, sino que se erige en acto constitutivo de pro-

ducción o legitimación: recién en este punto –es decir, dentro del Estado– el 

individuo puede decir que algo es suyo. Sin embargo, es suyo en la medida 

en que está dentro del Estado y, por lo tanto, también es del Estado, o en la 

medida en que es reconocido, legitimado y protegido por éste.27 Y seguirá 

                                                           
26 GNR § 17 B.V, GA I/4 16-17; FDN 269. Más arriba afirma: “el cuerpo protector con-

siste sólo en una parte de aquello que pertenece a los individuos. Todos están compren-

didos en él, pero sólo en parte. Sin embargo, en la medida en que ellos están comprendidos 

en él, constituyen el poder del Estado […]. En un Estado libre […] incluso los impuestos 

son ejercicios de soberanía” (ibíd.). 
27 En este punto, la relación horizontal entre partes se torna vertical con la unidad o tota-

lidad del Estado. No obstante, S. Shell (“«A Determined Stand»: Freedom and Security 

in Fichte’s Science of Right”, en Polity, vol. 25 n° 1, 1992, pp. 110-112) considera al 

Estado como “tripartito” en virtud de los tres contratos y, al momento de reconstruir la 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

358 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

siendo suyo en la medida en que, por otra parte y a la vez, efectúe su debida 

contribución. La carga impositiva financia la acción estatal como uno de los 

actos de soberanía.  

Ahora bien, los contratos de propiedad y de protección que asume y que 

subsume el “todo real” no pueden traer consigo ningún lastre de la situación 

a-estatal (como en Rousseau), que además era ficcional; de lo contrario, el 

Estado aparecería como un actor enajenado de los individuos, y éstos como 

particulares que evaluarían los costos/beneficios de entrar en él, con lo cual 

no hay ninguna fusión, ni organicidad, ni unidad. Lo único que se admite de 

los contratos anteriores es la reciprocidad, que se conjuga con el igualitaris-

mo (9.4). No obstante, la posición de Fichte oscila entre el pacto meramente 

horizontal, donde el Estado aparece como si fuera un actor más –y este matiz 

no debe desdeñarse, pues se representa al Estado como sujeto, en un marco 

de actividad que se verá en paulatino incremento (9.5)–, y el momento de 

subsunción o absorción donde lo múltiple deviene Uno.28 El Estado es parte 

de la reciprocidad, y es la unidad que contiene la división. 

Como suele suceder en el Derecho natural, lo que el proceder regresivo 

muestra en una primera instancia, en la siguiente se revela en función de lo 

antitético. La tesitura liberal que predomina hasta aquí, en el “Corolario” del 

§ 17 se invierte por completo, y entonces ya no se trata de convencer al 

escéptico/empirista/utilitarista de que conviene ingresar a la totalidad, ni de 

asegurar la libertad del individuo que sólo aquí será posible (las dos hipótesis 

de 9.2), sino de mostrar que esa totalidad se reúne con las partes de modo 

                                                           

totalidad, apela a la reciprocidad, con lo que presenta por separado lo que debiera com-

prender conjuntamente, y coloca a las partes y al todo como si estuvieran al mismo nivel, 

de lo cual se sigue la artificial contraposición entre seguridad y libertad. G. Mohr (“Recht 

und Staat bei Fichte”, en Handbuch Deutscher Idealismus, Stuttgart / Weimar, Metzler, 

2005, pp. 191-192) también evita admitir la centralidad del Estado apelando a la recipro-

cidad y a la relación jurídica. En cambio, M. Hienz y C. Binkelmann (“«der innigste 

Vereinungspunct der Natur und der Vernunft». Untersuchungen zu Fichtes Eherechts”, 

en Heinz, M. – Doyé, S. (Hrsg.), Geslechterordnung und Staat. Legitimationsfiguren des 

politischen Philosophie (1600-1850), Berlín, Deutsche Zeitschrift für Philosophie n° 27, 

2012, pp. 256-257) se basan en la distinción entre derecho y moral para mostrar que el 

mero reconocimiento horizontal no alcanza para garantizar la validez del derecho, porque 

en ese plano no se elimina lo problemático, y entonces señalan, coherentemente con ello, 

la relevancia del contrato social y del Estado como institución de salvaguarda e imposi-

ción (Wahrung und Durchsetzung) del derecho.   
28 “El contrato de ciudadanía es uno tal que cierra cada individuo con el todo real del 

Estado, que se forma y conserva a sí mismo mediante los contratos con los individuos 

[…]. Las dos partes en él son: de un lado, el individuo; del otro, el cuerpo del Estado […]. 

Este contrato se garantiza a sí mismo: así como todo lo organizado tiene en sí mismo el 

fundamento completo de su ser, este contrato tiene en sí mismo el fundamento suficiente 

para mantenerse. […] Quien no lo cumpla, no está en él, y quien está en él, necesariamente 

lo cumple entero” (GNR § 17 B.V, GA I/4 17-18; FDN 270-271). Esta ambigüedad la 

señalamos en 4.6.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 359 

 
 

orgánico y las contiene internamente. Asimismo, la totalidad no se indepen-

diza y autonomiza respecto de las partes, porque en tal caso se convertiría en 

el equivalente organicista del dogmatismo/despotismo. La unidad, que no 

puede existir sin las partes, que parece situarse al mismo nivel que ellas, se 

manifiesta como aquello que las alberga y posibilita. Dice Fichte: 

 

Según lo que conozco, hasta ahora el concepto del todo del Estado 

se ha realizado sólo mediante la agregación ideal de los individuos, 

y por esto se cierra la verdadera intelección de la naturaleza de esta 

relación. De este modo se puede reunir en un todo cualquier [cosa 

que sea] posible. El vínculo de reunión es entonces únicamente 

nuestro pensar; todo lo reunido está de nuevo aislado como antes, 

si no componemos de una manera distinta a la que depende del 

arbitrio. Una reunión verdadera no se concibe hasta no haber mos-

trado un vínculo de reunión más allá del concepto. (Así nos expre-

samos desde el punto de vista empírico; desde el [punto de vista] 

trascendental, tendríamos que decir: hasta no haber mostrado lo 

necesario para esta reunión en el pensar). Esto es lo que sucede 

en nuestra exposición. En el concepto de lo que en efecto hay que 

proteger confluyen […] todos los individuos en Uno.29 

 

La distinción entre compositum y totum se radicaliza: en el primero, cual-

quier elemento se agrega con cualquier otro, y la aglomeración es tan endeble 

que se deshace por completo; en el segundo, el concepto se teje indisoluble-

mente ligado a la realidad y a la necesidad que descubre el método sintético 

(5.7), y el organicismo deja de representar una mera conexión de partes yux-

tapuestas y presuntamente independientes, y expone un vínculo intrínseco 

que las atraviesa y reúne de manera inseparable. Aunque pareciera que al 

totum se llega desde un compositum y con un acuerdo mínimo (lo que es 

necesario proteger), la conexión resulta más intensa: 

 

La imagen más apropiada para esclarecer este concepto es la de un 

producto organizado de la naturaleza, lo cual se ha usado frecuen-

temente en los nuevos tiempos para describir como Uno las dife-

rentes ramas del poder público; pero, según lo que conozco, aún 

no para lo que hace a la relación civil entera. Al igual que en un 

producto de la naturaleza, cada parte puede ser lo que es sólo en 

este vínculo, y fuera de este vínculo no sería esto [que es] en abso-

luto; sí, fuera de todo vínculo orgánico no existiría en absoluto, en 

                                                           
29 GNR § 17 Cor., GA I/4 18; FDN 271. F. Neuhouser (“Introduction”, op. cit., p. xxii), 

B. Jakl (op. cit., pp. 53, 56), H. von Manz (“The Universality”, op. cit., pp. 187-188), 

admiten la equiparación totalidad-Estado. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

360 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

cuanto que sin la orgánica acción recíproca de fuerzas que se con-

servan mutuamente en equilibrio, no se tendría en general ninguna 

figura consistente.30    

 

Fichte se considera original al extender la organicidad de los poderes del 

Estado (y como manera de atinar la separación) al conjunto de las relaciones 

sociales y políticas. En este pasaje abandona la tesitura liberal y subsume la 

individualidad al organicismo preponderante. El individuo es lo que es (libre, 

racional, etc.) sólo en cuanto relacionado y organizado en una totalidad a la 

cual pertenece, y en su escisión y separación, incluso respecto de la fuerza, 

el individuo jamás se sustrae a la interacción y, en caso de hacerlo, dejaría 

de ser lo que es. Precisamente porque es lo que es en virtud del entramado 

de relaciones: 

 

Ciertamente sólo en el vínculo estatal el hombre recibe una deter-

minada posición (Stand) en la serie de las cosas, un punto de apoyo 

en la naturaleza; y cada uno [recibe] esta determinada posición 

respecto de otros y de la naturaleza sólo porque está en este deter-

minado vínculo. Fuera de él sólo tendría un goce efímero…31 

 

Sin el vínculo, el hombre no tendría sustento. La posición de cada parte 

resulta de la totalidad de pertenencia. Recién entonces, dentro del Estado, el 

individuo tiene un punto de apoyo firme, un lugar desde el cual contraponer-

se a la naturaleza o ponerse a sí mismo. Además, este enlace estatal no es 

cualquier enlace en general, no remite a la humanidad o a la especie en abs-

tracto; es un vínculo determinado que conduce a un Estado determinado. 

Así, Fichte no considera al individuo como un ser atómico-universal capaz 

de unificarse indistintamente en cualquier totalidad, pues la relación recípro-

ca también moldea su carácter. Si el sujeto anclado en la ficción del atomis-

mo individual desconfía del organicismo social-estatal, cuenta, no obstante,  

para su cálculo utilitario con la seguridad, la justicia, la estabilidad, que con-

trastan con el “goce efímero” del aislamiento. En verdad, la parte recibe la 

vida del todo; sin éste, no existe como lo que es. 

                                                           
30 GNR § 17 Cor., GA I/4 19; FDN 271. El pasaje guarda armonía con el caso de la mano 

de Aristóteles (Política, trad. M. Santa Cruz – M. Crespo, Buenos Aires, Losada, 2005, 

1253a), y con la ironía de J.-J. Rousseau sobre los “charlatanes del Japón” que despedazan 

a los niños, los lanzan al aire, y luego fácilmente los recomponen (El contrato social, op. 

cit., L. II, cap. II, pp. 26-27). En base a la “imagen” de este pasaje, M. Weiss (op. cit., p. 

71) considera el organicismo fichteano como metáfora, y se pregunta por qué Fichte elige 

una metáfora tan intensa para lo que él (Weiss) entiende que debe ser la totalidad, un 

simple vehículo para conectar los particulares. En vez de cuestionarse su propia y limitada 

visión de la totalidad, se responde insólitamente arguyendo que Fichte sólo busca que el 

concepto no sea abstracto. 
31 GNR § 17 Cor., GA I/4 19; FDN 272. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 361 

 
 

Una última analogía expresa el contraste entre los dos momentos del § 

17: la materia bruta y la materia organizada. En la materia bruta las partes 

mantienen una total independencia y cada una de ellas contiene en sí el fun-

damento de determinación; en la materia organizada, en cambio, las partes 

carecen de un fundamento de determinación propio, pero en su conjunto no 

remiten a un ser extrínseco, sino a la totalidad que se vitaliza mediante la 

relación intrínseca de las partes que llegan a ser lo que son gracias a este 

entramado de relaciones. Esta analogía evidencia la distinción entre el sujeto 

atómico y el ciudadano: 

 

La misma relación existe entre el hombre aislado y el ciudadano. 

El primero actúa únicamente para satisfacer sus necesidades, y 

ninguna llega a ser satisfecha fuera de su propio actuar […]. El 

ciudadano, en cambio, tiene muchas cosas que hacer y que dejar 

de hacer, no para su propio bien, sino para el de los otros; [y] al 

revés, sus necesidades más importantes son satisfechas sin su in-

tervención, mediante el actuar de otros. En el cuerpo orgánico cada 

parte conserva continuamente al todo, y se conserva a sí misma en 

cuanto conserva el todo; ciertamente así se relaciona el ciudadano 

con el Estado. En efecto, un caso necesita menos que otro de una 

distinta disposición particular para esta conservación del todo; ca-

da parte, o cada ciudadano, se conserva a sí mismo sólo en la posi-

ción determinada para él por el todo; ciertamente, así como el todo 

se conserva en sus partes, y precisamente porque el todo conserva 

a cada parte en su posición correspondiente, regresa en sí y se con-

serva a sí mismo.32 

 

Aquí se evidencia el regreso al fundamento, el Estado, sin enajenarse de 

lo contenido sino nutriéndose de él (los particulares), porque lo que se revela 

es el entramado que hace posible a cada parte en su posición y que se sustenta 

y auto-sustenta como múltiples actividades que remiten a una misma totali-

dad de actividades. La articulación universal-particular no se explica al modo 

de la materia bruta que se sustrae a la organización, sino al modo de un pro-

ducto natural (6.6) con una relación orgánica: así como contribuir al todo y 

limitarse a una actividad en la división del trabajo no significa una carga o 

disposición especial, tampoco la propia acción del particular se escinde de la 

vinculación recíproca, porque sólo se puede producir gracias a ella. La propia 

vitalidad de lo universal se conserva y expande mediante la actividad de los 

particulares. Pero entonces la unidad fundamental contiene y articula el en-

tramado de particulares, y éstos se encuentran orgánicamente reunidos en lo 

universal. Las mismas relaciones horizontales se subsumen en la unidad 

                                                           
32 GNR § 17 Cor., GA I/4 19-20; FDN 272. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

362 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

orgánica, y sólo de este modo se sostiene lo particular. Ahora bien, desde la 

organicidad lo particular se reconfigura: ya no es un átomo aislado agrupado, 

sino un elemento de una totalidad; así, deviene ciudadano, es decir, sujeto 

capaz de universalidad, de concebirse como parte de un todo. Sólo así mu-

chos se convierten en Uno. 

 

9.4) EL SIGNIFICADO DE LA SEGURIDAD O JUSTICIA (GNR § 18) 

 

Al igual que la apariencia atomística se revierte en el organicismo, el 

concepto de seguridad o de justicia adquiere un nuevo significado que va 

más allá de lo establecido en el insuficiente contrato de propiedad y en el 

todavía deficiente contrato de protección. Ya no se trata sólo de abstenerse 

de lo que corresponde a otro (sentido negativo), ni de cuidarlo sólo porque 

de esa manera se cuida lo propio (sentido positivo de la protección), sino de 

comprender que únicamente puede existir la posición de cada uno porque 

hay una totalidad que la posibilita. Se produce, no una extensión, ampliación 

o agregado de derechos, sino un regresar a la condición fundamental y onto-

lógicamente previa a las delimitaciones. La totalidad posibilita la posición 

de las partes: desde esta gestación se deducen las delimitaciones y, con éstas, 

la seguridad y la justicia, pues sin posición no hay nada que reclamar o prote-

ger. El tema resulta explícito en la “Segunda sección” del derecho político: 

la legislación civil (§ 18). Como observamos al comienzo de este capítulo, 

el contrato de reunión conserva los contratos de propiedad y protección bajo 

el contrato de ciudadanía (9.3); hasta aquí, la primera sección. Luego, la le-

gislación civil en su “espíritu” debe ocuparse de los derechos de la persona 

dentro del Estado, recuperando el derecho originario y el contrato de propie-

dad.33 

De acuerdo con el derecho originario y con el contrato de propiedad, los 

particulares se encuentran en una acción recíproca con una parte del mundo 

sensible exterior que le fue asignada a cada uno como exclusiva. En esta 

esfera propia cada particular realiza su libertad/voluntad, es decir, sobre ella 

deposita, aplica y concretiza su actividad, no de modo indefinido o ilimitado, 

sino concordante con la limitación recíproca. Su actividad y los objetos resul-

tantes, los productos de la misma, configuran su derecho de propiedad (7.3). 

Tal como sucedía en la situación a-estatal, la persona aspira a que su situa-

ción presente se extienda en el futuro, y por ello se busca contener el futuro 

en el presente.34 En la situación a-estatal, la imposibilidad de afirmar el futu-

ro dentro del presente conducía a la disolución inminente (7.4). En este caso, 

                                                           
33 GNR § 18, GA I/4 20; FDN 273. Como observamos en el capítulo anterior (8.1, 8.3), 

Fichte divide la legislación civil y la legislación penal (GNR § 16.III, GA I/3 434-435; 

FDN 225). 
34 “En la actividad presente está contenido el futuro […]. Al revés, en el deseo de futuro 

estaría contenida la necesidad de la actividad presente. El futuro estaría condicionado por 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 363 

 
 

en cambio, el futuro forma parte de la estabilidad que otorga el Estado. Más 

aún, en la dinámica del idealismo de la Doctrina de la Ciencia la voluntad 

(4.7) siempre se afirma en relación con el futuro, porque el concepto de fin 

explica la acción presente, o porque la idea impulsa a actuar, o porque lo 

determinado se concretiza en función de lo determinable. Por ende, las acti-

vidades presentes se orientan a la permanencia en el futuro y, desde el punto 

de vista de la naturaleza, se relacionan con las necesidades básicas a satisfa-

cer (nutrición, hambre, sed, etc.). El fin propio del Estado consiste en cumplir 

estas necesidades básicas, garantizar el “poder vivir”: 

 

Por tanto, el fin supremo y universal de toda actividad libre es poder 

vivir […]. Poder vivir es la propiedad absoluta inalienable de todos 

los hombres. Hemos visto que les ha sido asignada una cierta esfera 

de objetos exclusivamente para un cierto uso. Pero el fin último de 

este uso es el poder vivir. La consecución (Erreichung) de este fin 

último está garantizada; éste es el espíritu del contrato de propiedad. 

El principio fundamental de toda constitución estatal racional es: 

cada uno debe poder vivir de su trabajo.35 

 

La garantía del poder vivir –y, en consecuencia, la permanencia de la 

situación presente en el futuro, o la satisfacción de las necesidades básicas– 

sólo se logra en el Estado.36 En cuanto “fin supremo”, el poder vivir refleja 

su carácter fundamental; se trata de un fin que moviliza a la acción y que en 

este aspecto se revela primero. Este fin ordena el quehacer inmediato, la acti-

vidad transformadora del ámbito sensible asignado. A diferencia de la etici-

dad cuyo fin último resulta inalcanzable, este fin es perfectamente alcanzable 

(1.3). Y a diferencia de la situación a-estatal, aquí se garantiza la realización 

del poder vivir. Ésta es la seguridad que la persona necesita para afirmarse: 

saber ciertamente que podrá vivir de su propia actividad. Sin Estado, todo el 

proceso flotaría sobre el vacío, porque el Estado garantiza que los productos 

del trabajo sirvan efectivamente como medios para la conservación de la pro-

pia vida. Así lo describe Fichte: 

 

Todos los particulares han cerrado este contrato con todos los par-

ticulares. Por tanto, todos han prometido a todos que su trabajo 

debe ser efectivamente el medio para la consecución de este fin, y 

                                                           
la actividad presente; en la actividad presente estaría comprendido el futuro” (GNR § 18, 

GA I/4 21; FDN 274). 
35 GNR § 18, GA I/4 22; FDN 275. 
36 En la línea de la distinción entre derecho y moral, y en la de la concepción del derecho 

como conflicto, I. Nakhimovsky (op. cit., pp. 476-481) sostiene que la satisfacción de las 

necesidades naturales sólo se puede lograr, no dejándolas a la contingencia o a las buenas 

intenciones morales, sino en y a través del Estado. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

364 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

el Estado tiene que tomar las disposiciones para eso. (En un pueblo 

de desnudos, [o] el derecho a ejercer el oficio de sastre no sería un 

derecho; o, si debe ser un derecho, entonces el pueblo tiene que 

dejar de ir desnudo. Nosotros te reconocemos el derecho de elabo-

rar tales trabajos significa, a la vez, nos comprometemos a com-

prártelos).37 

 

Aquí ya se evidencia una premisa fundamental de El Estado comercial 

cerrado (1800): el espacio interpersonal no corresponde al ámbito privado, 

sino que es un espacio esencialmente estatal (10.3).38 De lo contrario, el par-

ticular (y sus derechos, actividades, libertades, etc.) quedaría librado al azar 

o al mercado, lo cual atenta directamente contra la seguridad requerida. ¿Qué 

significa, entonces, poder vivir? Significa que el Estado no sólo pone a cada 

uno en una determinada posición, sino también asegura que en esa misma 

posición presente esté contenida la seguridad futura de poder vivir del propio 

trabajo. Además, en el pasaje citado se trasluce que la situación de un indivi-

duo resulta inescindible de la situación de cualquier otro. Por ejemplo, el 

sastre al que nadie le compra un traje incluye en su posición misma a todos 

los otros, sus eventuales compradores. Y el Estado define y obliga, o bien al 

sastre a dedicarse a otra profesión en caso de que los particulares no utilicen 

vestidos, o bien al mercado a sostener la demanda de sus productos. El Esta-

do actúa directamente sobre la dinámica interposicional, es decir, sobre el 

espacio público de interacción y, más concretamente, sobre las leyes que el 

liberalismo pretendía autonomizar (oferta y demanda). El Estado actúa tanto 

en un sentido negativo/restrictivo como en un sentido positivo y posicional: 

coloca a cada uno en una determinada posición (para dedicarse a vivir de una 

profesión determinada), y se encarga y responsabiliza de las consecuencias 

que esto acarrea. Por tanto, el Estado no “interviene” en el sentido habitual-

mente negativo de la palabra (esto es, el de “interponerse” en la lógica “na-

tural” de la relación entre particulares o del mercado), sino que actúa, y su 

acción consiste en esa dinámica misma: el Estado produce el mercado (la 

interacción entre los particulares).39  

                                                           
37 GNR § 18, GA I/4 22; FDN 275. 
38 Tras afirmar que el hombre tiene que poder vivir de su trabajo, aclara que no como una 

bestia de carga, ni penosamente, pues de tal modo no podría elevarse al gozo intelectual, 

que es un bienestar que no concierne a unos pocos, sino que debe extenderse a todos en 

igual grado. Fichte agrega que el bienestar de esos pocos suele ser la explicación del 

malestar de los muchos (GHS I, FSW III 422-423; ECC 45-46). 
39 Según N. Nomer (“Fichte and the Idea of Liberal Socialism”, op. cit., p. 63), Fichte 

coincide con Rousseau en que la igualdad incluye necesariamente una dimensión mate-

rial-económica, pero Fichte no suscribe una justicia distributiva que compense la situa-

ción de ganadores y perdedores, sino que pergeña un sistema de relaciones bilaterales que 

afecta a todos y a cada uno.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 365 

 
 

En otras palabras, el Estado se entrelaza con el vínculo social-económico 

y vital. Dado que el vínculo se resquebraja si el sujeto no puede vivir de su 

trabajo, el Estado no puede desentenderse de la carencia. Bajo la presuposi-

ción de que el hombre es esencialmente actividad, Fichte no se plantea la 

idea de que alguien se entregue al ocio o no realice todos los esfuerzos a su 

alcance para subsistir; en este nivel elemental, nadie osaría no satisfacer sus 

necesidades básicas. Y así como apeló al organicismo para describir la inte-

racción recíproca, poco o nada consecuente sería si en este punto apelase a 

la responsabilidad individual para explicar una mala situación económica del 

particular (como en el razonamiento liberal). Por el contrario, concibe la po-

sición económica como un asunto común y estatal: 

 

Por lo tanto, tan pronto como alguien no pueda vivir de su trabajo, 

y no se le haya dejado lo que es absolutamente lo suyo, el contrato 

está completamente anulado respecto de él, y desde este momento 

ya no está legalmente obligado a reconocer la propiedad de ningún 

hombre. Ahora bien, para que con esto no se introduzca por él una 

inseguridad de la propiedad, todos tienen que, por derecho y a con-

secuencia del contrato social, dar de lo suyo hasta que él pueda 

vivir […]. En el contrato social se tendrían que tomar disposicio-

nes rápidamente para una semejante repartición.40 

 

El excluido del poder-vivir queda eximido del contrato y, por ende, de 

todos los deberes; su inseguridad –es decir, su inestabilidad económica– se 

convierte inmediatamente en la inseguridad del cuerpo social. En este caso 

se quiebra el vértice fontanal del derecho: el que uno pueda vivir de su propio 

trabajo está condicionado por el que otro también pueda vivir de su trabajo; 

tan pronto uno no puede vivir, por reciprocidad todo el resto está compro-

metido. Lo atomístico-individual-ficcional se resuelve y se expresa concreta-

mente en la profunda dimensión organicista. Dado que ya no se trata de la 

situación a-estatal, lo problemático aquí resulta categórico: “el pobre” –dice 

Fichte– “tiene un absoluto derecho de coacción a la asistencia”.41 El derecho 

                                                           
40 GNR § 18, GA I/4 22; FDN 275. Con esto se observa el entrelazamiento de lo jurídico-

político con lo social y con lo económico. Según B. Frischmann (“Die Herausbildung des 

Sozialstaatsdenkens im neuzeitlichen Kontraktualismus von Hobbes bis Fichte”, en Zeit-

schrift für philosophische Forschung, 60:4, 2006, p. 580), Fichte se destaca en la tradición 

contractualista por haber elaborado el Sozialstaat más distintivo e interesante, que posi-

bilita una vida digna y un orden social basado en la participación activa y en instituciones 

–donde sobresale el Estado–, y que concibe la seguridad como justicia social (p. 555).  
41 GNR § 18, GA I/4 23; FDN 276. “Cada uno posee su propiedad de ciudadano sólo en 

la medida y bajo la condición de que todos los ciudadanos puedan vivir de la suya; y deja 

de pertenecerle en la medida en que ellos no pueden vivir, y deviene propiedad de éstos 

– siempre, se entiende, según el juicio determinado del poder estatal. El poder ejecutivo 

es tan bien responsable de esto como de todas las otras ramas de la administración del 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

366 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de coacción que en la situación a-estatal (7.5) aparecía fuertemente relacio-

nado con la defensa de la propiedad individual, aquí se muestra en su cabal 

dimensión, en la trabazón recíproca, en la asistencia al desamparado. Pero 

no se ejecuta de manera inter-individual, sino según el juicio del Estado. El 

derecho de coacción está mediado por la visión de la totalidad, y concierne 

a la responsabilidad del Estado la situación del pobre. Este aspecto refleja 

tanto la centralidad del Estado respecto de la posición (y el sostenimiento) 

de cada uno, como el auténtico significado del derecho de coacción. Además, 

desde este significado primordial hay que comprender el poder de policía y 

las funciones de control y vigilancia que analizamos abajo (9.6, 9.7).  

Lo primero y fundamental es el poder-vivir, que garantiza la posición 

social de cada parte. Por debajo, el Estado –valga la redundancia– estabiliza 

ese poder-vivir, frente a cualquier contingencia o amenaza. Frente al daño de 

una parte, la inseguridad se propaga al conjunto y activa el derecho de coac-

ción, y por eso se requiere, no una visión particularista, sino una visión desde 

la totalidad. Coherentemente, Fichte autoriza al poder estatal a controlar que 

en efecto cada uno trabaje en su esfera y haga lo necesario para vivir. Así, el 

poder de policía surge como un cuidado respecto del bienestar del conjunto; 

no tiene como fin la vigilancia misma, sino que la justicia y la seguridad no 

se degeneren y no corrompan al cuerpo social. Y aunque el particular no se 

haya esforzado lo suficiente y se haya dejado estar, igualmente el Estado 

debe cumplir con la asistencia, pues de lo contrario no sería el Estado –es 

decir, el factor decisivo de la estabilidad–. En consecuencia: “De la misma 

manera que no debe existir ningún pobre, […] tampoco debe existir ningún 

ocioso en un Estado conforme a la razón”.42  

El igualitarismo fichteano busca apartarse de los extremos (riqueza y 

pobreza)43 explicando cómo y quién ha de proceder en la preservación del 

tejido social. La expropiación y repartición de las propiedades necesarias 

para la asistencia son potestades incuestionables de un poder estatal que, por 

lo demás, es el único facultado para llevarlas a cabo. Asimismo, Fichte deja 

entrever que pobres y ociosos son situaciones opuestas, que corresponden a 

dos polos que de alguna manera estarían correlacionados. En verdad, el ocio 

preocupante no es el de los pobres, sobre los cuales el Estado tomará medidas 

de asistencia, sino el de los ricos, que estarán siempre menos dispuestos a la 

intervención del Estado. Aunque Fichte no procede dialécticamente –como 

Hegel o Marx– asociando la posición de pobreza de unos con la riqueza de 

otros, sí se ocupa de extirpar completamente y de raíz esa posibilidad. 

                                                           
Estado, y el pobre […] tiene un absoluto derecho de coacción a la asistencia” (GNR § 18, 

GA I/4 22-23, FDN 276). D. James (“Applying”, op. cit., pp. 667-669) señala que éste es 

el sentido profundo del derecho de coacción. 
42 GNR § 18, GA I/4 23; FDN 276. 
43 Tema que preocupa a Platón (República, trad. A. Camarero, Buenos Aires, Eudeba, 

reimp. 2008, 421d-e) y a Rousseau (El contrato social, op. cit., L. II, cap. XI, p. 51). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 367 

 
 

En suma, el fin consiste en poder vivir del propio trabajo, y esto sólo se 

logra, ante todo, si el Estado coloca a cada uno en una determinada posición 

y le asegura su permanencia en el futuro. Luego, cada uno se compromete 

ante los demás a procurarse este fin, junto con los medios necesarios. Así, 

cada uno y la comunidad entera –esto es, el Estado–44 trabajan y cooperan 

en función del bienestar de la totalidad, lo cual incluye una “disposición de 

asistencia” que se equipara al “poder de protección”.45 La asistencia y la pro-

tección son condiciones para ingresar al Estado; por consiguiente, la justicia 

y la seguridad configuran la columna vertebral del sostenimiento del orden 

social. 

 

9.5) ORGANIZACIÓN Y ACCIONES DEL ESTADO (GNR § 19) 

 

En el marco de la prosecución de la organización interna del Estado 

según los parámetros de seguridad y justicia, Fichte se propone mostrar la 

aplicación de los principios jurídicos hasta las últimas consecuencias, incluso 

contaminándolos de aspectos empíricos. El organicismo ya anticipa que un 

conjunto de funciones coordinadas colaboran en beneficio de la totalidad, y 

la pregunta anterior (9.2), a saber: quién es el Estado, cobra plena relevancia, 

porque aquí nuevamente el Estado realiza una gran cantidad de acciones 

indelegables e intransferibles, a tal punto que se muestra como sujeto central 

de la vida jurídico-política. Además, en cuanto se ocupa de funciones esen-

ciales para la subsistencia comunitaria, cualquier organización, por elemen-

tal que sea, supone alguna forma de Estado.  

Fichte procede de lo simple a lo complejo. Si lo básico y primordial para 

que un grupo de hombres quieran convivir reside en que puedan alimentarse 

y nutrirse, entonces resulta prioritario organizar las actividades de modo que 

se pueda disponer de una cantidad de alimentos suficiente para el conjunto. 

                                                           
44 “Todos, según la garantía de la comunidad, permiten a cada uno esta ocupación, exclu-

sivamente desde un cierto punto de vista. – No hay ningún sustento (Erwerb) en el Estado 

sin su autorización […]. En ninguna parte puede existir una indeterminación. La propie-

dad de los objetos pertenece a cada uno sólo en la medida en que tiene necesidad de ellos 

para el ejercicio de su oficio” (GNR § 18, GA I/4 23; FDN 276-277). En este pasaje Fichte 

identifica Estado y comunidad, al igual que en la Ética (§ 18, FSW IV 238; trad. cit., p. 

271), donde también se ocupa de la estatalidad de la organización, y en textos posteriores, 

tal como señalamos en relación con la elección del ejecutivo (8.5). La organización eco-

nómica concierne al Estado, que desde el punto de vista universal organiza el quehacer 

de los particulares, pero sin forzarlos a una profesión. Las herramientas necesarias para 

el trabajo (los “medios de producción”) corresponden a quien las usa para trabajar, y no 

a otro; si no las usa, no las necesita, y entonces no es legítimo poseedor, ni puede apro-

piarse de la actividad de otro. Por lo tanto, no puede haber usufructo del trabajo de otros. 

Véase, por ejemplo: GHS III, FSW III 504-505; ECC 153. Sobre este tema volveremos 

abajo (10.4). 
45 GNR § 18, GA I/4 24; FDN 277. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

368 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Allí donde los seres humanos se ponen de acuerdo, quieren algo común y se 

organizan consecuentemente, justo allí emerge el Estado: “la promoción de 

la organización es el cimiento (Grundfeste) del Estado, en cuanto ella es la 

condición exclusiva únicamente bajo la cual los hombres pueden permanecer 

juntos”.46 Si no se cumplen las condiciones mínimas para poder-vivir, el Es-

tado y el vivir-juntos se dirigen a su disolución. La organización es lo que 

caracteriza a esta institución, y sin organización no hay comunidad. La pri-

mera condición consiste en disponer de alimentos, lo que significa distribuir 

el uso del suelo para la agricultura y ganadería. A partir de este nivel básico, 

Fichte traza un conjunto de acciones del Estado sobre la organización de las 

condiciones de subsistencia.  

Ante todo, el Estado se encarga de dividir las tierras para la agricultura y 

garantizar a cada uno –no la propiedad absoluta, sino– el usufructo exclusivo 

de los productos de su trabajo, el derecho a cultivar la tierra, que es el autén-

tico sentido de la propiedad referido a la tierra. El Estado también fija y cobra 

impuestos, y se ocupa de las zonas no-cultivadas, repartiéndolas entre quie-

nes la necesitan, o permitiendo y regulando el aprovechamiento de los pro-

ductos naturales, por ejemplo, la tala de árboles.47 En cuanto a la minería, el 

Estado asume la exploración minera con exclusividad; a lo sumo, otorga un 

permiso para ese trabajo en zonas no exploradas, pero lo conveniente es lo 

primero. Así, el Estado organiza la distribución de tierras para la minería y 

agricultura, y la rotación de las mismas.48 En cuanto a la ganadería, el Estado 

reconoce y garantiza la posesión de animales que, al igual que la tierra, deben 

registrarse; autoriza y delimita el uso de animales según la sustancia (por 

ejemplo, la carne) o según los accidentes (los productos naturales derivados 

del animal), y determina expresamente cuánto se necesita de cada uno; diri-

me los conflictos ocasionados en este asunto, concede permisos de caza y 

pesca, fija impuestos al respecto y protege a los propietarios de los ataques 

de animales salvajes.49 Hasta aquí, las actividades relacionadas con la tierra, 

el estamento de los productores. 

En un segundo estamento, los artesanos se ocupan de trabajar los pro-

ductos naturales. El Estado también concede el derecho exclusivo a ejercer 

determinados oficios, exige que se produzca una determinada cantidad (la 

que necesita la sociedad entera), garantiza la compra de esos productos y/o 

calcula y establece cuántas personas se ocuparán de cada oficio y cuántos 

productos deberán crear.50 

                                                           
46 GNR § 19, GA I/4 25; FDN 278. 
47 GNR § 19 A, GA I/4 26-28; FDN 280-282. 
48 GNR § 19 B, GA I/4 28-30; FDN 282-284. 
49 GNR § 19 C, GA I/4 30-36; FDN 284-291. 
50 GNR § 19 D, GA I/4 37-38; FDN 291-293. “Se llama corporación a un grupo de 

ciudadanos autorizados exclusivamente a un cierto trabajo de ciertos productos […]. La 

liberalización general de estas ramas de la producción va llanamente contra el contrato de 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 369 

 
 

El tercer estamento, el de los comerciantes, tampoco se sustrae a la orga-

nización estatal. Y no se trata de un mero “regular” –u ordenar, o administrar 

lo que ya está hecho–, sino de un constituir, poner y relacionar, de un orga-

nizar en el cual el Estado no permanece ajeno y pasivo ante el libre juego de 

compras y ventas, ni confía en la autorregulación del mercado o mano invi-

sible. Para Fichte el Estado directamente organiza la economía,51 establece 

la oferta y la demanda, otorga el derecho de comerciar y lo calcula; en suma, 

conforma una totalidad subsistente: “consideramos a cada Estado como un 

todo subsistente para sí”.52 Por lo tanto, debería prescindir –o reducir a su 

mínima expresión, para que las fluctuaciones no afecten el mercado interno– 

del comercio exterior. El Estado organizador de la economía garantiza los 

contratos de intercambio entre particulares –contratos que, en última instan-

cia, se basan en la relación jurídica (6.4)–, y vela por su cumplimiento. Ade-

más, el Estado fija precios máximos a los productos de primera necesidad y, 

en caso de que los productores no quieran vender, erige establecimientos 

para ofrecer esos mismos productos que recauda con impuestos; es decir, 

interviene como actor directo (y decisivo) en la economía.  

En este punto, Fichte detecta una ventaja de los productores respecto de 

los otros estamentos: ellos pueden vivir de su trabajo y no requerir nada de 

los demás. No sucede lo mismo con los artesanos y los comerciantes. Sin 

embargo, los productores necesitan ciertos artículos: útiles para la labranza, 

vestimenta, casas, etc. Y en este aspecto interviene el Estado, proveyendo 

los medios de producción, la construcción de casas, etc. Así, el diseño de 

Fichte impide que un sector estamental se escinda e independice del resto, 

situando el propio interés sectorial sobre el interés del conjunto. Y lo hace 

reconduciendo las actividades al Estado. Por último, éste fija impuestos a los 

artículos de lujo, especialmente los importados, y trata de evitar que se vuel-

van costumbre.53 

                                                           

propiedad originario […]. Hay que distinguir en general dos clases de artesanos: aquellos 

que meramente aplican su trabajo, pero a los cuales no pertenece la materia como propia 

(operarii), y aquellos cuya propiedad es la materia (opifices). Mediante el Estado se tiene 

que garantizar, a los primeros el trabajo, a los últimos, el consumo de sus mercancías” 

(GNR § 19 D, GA I/4 38; FDN 292-293). Fichte no sólo se manifiesta contrario a la 

liberalización de los oficios técnicos, sino que también clasifica a los artesanos según la 

posesión (o no) de la materia, por si dependen o no de otro estamento; y coloca a ambos 

en relación con el Estado. 
51 “Se producirá un intercambio que el Estado ha de regular, esto significa, que ha de 

organizar, de modo que, frente a cada trabajo (o frente a cada manufactura) se presenten 

tantos productos, los suficientes que el artesano necesite para vivir durante el tiempo de 

fabricación” (GNR § 19 E, GA I/4 39; FDN 294). 
52 Ibídem. 
53 GNR § 19 E, GA I/4 40-41; 295-296. Estos temas también reaparecerán en El Estado 

comercial cerrado: los precios fijos (GHS I, FSW III 415 ss., ECC 35 ss.; GHS III, FSW 

III 495-496, ECC 141-142), la crítica al lujo (GHS I, FSW III 417; ECC 39; GHS III, 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

370 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Lejos de configurar una dinámica incontrolable, la introducción del dine-

ro permite al Estado –siempre bajo el supuesto de su autosubsistencia o “cie-

rre”– operar en la economía. Los sobrantes de producción (naturales o arti-

ficiales) no se acumulan en manos de los particulares, sino que corresponden 

al organizador de la producción, al Estado, su utilización y colocación en el 

comercio. Para obligar a los productores y artesanos a entregar los sobrantes, 

o para expropiar las mercancías ociosas, Fichte introduce el dinero, que se 

convierte en signo universal de todas las cosas, y que significa una deuda del 

Estado para con el que lo posea. Desde luego, la moneda sólo la puede hacer 

el Estado, con tales y cuales características determinadas para evitar la falsi-

ficación, etc.54 

En cuanto a la vida privada, el Estado debe proteger la propiedad y el 

dinero de los particulares, pero sin entrometerse en las pertenencias de cada 

uno o en su ámbito personal y, más concretamente, en el interior de la casa. 

La puerta es la frontera. Igualmente, el Estado consiente y es consciente de 

las propiedades de cada particular.55 Aunque la vida privada se sustrae y en-

trega a la confianza y a la veracidad u honestidad entre particulares –con-

virtiéndose así en un asunto ético–, el Estado puede intervenir en la casa sólo 

si una de las partes lo requiere legalmente, mediante la denuncia,56 o si se 

generan litigios y/o la necesidad de difundir quiénes son deshonrosos y han 

traicionado la confianza de los otros.57 En todo lo que no forma parte de la 

casa, esto es: los lugares compartidos o el ámbito de lo público en general,58 

concierne al Estado la protección y la garantía de que los derechos no sean 

lesionados y, si esto sucede, la restauración de la justicia. 

En cuanto al patrimonio y a las adquisiciones, Fichte sostiene que el Es-

tado legitima las propiedades y las transferencias de cada ciudadano. Aunque 

aquí parece entablarse un contrato entre particulares, no deja de ser un tema 

de incumbencia estatal. En efecto, el Estado tiene el poder de exhortar al 

comprador sobre el uso de la propiedad adquirida, y al vendedor a procurarse 

su ulterior subsistencia.59 En la misma dirección, el Estado se encarga de 

                                                           

FSW III 479-480; ECC 120-121), los impuestos (GHS I, FSW III 425 ss.; ECC 48 ss.), 

la relevancia de la agricultura (GHS I FSW III 428 ss.; ECC 53 ss.). 
54 GNR § 19 F, GA I/4 41-43; 296-299. 
55 GNR § 19 G, GA I/4 44-45: FDN 299-301. “Mediante mi casa está determinada mi 

propiedad absoluta. Algo es una propiedad tal porque –se entiende, con el consentimiento 

y la conciencia del Estado– ha llegado a mi casa” (GNR § 19 G, GA I/4 45; FDN 301). 
56 GNR § 19 I, GA I/4 49; FDN 305 
57 GNR § 19 H, GA I/4 46-47; FDN 301-303. 
58 “Las tabernas, cafés y similares, en suma, todo lugar donde se es bien recibido por su 

dinero, son ámbitos públicos; en ellos se ejercita el comercio” (GNR § 19 I, GA I/4 49; 

FDN 305). 
59 Dice Fichte: “La propiedad es de una doble naturaleza: la absoluta, sustraída al control 

del Estado –dinero y valores monetarios–; y la que permanece inmediatamente bajo el 

mismo –campos, jardines, casas, prerrogativas civiles, etc.–. Si los dos tipos de propiedad 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 371 

 
 

regular las donaciones y testamentos, siempre con el objetivo de garantizar 

la subsistencia de los lazos familiares quebrados (por ejemplo, viudas e hi-

jos), y fundamentalmente la educación de los niños.60 

En suma, en las acciones del Estado subyace un orden de prioridades: en 

primer lugar, el Estado pone a cada uno en una determinada posición social 

y organiza el sistema de interrelaciones recíprocas; en segundo lugar, con-

trola, vigila, supervisa, garantiza, repara, etc., según un plan racional. Esto 

último sólo se puede entender si se da lo primero, y no al revés. Más que 

restringir, prohibir, sancionar, o coaccionar, el Estado primero sostiene a ca-

da particular en su espacio determinado. Sin el sostenimiento, sin la segu-

ridad y justicia, todo lo demás carece de sentido. Y todo lo demás –el control, 

el castigo, etc.– tiene sentido sólo de manera subsidiaria, es decir, en la me-

dida en que se lesiona lo primero. La injusticia se convierte en amenaza y 

peligro social en la medida en que desgasta y fractura la justicia que mantiene 

la integridad del organicismo social-estatal. En esta perspectiva, y sin perder 

esta perspectiva, procedemos a analizar el concepto de pena. 

 

9.6) LA PENA Y LA COACCIÓN (GNR § 20) 

 

En este capítulo insistimos en la misma tesis: el Estado tiene como prin-

cipal motivo el sostenimiento social y económico de los particulares que lo 

componen y de las interrelaciones entre ellos. Este motivo primordial, que 

es el profundo sentido del Estado en Fichte, contiene un aspecto secundario, 

el de prevenir y castigar todos aquellos actos de injusticia que tiendan a de-

bilitar el organicismo social, político y estatal. Por ende, tanto el concepto de 

pena como el de coacción, e incluso el poder de policía (9.7), tienen un lugar 

secundario y subsidiario al funcionamiento del Estado, es decir, sirven para 

restituir la organicidad y, en la medida en que logran este cometido, se tornan 

superfluos y prescindibles. La pena, la coacción y la policía son instrumentos 

tales que, si el Estado necesita de ellos cada vez más, éste se acerca a su 

disolución o descomposición; mientras que, si no los necesita, los gradúa y 

                                                           

son cambiados uno por otro, esto significa: si una venta está cerrada, cada uno adquiere 

un tipo de propiedad que no tenía, y por tanto aquí se necesita investigación […]. Nadie 

es poseedor legítimo de un objeto tal, salvo a consecuencia de su reconocimiento por el 

Estado” (GNR § 19 K, GA I/4 55; FDN 312). A partir de aquí defiende la incumbencia 

estatal en los contratos entre particulares: “la intención jurídicamente fundada del Estado 

sobre toda propiedad otorgada para el uso, es que sea usada convenientemente para las 

necesidades del Estado. Por lo tanto, el comprador tiene que ser obligado a usarla, y tiene 

que estar en el lugar para poder usarla; por ejemplo, poder realizar y entender la agricul-

tura sobre su campo comprado, [o] el oficio cuya prerrogativa ha adquirido” (GA I/4 56; 

FDN 312). La “prerrogativa” es la autorización para ejercer un oficio, y el ejercicio sobre 

lo adquirido se realiza en primera persona.   
60 GNR § 19 K, GA I/4 56-58; FDN 313-315. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

372 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

suaviza, entonces se fortalece hasta hacerlos innecesarios, porque esos ins-

trumentos habrán cumplido la función pacificadora y ordenadora. Tal carác-

ter secundario se observa en el concepto de pena: 

 

La pena no es un fin absoluto. […] La pena es un medio para 

alcanzar el fin último del Estado, la seguridad pública; y la única 

intención de esto es que, mediante su amenaza, el delito sea pre-

venido. El fin de la ley penal es que el caso de su aplicación no 

suceda nunca. La mala voluntad debe ser reprimida mediante la 

pena amenazante […]. Todo individuo que ha oído de un delito 

también tiene que oír de la punición del mismo.61 

 

Pese al precario concepto de pena –en virtud del anclaje en la ejempla-

ridad como prevención del delito–, el objetivo no consiste en castigar o en 

reprimir, sino en evitar que brote, se consolide y expanda la mala voluntad. 

La principal preocupación de Fichte reside en que la injusticia no se vuelva 

moneda corriente: “En un Estado bien organizado ningún inocente debe ser 

castigado; pero un delito ciertamente tampoco puede permanecer sin casti-

go”.62 Un delito sin castigo equivale al inicio de la desorganización del entra-

mado estatal, a su inactividad. El Estado ausente y el acostumbramiento a la 

injusticia conllevan la descomposición y el debilitamiento del vínculo recí-

proco.  

En un Estado jurídico-racional-organizado no hay lugar para no realizar 

la ley. (Sólo se admite un caso especial, la rebelión o alta traición que, según 

cómo se lo interprete, constituye un delito sumamente grave o una suerte de 

acto patriótico-liberador; el doble cariz depende del desenlace del momento 

revolucionario, como observamos en 8.6). En este punto, Fichte distingue 

dos tipos de delitos: menores (por ejemplo, el robo) y graves (contra el cuer-

po o la vida de las personas); los últimos son contra el Estado. Este ataque 

inmediato se incrementa cuando el particular utiliza el poder público para 

atentar contra el conjunto o para favorecer sus fines personales. Lo mismo 

vale para la falta de castigo, pues en ambos casos –usar el poder público en 

el sentido indicado, o no usarlo en el castigo del delito– se desemboca en la 

opresión.63 La opresión significa el retroceso al despotismo. No-actuar es una 

                                                           
61 GNR § 20, GA I/4 60-61, FDN 317-318. Que la pena no sea un fin absoluto, sino sólo 

un medio, distancia a Fichte de Kant –según T. Vormbaum (Einführung in die moderne 

Straftrechtsgeschichte, Berlín, Springer Verlag, 2015, p. 60)– o directamente se le opone 

–según G. Mohr (op. cit., pp. 192-193)–. Kant se ocupa de la pena en Metafísica de las 

costumbres, op. cit., “Segunda parte de la Doctrina del Derecho”, Obs. E, pp. 165 ss. 
62 GNR § 20, GA I/4 64, FDN 321. 
63 GNR § 20, GA I/4 66-67; FDN 323-324. “El no uso del poder [para castigar al delin-

cuente] es, para la seguridad pública, tan peligroso como el mal uso del mismo y, por 

tanto, ciertamente así punible. Para nosotros es lo mismo si te sirves del mismo poder 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 373 

 
 

forma de actuar, y un Estado inoperante desde el punto de vista de la justicia 

y de la penalidad es un Estado que consiente el crimen y el delito y, por 

consiguiente, un Estado en vías de desintegración. 

El componente represivo del Estado fichteano no constituye un fin, sino 

sólo un medio para la conservación de la justicia y de la seguridad. Por ende, 

la coacción no es el fin último del Estado. Si el fin de la ley penal reside en 

disuadir el caso de su aplicación, y si el castigo se aplica –como pregona 

Fichte– necesariamente, entonces el fin de la ley penal es su auto-disolución, 

en cuanto desalienta y reduce los casos. En efecto, las penas se basan en el 

derecho de coacción:64 una vez encauzadas las voluntades, las penas –y, con 

ellas, el aparato coactivo– carecen de objeto o de aplicación; y en este aspec-

to, y sólo en este aspecto, el Estado se vuelve superfluo. La superfluidad 

significa que, en la medida en que el particular asimile y cumpla la ley 

voluntariamente (o, lo que es lo mismo, en la medida en que su voluntad 

particular sea acorde a lo explicitado desde la voluntad común), la coacción 

y la penalidad habrán realizado su objetivo preventivo, y la fuerza y el casti-

go se vuelven innecesarios. La coacción y la penalidad carecen completa-

mente de sentido y de fuerza si los particulares espontáneamente cumplen la 

ley a través de sus acciones. 

Coherentemente, Fichte apunta a un perfeccionamiento jurídico-político 

basado en la organicidad social, es decir, en que la afección –la seguridad o 

bienestar en general y, en este parágrafo específicamente, el daño o lesión de 

derechos– a uno se traduzca de inmediato en la afección a otro. Así como el 

daño genera una erosión del enlace social, la asimilación de la ley conlleva 

–mediante la trabazón recíproca– el perfeccionamiento del conjunto.65 Quien 

se coloca fuera de la ley, se coloca fuera del Estado, y el castigo simboliza 

la reconstitución del vínculo social. Ahora bien, para ser lesionado por otro, 

primero hay que estar enlazado con él y tener algo que lesionar (derechos 

básicos reconocidos). El entramado, tanto en el daño como en su reconstitu-

ción, descansa en la institución estatal. De un lado, el organicismo se deshace 

si la ley jamás se cumple y el delito no se castiga; del otro lado, el hombre 

que se convierte en un perfecto ser moral también prescinde de la política. 

Entre los dos extremos –el estado natural y la perfección moral– se teje la 

                                                           
conferido para producir violencia, o si mediante la no-aplicación de ese poder otros pro-

ducen la violencia. En un caso y en otro somos oprimidos” (GNR § 20, GA I/4 67; FDN 

324). Abajo prosigue Fichte con los delitos menores que se deben reparar con casas de 

trabajo, penitenciarías o correccionales. En estos casos se supone que el criminal puede 

ser recuperado, mientras que los delitos graves sólo pueden desembocar en la expulsión. 
64 GNR § 20, GA I/4 61; FDN 318. 
65 GNR § 20, GA I/4 69; FDN 326-327. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

374 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

política en una infinita gama de matices intermedios donde se desenvuelve 

el perfeccionamiento.66 

En suma, lejos de prescindir de la dimensión jurídico-política, la eticidad 

la presupone necesariamente, y sin ella ni siquiera podría comenzar. Y, lejos 

de concebir al Estado solamente como mecanismo reactivo de coacción, el 

sistema penal tiene como principal foco la preservación de la organicidad 

social, que es una problemática que por su complejidad excede por completo 

la bondad o maldad de los particulares, puesto que exige decisiones especí-

ficas respecto del sostenimiento y la posición de cada uno, y en cuya eficacia 

se juega (se fortifica o se debilita; de ahí la relevancia) la organicidad del 

conjunto. Entonces, contra la perspectiva de la coacción (que lo delimita a 

esa única función), y contra la perspectiva de la superfluidad (que cree que, 

eliminada la coacción, se elimina junto con ella el Estado), e incluso contra 

la perspectiva que no pondera suficientemente su relevancia (1.4) porque no 

enfatiza consecuentemente la problematicidad del desarrollo; contra las tres 

perspectivas, el Estado es mucho más que la simple administración de justi-

cia, que supone solamente el reparo de algo anterior, esto es, que aparece 

como subsidiaria de lo que Fichte ya advirtió como primordial,67 el funcio-

namiento en todo momento de su actividad efectiva.  

 

9.7) EL PODER DE POLICÍA. LO ESENCIAL Y LO ACCESORIO (GNR § 21)  

 

Según lo anterior, la lesión de la seguridad debilita en mayor o menor 

grado el organicismo social-estatal y, si no se repara esa lesión, las conse-

cuencias podrían ser nocivas para la estabilidad del conjunto; de ello se sigue 

la relevancia de la policía. Bajo el título “Sobre la Constitución”, el último 

parágrafo del Fundamento del derecho natural (§ 21) comienza con una dis-

tinción entre derecho y política, el primero puramente a priori y la segunda 

                                                           
66 Por eso Fichte se ocupa del “mejoramiento político” de los delincuentes (GNR § 20, 

GA I/4 69-79; FDN 327-337). Dice: “El fin, y la condición, de que el Estado aún contenga 

a los culpables, es el mejoramiento. Según esto, ellos también tienen que mejorar efecti-

vamente. […] No se trata de un mejoramiento moral, sino únicamente político, y esto se 

decide aquí no por palabras, sino por actos” (GA I/4 71, FDN 329). Una vez rehabilitados, 

se reintegran a la sociedad; en caso contrario, se los declara incorregibles. Pues: “Todo 

hombre es considerado como medio para la promoción del fin de la razón. Nadie puede 

renunciar a la creencia de que el otro, aunque pueda existir actualmente aún corrompido, 

sin embargo aún pueda ser mejorado” (GA I/4 75, FDN 333). En las últimas páginas del 

§ 20, Fichte elude la tentación de subsanar estos temas mediante la intervención de la 

moral. M. Barbero Santos (“Concepto de la pena en el primer Fichte”, en Market, O. –

Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del idealismo alemán, Madrid, UNED y Editorial 

Complutense, 1996, p. 164) destaca que en el mejoramiento del delincuente Fichte se 

anticipa dos siglos a las actuales teorías sobre la pena. 
67 GNR § 8, GA I/3 401-402, FDN 190 (7.2); GNR § 14, GA I/3 427, FDN 217 (7.5); y 

lo advertirá: GNR § 21, GA I/4 91-92, FDN 349 (9.7). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 375 

 
 

encargada de la articulación de los principios jurídicos con las condiciones y 

determinaciones empíricas. Sobre la política volveremos abajo (10.1). Así, 

para Fichte lo esencial ya fue expuesto, y a la aplicación del derecho sólo le 

resta explicitar en este parágrafo algunas consideraciones empíricas.68 Por 

un lado, señala algunos temas ya tratados en el § 16, como la transferencia 

del poder de la comunidad y la forma de gobierno, la representación directa 

o indirecta, los derechos de los administradores del poder ejecutivo, la orga-

nización judicial, y cómo reunir al pueblo y realizar la elección.69 En estos 

temas no agrega mayores novedades. 

Por otro lado, el último tema que bordea la Doctrina del Derecho sí ofrece 

novedades, y es la policía, a la que Fichte define como intermediaria entre 

el poder ejecutivo y los súbditos. Así la presenta: entre el Estado y los parti-

culares hay un contrato con derechos y deberes; cuando se incumplen estos 

acuerdos, en caso de denuncia interviene el poder judicial, y en caso donde 

no media una denuncia –de lo que se deduce que el incumplimiento de debe-

res/derechos no es grave–, interviene la policía.70 El primer deber del Estado 

correspondiente a la policía consiste en la protección y seguridad en el terri-

torio. Los súbditos deben poder viajar, y la policía tiene que vigilar y super-

visar las rutas, las señales, los lugares donde se necesitan médicos, las farma-

cias, la prevención de asaltos, los peligros de incendio e inundaciones, etc. 

Ciertamente, las funciones de la policía entremezclan, por una parte, super-

visión, control, detención de sospechosos (y nada más que eso, pues no 

puede juzgar ni valorar), con, por otra parte, infraestructura, asistencia social 

y prevención de catástrofes.71 

En consonancia, el Estado tiene derechos para con sus ciudadanos, que 

se vuelcan en las “leyes de policía” relacionadas con la seguridad, la vigi-

lancia, el descubrimiento de culpables, etc., que buscan prevenir el delito y 

evitar el daño. Estas medidas, en principio, no deberían afectar la vida de las 

personas –dice Fichte–, sino sólo prevenir lo que podría ser un daño; por 

ejemplo, alguien portando un arma no lesiona los derechos de otro, pero el 

Estado bien podría prohibir la portación de armas, previniendo posibles aten-

tados.72 Para vigilar a los ciudadanos, la policía debe poder reconocer a cada 

persona determinada; para ello se requiere un pasaporte o documento que 

contenga un retrato y donde se registren las residencias.73 Aunque la medida 

carece de sentido en un pequeño Estado, resulta de utilidad en los –para Fich-

te, siempre deseables– grandes Estados, y aunque parece avasallar la intimi-

dad, es una herramienta para evitar la gestación de una organización anti-

                                                           
68 GNR § 21, GA I/4 80; FDN 337. 
69 GNR § 21, GA I/4 80-84; FDN 337-341. 
70 GNR § 21, GA I/4 84-85; FDN 341-342. 
71 GNR § 21, GA I/4 85-86; FDN 342-343. 
72 GNR § 21, GA I/4 86-87; FDN 343-344. 
73 GNR § 21, GA I/4 87-88; FDN 345. 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

376 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

estatal. En este sentido, el pasaporte no connota gran relevancia. Quizás sea 

más llamativo el señalamiento siguiente: los ciudadanos no pueden hacer 

reuniones en una casa sin que la policía lo sepa. No se trata de cualquier 

reunión, sino de aquella lo suficientemente numerosa como para poner en 

riesgo la seguridad. Sin embargo, o bien la casa tendría que ser muy grande, 

o bien las personas muy poderosas. Fichte no aclara el punto, lo desplaza a 

otro nivel: si la reunión es sospechosa y el dueño de casa no quiere disolverla 

–la casa constituye el ámbito de la privacidad (9.5)–, entonces debe trasla-

darla al espacio público. En última instancia, el problema son las reuniones 

conspirativas o secretas.74 Más que prohibir reuniones, el asunto consiste en 

llevarlas al ámbito donde verdaderamente han de estar, el espacio público.  

Tanto el tema de las reuniones como el del pasaporte (un párrafo cada 

uno) no ocupan en la pluma de Fichte tanto espacio como sí sucede con el 

tema de la falsificación (cinco párrafos) del dinero, las letras de cambio o del 

mismo pasaporte.75 Ahora bien, ¿qué poseen en común la falsificación, el 

pasaporte y las reuniones? Las medidas se orientan a prevenir que se geste 

una suerte de Estado paralelo (el Estado dentro del Estado). La utilidad prin-

cipal de la policía reside en que agiliza las disposiciones para llevar a cum-

plimiento las leyes y, de este modo, evitar el deterioro de la estructura jurí-

dico-institucional con áreas de impunidad o enajenadas de la legislación. La 

policía previene esta gesta que descompone el organicismo. Pero su poder se 

limita solamente a lo que le concierne, ella no es más que “la sirvienta de la 

legislación”.76 La policía, entonces, ocupa un lugar subsidiario, tanto respec-

to del delito como respecto de la administración de justicia: de un lado, opera 

como un poder meramente negativo, que tendrá relevancia sólo si hay delito, 

que busca revertir el daño y que se limita a hallar el culpable, y nada más. Y, 

del otro lado, opera como un poder positivo que cumple funciones sociales 

y asistenciales. Se trata del último brazo del aparato estatal, que lidia y se 

entrevera con lo empírico, y su función denota subordinación e instrumenta-

lidad, puesto que carece de fines propios y existe sólo para realizar determi-

nadas acciones que ella no decide por sí misma. 

El poder de policía contiene, en concreto, la función de impedir que el 

estado de derecho y el Estado se erosionen en una secuencia creciente de 

                                                           
74 GNR § 21, GA I/4 88; FDN 346-347. La misma restricción vale para la policía, que no 

puede abusar de su control y cuyas actividades jamás son secretas o asociadas con los 

espías (GNR § 21, GA I/4 93; FDN 350). 
75 GNR § 21, GA I/4 88-90; FDN 346-348. No deja de ser curioso el poco espacio que le 

destina Fichte a estos aspectos de la policía, en contraste con el extenso desarrollo que le 

otorga Hegel criticándolo y colocándolo, de manera tendenciosa (pues esconde por com-

pleto el sentido de la justicia social, la reparación o el papel positivo de la policía y, a la 

vez, equipara la función de este aparato con toda la actividad estatal), al nivel de la tiranía 

o del Terror. Véase Hegel, G. W. F., Diferencia entre los sistemas de filosofía de Fichte 

y Schelling, trad. M. Paredes Martín, Madrid, Tecnos, 1990, pp. 98-103. 
76 GNR § 21, GA I/4 91; FDN 349. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 377 

 
 

delitos no resueltos, y agilizar la presencia del Estado frente a demandas de 

asistencia o fortalecimiento social. Por debajo de esta tesitura se sitúa la ame-

naza de retorno al estado de naturaleza, el debilitamiento del Estado debido 

a su impotencia para aplicar la ley o para realizar actividades necesarias, o el 

surgir de un Estado paralelo con leyes propias. En consecuencia, la policía 

no es la clave última de sostenimiento del Estado, sino sólo un instrumento 

de prevención subsidiario a lo verdaderamente importante: la justicia. Obser-

vemos cómo se sigue de este pasaje: 

 

Si la afirmación de esta imposibilidad [de que la policía encuentre 

los culpables] fuera fundada, yo concluiría sin ninguna duda: por 

lo tanto, el Estado en general y todo derecho entre los hombres, 

también son imposibles. Todos los llamados Estados no son nada 

más que, y nunca llegarán a ser más que, la opresión de los más 

débiles por [parte de] los más poderosos bajo el pretexto del dere-

cho, para utilizarlos según su conveniencia; […] y el derecho pú-

blico no es más que la doctrina sobre cuánto puede ser injusto el 

más poderoso sin dañar su interés.77 

 

El derecho y el Estado parecen depender de la efectividad de la policía. 

Pero se trata de un condicional en el que Fichte especula sobre una premisa 

que no acepta, la de que es imposible hallar –y, por tanto, castigar– a los 

culpables. En tal caso hipotético la policía impide la acción de la justicia. Si 

esto fuese así, entonces el derecho y el Estado no son más que las máscaras 

para encubrir el real ejercicio de poder de los más fuertes, la garantía de su 

impunidad. En tal caso ni siquiera merece hablarse de Estado o de derecho. 

La distinción entre fuertes y débiles resulta absolutamente incompatible con 

la racionalidad; antes bien, esta distinción representa la degradación despó-

tica del Estado y su consiguiente desintegración. Además, en este panorama 

Fichte no propone incrementar el poder de policía, lo que en vez de solucio-

nar agravaría más aún el problema: una policía con un gran poder también 

configura un Estado dentro del Estado, y no una sirvienta de la legislación; 

una policía con muchas competencias represivas (no así asistenciales) resulta 

ser síntoma de la descomposición social y de una recomposición forzada. 

Esto muestra que Fichte no apuesta por el régimen policial y que no le otorga 

a la policía más que el lugar subsidiario indicado. Luego, ¿de dónde proviene 

–se pregunta– la afirmación según la cual es imposible hallar y castigar a los 

                                                           
77 GNR § 21, GA I/4 91-92, FDN 349. Y agrega de inmediato: “como describe irónica-

mente Montesquieu”, en Cartas Persas, trad. M. R. Muñoz, México, Publicaciones del 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992, Carta XCIV, p. 166. Esta cita se 

conecta con el pasaje del Estricto de justificación (FSW V 271; trad. cit., pp. 218-219), 

que tratamos en su momento (2.5).  



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

378 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

culpables, y cumplir y hacer cumplir la ley? Proviene –no casualmente– de 

cómo se ha comprendido el concepto de Estado: 

 

Surge de que no se ha captado firmemente el concepto de Estado 

establecido aquí, de que no se lo considera como el concepto de 

un todo organizado en el cual únicamente estas partes pueden sub-

sistir y fuera del cual, en un todo distinto, no pueden en absoluto 

subsistir; surge de que, en el establecimiento de las partes singu-

lares, se puede poner por debajo siempre de nuevo la fantasía de 

la imagen de nuestros Estados ordinarios. No es de extrañar si 

ahora la parte no quiere amoldarse a ningún lugar.78 

 

El concepto organicista de Estado emerge diáfanamente como clave de 

comprensión: en un Estado racional las partes existen porque existe el todo, 

y la vitalidad de las primeras se enlaza en dependencia con la vitalidad del 

conjunto; si la parte se escinde del todo al que pertenece, entonces pierde su 

vitalidad, su existencia (9.3). Por el contrario, en los Estados habituales este 

organicismo se desdibuja y soslaya; la parte cae en la fantasía de que podría 

subsistir sola y de que es independiente (atomismo). En consecuencia, de tal 

presunción proviene la mala comprensión del Estado que obstaculiza la jus-

ticia y que torna imposible el Estado racional, legitimando subrepticiamente 

presupuestos propios de los Estados reales. De la sumatoria de partes no se 

genera un Estado orgánico, sino al revés: a partir del Estado orgánico se 

deducen las partes que, de creerse independientes, caen en una fantasía, esto 

es, en la fantasía de sacar provecho de las demás (como en el liberalismo) o 

de mantener la opresión por mucho tiempo (como en el despotismo), puesto 

que ambas se erigen sobre la imagen de que una parte puede beneficiarse 

exclusivamente de (y sin la contraprestación equivalente con) las otras. El 

contraste entre el Estado racional y el Estado habitual prosigue:  

 

En los Estados ordinarios, la exigencia de traer al autor de cada 

acto contrario a la ley sería sin duda inaplicable; o, si pudiera ser 

aplicada, si por ejemplo un Estado existente quisiera apropiarse 

del uso de algunos de los medios de policía indicados aquí, enton-

ces sería una injusticia, que el pueblo no soportaría mucho tiempo, 

y por la cual el Estado se prepararía simplemente para su hundi-

miento. Porque, donde dominan el desorden y la injusticia desde 

arriba, el gobierno sólo puede existir en cuanto permite igualmente 

al de abajo una buena parte de desorden.79 

 

                                                           
78 GNR § 21, GA I/4 92; FDN 349-350. 
79 GNR § 21, GA I/4 92; FDN 350. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 379 

 
 

Si el Estado habitual desea aplicar la ley sólo a los más débiles, en vez 

de acercarse a la racionalidad, da los primeros pasos hacia su disolución o 

hacia la vía revolucionaria; si se permiten excesos e ilegalidades en los pode-

rosos, se diseminan y multiplican los motivos para los restantes. De las dos 

maneras, el Estado real se aleja del Estado racional. Por lo tanto, el problema 

de raíz proviene de la representación de que los culpables no serán castigados 

(lo que visibiliza de nuevo la relevancia de la policía) hasta que la injusticia 

sea identificada con la desigualdad: 

 

La fuente de todo mal en nuestros Estados de necesidad (Noth-

staaten) es propia y únicamente el desorden y la imposibilidad de 

producir orden. El descubrimiento de un culpable en ellos tiene así 

frecuentemente grandes e insuperables dificultades, y esto sucede 

exclusivamente porque hay muchos hombres de los que el Estado 

no se preocupa y que no tienen ninguna posición (Stand) determi-

nada en este Estado. En un Estado con la Constitución establecida 

aquí, cada uno tiene su posición determinada, la policía sabe consi-

derablemente dónde está cada ciudadano a cada hora del día y lo 

que hace. Cada uno tiene que trabajar y cada uno, si trabaja, tiene 

para vivir: no hay caballeros de la industria (Chevaliers d’indus-

trie).80 

 

El origen de todos los males reside en que el Estado ordinario no cubre 

las necesidades básicas de las partes, el sostenimiento, el poder vivir, etc. 

Este aspecto esencial no puede dejarse librado a la contingencia, pues hace 

al enlace, al vínculo comunitario y al buen funcionamiento de la estructura 

estatal. El orden evocado por Fichte se corresponde con esa armonía de con-

tribución recíproca al conjunto y, coherentemente, con la garantía de tener 

de qué vivir. Lo social, lo jurídico y lo político –veremos después, en el pró-

ximo capítulo, también lo económico– se pueden organizar, planificar y dina-

mizar desde una racionalidad que todo lo vertebra a partir de la institución-

Estado, sin la cual la sola horizontalidad se destruiría y únicamente con la 

cual se concretiza lo racional. Además, la policía tiene que prever que en el 

Estado no se debiliten los componentes esenciales, la situación de cada uno 

y la interrelación recíproca, mediante el delito. Pero en cuanto merma el de-

lito y reinan la paz social y el orden basados en la justicia, el brazo policial 

se torna superfluo en su aspecto negativo y se tendría que atener a su aspecto 

                                                           
80 Ibídem. El “Estado de necesidad” es el Estado ordinario/existente. Este dato no se puede 

obviar al momento de analizar la Ética (§ 18, FSW IV 238-239; trad. cit., pp. 271-272) o 

la Doctrina del Estado (Staatslehre), donde Fichte parte de la instauración del derecho 

(FSW IV 395-396) y del Estado como mal necesario (FSW IV 403-409) para paliar la 

guerra de todos contra todos, y que se revierte cuando todos son libres y reina el derecho 

igualitariamente (FSW IV 411-413).  



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

380 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

asistencial-positivo. Con la policía sucede lo mismo que con la coacción: ni 

bien se torna superflua para los delitos, puede concentrar toda su energía en 

el funcionamiento del mercado y en la consiguiente situación del poder vivir, 

esto es, en el eventual surgimiento de pobres. 

Por último, en el clima de la disputa del ateísmo Fichte acusa recibo de 

la interpretación de la época sobre su doctrina jurídico-estatal, en el sentido 

de que las críticas al Derecho natural señalaron que el sistema no deja lugar 

a la libertad individual;81 curiosamente, en la siguiente obra jurídico-política, 

Fichte se ocupa de nuevo de la organización social, política y económica, 

establece múltiples formas de interacción entre el Estado y los particulares, 

y en estas relaciones no hay mayores huellas del aparato policial. En efecto, 

en El Estado comercial cerrado, que analizamos en el capítulo siguiente, la 

racionalidad se encarna directamente en la organización económica; es decir, 

el Estado racional se define, o se termina de concretizar, en este ámbito, el 

de la política-económica, mientras que lo policial se dirige a la superfluidad 

(10.7). 

 

9.8) EL ESTADO ORGÁNICO 

 

Una vez consumada la estabilidad del Estado, el paso siguiente de Fichte 

consiste en dilucidar la organicidad propia del Estado racional, recorrer cada 

uno de sus pliegues necesarios en función de mantener la articulación entre 

las partes componentes en un totum vital, vivificador de cada uno de los ele-

mentos, y donde la consistencia se halla atravesada –a diferencia del organi-

cismo clásico signado por jerarquizaciones “naturales”– por el igualitarismo 

que incluye no sólo un punto de partida –una posición o sustento–, sino tam-

bién una dinámica organizacional que se realiza en los espacios interactivos. 

La segunda parte del Fundamento del derecho natural retoma el hilo de la 

voluntad, para mostrarla en la amalgama organicista donde la parte sólo es 

lo que es, existe propiamente, o sólo puede vivir, en virtud del entramado de 

relaciones que la significan, posibilitan, delimitan y sustentan. 

Para reforzar el organicismo, que alcanza su clímax en el Corolario del 

§ 17, Fichte retrocede –en el análisis del concepto de contrato y en la con-

formación de una voluntad común (9.1), primero formal, luego material–, 

hacia las posiciones de mínima que deberían interesar e involucrar incluso al 

sujeto más egoísta y atomista pensable. El resultado arroja un frágil enlace 

que no trasciende su carácter negativo; es decir, en el contrato de propiedad 

cada uno protege lo suyo, se abstiene de interferir en lo que corresponde a 

los otros, pero no tiene con éstos ningún vínculo positivo, y la sola violación 

                                                           
81 “La mayoría de las quejas que he oído contra este sistema [del Fundamento del derecho 

natural] consistían en que le haría un gran daño a la libertad ([entendida como:] la des-

vinculación y ausencia de ley) de los hombres. Por tanto, estoy bien lejos de predicar la 

anarquía” (Escrito de justificación, FSW V 287-288; trad. cit., p. 234). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 381 

 
 

lo quiebra de inmediato. De todos modos, se trata de algún tipo de enlace, el 

mínimo que hasta el más reticente debería conceder. Pero sucede que, de tal 

insuficiencia, se sigue un segundo contrato, el de protección, que compro-

mete a las partes a protegerse recíprocamente. Sin embargo, este segundo 

contrato adolece del problema del cumplimiento de la condición, y la conse-

cuencia necesaria es la parálisis: nadie protege a nadie si no hay un primer 

protector; la obligación recíproca se subsume a una condición de dudoso o 

nulo cumplimiento. Además, también este contrato adolece de las dificulta-

des que soslayaban al derecho originario y al derecho de coacción: las partes 

se articulan en reciprocidad pero sin dar con una unidad última, de modo que 

cada una se erige en juez sobre la cuestión o disputa, y así todo depende de 

la confianza o buena fe. En este punto Fichte da un salto argumentativo, 

aunque autorizado por el desarrollo anterior, en cuanto introduce al Estado 

como única instancia donde palabra y acto (o lo ideal y lo real, deber y ser, 

etc.) coinciden. El quiebre respecto de los dos primeros contratos significa 

un regreso al fundamento, un volver desde ciertas configuraciones parciales 

(árbitro, Tercero, poder preponderante, etc.), hasta esta instancia donde la 

acción deviene acto, donde lo particular está contenido en lo universal y éste 

se expresa a través de aquél. 

Ahora bien, considerar al Estado directamente como sujeto que actúa 

(9.2) implica el riesgo de autonomizarlo y convertirlo en una entidad tras-

cendente. Fichte ya se previene de este paso dogmático en cuanto distingue 

entre todos y totalidad (compositum y totum) y coloca el énfasis en el vínculo 

orgánico de reunión de las múltiples partes en una unidad que trasciende a 

cada una de ellas en particular pero, al mismo tiempo, las articula intrínseca-

mente y las contiene. Y las contiene en el doble sentido de que las posibilita 

y las delimita, a la vez que recibe e introyecta la vitalidad de y para con ellas. 

En esto consiste precisamente el Estado: en llevar a los múltiples individuos 

a la unidad fundamental, de acuerdo con la razón que organiza y produce 

unidades necesarias, que opera a través de la naturaleza, y en amalgamar en 

esa unidad fundamental la vitalidad entre partes y todo. Luego, queda el ca-

mino de la eticidad, que no corresponde ni al derecho ni a la política, ni se 

trata de un fin alcanzable, sino que es un camino infinito y un fin por defini-

ción inalcanzable. En cambio, el Estado racional constituye un fin perfecta-

mente alcanzable, necesariamente alcanzable, el suelo nutricio desde el cual 

se puede desplegar la eticidad en su infinito e inconsumable destino. Confun-

dir estos dos aspectos constituye no sólo una distorsión del pensamiento de 

Fichte, sino también el pretexto para declarar estéril al Estado racional y con-

denar la organización a la injusticia propia de los Estados ordinarios. 

Más allá de los aspectos poéticos relacionados con la eticidad, la evoca-

ción a la naturaleza no representa una simple metáfora: en efecto, Fichte 

considera al Estado como producto natural organizado, donde cada parte 

existe gracias a la interrelación vital con las demás, y donde todas ellas tienen 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

382 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

vida y actividad en el totum y fuera de éste devienen piezas inertes. El indi-

viduo vive en sentido pleno en el Estado, en la interacción recíproca con la 

cual moldea su carácter y deviene ciudadano. En sentido estricto, no hay 

vida, no hay cultura o dimensión humana, fuera de la comunidad organizada,      

cuya mejor forma de organización es el Estado orgánico. Y el totum no se 

forma agregando o compilando partes, sino que se auto-configura como tota-

lidad que se funda en sí misma y que posibilita a las partes. Pero, al momento 

de explicar el surgir del totum estatal, Fichte de nuevo retrocede argumenta-

tivamente y ofrece una respuesta más empírica que conceptual, y poco acor-

de a esta distinción: dice que el totum surge mediante el contrato de indivi-

duos unos con otros. El contrato de reunión, que se presenta para resolver los 

problemas de los anteriores, parece responder en principio a una lógica mera-

mente horizontal. Si la interpretación se detiene aquí, entonces se distorsiona 

u omite el pasaje de la horizontalidad a la profundidad vertical, tal como 

sucede en muchos comentarios de especialistas. Sin embargo, a esta altura 

ya debiéramos estar advertidos del procedimiento problemático-regresivo de 

Fichte, que únicamente se puede pasar por alto disecando partes de su obra 

y opacando el sentido de conjunto (1.6). 

El mismo problema se presenta con motivo del darse total o parcial (9.3) 

del individuo respecto de la totalidad: lo que aparece primero se resignifica 

en el desarrollo. En efecto, la crítica a Rousseau parece enfocarse en el darse 

total como un avasallamiento a los derechos individuales; pero la crítica no 

radica en el darse (ni en el cuánto), sino en que Rousseau admite algo (algún 

tipo de posesión que excede al cuerpo propio y a la libertad de la persona, 

casi como cayendo en la trampa de Locke) antes del Estado y, por ende, abre 

un canal de negociación. Por el contrario, Fichte no admite nada antes del 

Estado, pues el individuo no tiene nada para dar y, más bien, primero tiene 

que ser puesto en una determinada situación, y sólo después el Estado lo 

protege mientras él contribuye con una porción de su actividad. Si antes del 

Estado el individuo no tiene nada –y, desde luego, no tiene ningún sustento 

ni garantía de futuro, etc.–, su propia condición se ve amenazada, incluso en 

lo referido a su subsistencia; por lo tanto, antes del Estado el individuo no 

es, o es nada, una ficción heurística a recuperar por la ciencia del derecho.  

En este sentido, el contrato de unos con otros ya presupone la unidad 

fundamental, ya presupone que los muchos se saben Uno. El darse fichteano 

combina dos vertientes: el necesario hecho de formar parte de la totalidad (el 

Estado en sentido amplio y fundamental) y el contribuir con una porción 

determinada de actividad (el Estado en sentido restringido e instrumental: 

aparato, gobierno, etc.). En lo primero, el individuo se da absolutamente; en 

lo segundo, parcialmente; y así conserva y asegura su libertad relativa. El 

organicismo no aniquila ni mecaniza la libertad de los componentes, sino por 

el contrario, posibilita y potencia la última. Sólo en la pertenencia a la totali-

dad orgánica el individuo puede ser lo que es y aspirar a ideales morales. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 383 

 
 

Fuera de esta pertenencia, no es nada; fuera del Estado, carece de vitalidad y 

su goce resulta efímero, al borde del quebranto. De ahí que, insistimos, no se 

trate de una simple metáfora: el Estado orgánico de Fichte –aspecto en el que 

él mismo se cree original– expresa la precedencia conceptual, la fundamenta-

ción ontológica, la preeminencia de la totalidad respecto de las partes. Así, 

todo viso liberal-atomista queda completamente despejado. Ni lo universal 

se configura por agregación, ni las partes subsisten de manera independiente, 

ni lo común resulta de un acuerdo nominal, etc.; a la inversa: lo universal 

funda la relación y articulación recíproca, y la parte se deduce de ese entra-

mado, de modo que lo particular en sí ya está contenido en lo universal. Es 

decir, lo común no se enajena (ni desde lo particular en sí –como si éste fuera 

auto-suficiente, presupuesto que suele pulular en algunas interpretaciones–, 

ni desde la universalidad independiente de lo particular –una hipóstasis que, 

en rigor, corresponde al dogmatismo y al despotismo), sino que –y éste es el 

punto clave– atraviesa intrínsecamente lo particular. Por consiguiente, lo es-

tatal y lo social en Fichte son inseparables (o la separación será sólo analíti-

ca), pues lo social no existe (o no tiene subsistencia duradera) sin lo estatal, 

y la horizontalidad se resuelve en una verticalidad unificadora.  

La sustancia de la estatalidad fichteana reside en este organicismo inma-

nentista y vinculante. El resto de los parágrafos de la segunda parte del Fun-

damento del derecho natural son inherentes a este suelo firme. En efecto, en 

la legislación civil (§ 18) se evidencia el significado de la seguridad y la 

justicia (9.4): el Estado se muestra como factor crucial para la estabilización 

y el sustento, no sólo de la posición de cada uno en el presente, sino también 

del futuro y de la garantía del poder-vivir del propio trabajo. Sólo de esta 

manera se resuelve el problema de la satisfacción de las necesidades básicas. 

Ahora bien, dado que en un esquema organicista la situación de cada uno 

resulta inseparable de la situación de cada otro, el entramado recíproco en-

vuelve al Estado en la interrelación comercial. El factor decisivo de la esta-

bilización en términos colectivos no puede comprometerse solamente con 

cada uno, sino también con la articulación entre partes; no puede comprome-

terse por separado sin, a la vez, comprometerse con el entramado mismo y 

con el espacio relacional que involucra a cada una de las partes. En conse-

cuencia, no puede comprometerse individual y relacionalmente sin constituir 

el mercado. Del mismo modo, el compromiso recíproco incluye la asistencia, 

y ésta significa la coacción del pobre a ser incluido en el orden económico, 

porque la pobreza representa una ruptura del contrato social y el consiguiente 

quiebre del sistema de deberes y derechos. La contracara de la pobreza, el 

ocio, también genera desvinculación; en ambos casos, se anula o neutraliza 

la actividad como poder vivir del propio trabajo. ¿Qué otro agente, sino el 

Estado, será capaz de resolver la situación? El mercado no integra (sino, 

antes bien, todo lo contrario); tampoco cabe dejarlo a la buena voluntad de 

los otros o al azar. Por tanto, el Estado necesariamente tiene que redistribuir 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

384 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

las propiedades y restaurar las condiciones para que cada uno pueda vivir de 

su trabajo. Estas disposiciones son esenciales para comprender el concepto 

de seguridad y de justicia, porque a través de ellas se articula la composición 

social, económica y estatal, y entonces la coacción, la vigilancia, la policía, 

etc., aparecen como disposiciones subsiguientes e inherentes a esta columna 

vertebral. 

Sin Estado es imposible asegurar las condiciones mínimas de existencia 

de los sujetos. La fortaleza de la organicidad reside precisamente en la capa-

cidad organizadora (9.5), la cual se plasma en un abanico de acciones del 

Estado que ningún otro actor social podría llevar a cabo, desde la división de 

tierras hasta la constitución del espacio interestamental o la introducción del 

dinero. Fichte parece no dejar resquicio para lo privado, pues lo público atra-

viesa y se expresa en cada una de las relaciones interpersonales, relaciones 

que en última instancia son jurídicas o jurídico-políticas. La casa y las rela-

ciones familiares (testamentos, compraventa de propiedades, etc.) sí configu-

ran cierto espacio privado, pero sólo de modo relativo, en cuanto el Estado 

tiene que garantizar que se cumplan los derechos de los particulares; en este 

sentido, se retira e interviene en caso de conflicto o de regulación del patri-

monio.  

Por cierto, la eticidad podría ocuparse de estos temas con prescindencia 

del Estado; sin embargo, no sucede lo mismo con la organización comercial, 

incluso suponiendo que los particulares posean buenas voluntades colabora-

tivas. Porque alguien tiene que asumir el punto de vista de la totalidad, tiene 

que encarnarlo y cristalizarlo en disposiciones organizativas, en la asistencia 

de los pobres, etc. Si estas acciones se subsumen a la deliberación horizontal, 

o a los acuerdos a-estatales, o al espontaneísmo de la generosidad individual, 

entonces no se realiza en concreto la organización común, no se disponen las 

cosas de modo tal que se garantice la estabilidad duradera de las partes y de 

la relacionalidad, ni los particulares podrían dedicarse cada uno a lo suyo y 

confiar en que con ello ganarán el sustento y podrán vivir. La mera horizon-

talidad se deshace a sí misma sin la verticalidad estatal. 

La pena y la coacción (9.6) también configuran un filón secundario en 

las acciones del Estado. Si el fin de la pena es prevenir el delito, hacer que 

éste no suceda –porque corroe el organicismo social–, entonces la eficacia 

del aparato represivo se juega en lograr que las acciones de los particulares 

sean ciertamente conformes a la ley y en mostrar que no hay margen alguno 

para la impunidad. La relevancia del castigo consiste en expresar que la ley 

está vigente, que se aplica, que no ha quedado relegada a la ineficacia. Pero, 

paradójicamente, cuanto mejor funciona el poder coactivo-represivo, tanto 

más invisible y superfluo se torna, porque funciona bien cuando el delito no 

ocurre, cuando la prevención hace todo lo que tiene que hacer. Y, al revés, 

cuanto más necesario se vuelve, eso sucede porque crecen los síntomas de la 

desintegración del Estado. La pena y la coacción son simples medios para la 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 385 

 
 

restauración de la justicia y de la seguridad. No constituyen un fin por sí 

mismo, sino que la pena y la coacción están subordinadas a y son subsidiarias 

de la buena organización del Estado.  

Del mismo modo, el poder de policía (9.7) completa la tarea del derecho 

en su aplicación aunándose con lo empírico, y opera como último resorte 

institucional o “sirvienta de la legislación” previniendo el delito, encontran-

do a los culpables, cumpliendo con la asistencia y las necesidades de cada 

lugar, etc.; es decir, reparando las posibles erosiones de un organismo que ya 

fue establecido. Esta labor está subordinada al poder ejecutivo-judicial. De-

trás de las cuestiones del pasaporte, de las reuniones y de las falsificaciones, 

el problema subyacente a la estabilidad estatal es que un delito impune puede 

convertirse en el puntapié de una serie de delitos subsiguientes y legitimados 

por el primero, la gestación de un Estado paralelo y dentro del Estado, la 

ineficacia o vacuidad de la ley. En este sentido, el poder de policía previene 

un abanico de posibles degeneraciones sólo de manera incipiente. Al igual 

que la pena y la coacción, cuando el aspecto negativo de la policía funciona 

bien, se torna imperceptible y ciertamente podría ocuparse mejor de lo positi-

vo-asistencial; al revés, cuando no funciona bien en su aspecto represivo, 

entonces Fichte no abona la idea de reforzar la policía hasta convertirla en 

un poder sustancial y peligroso. Por el contrario, el mal funcionamiento de 

la policía, o la imposibilidad de hallar a los culpables de los delitos, denota 

que el Estado no es racional, sino habitual u ordinario, donde reina la necesi-

dad insatisfecha, la situación básica no está resuelta y un sector privilegiado 

aprovecha las leyes para castigar a los oprimidos.  

En el Estado ordinario la parte no capta su posición determinada, sino 

que cae en la fantasía de creerse independiente de la totalidad y busca utili-

zarla para su propio beneficio. Así gobierna la injusticia, en su versión despó-

tica o en su versión liberal. El problema de la degeneración conduce a un 

núcleo esencial, esto es, a aquello que corresponde y caracteriza al Estado 

racional: ocuparse de la posición de cada uno y del poder vivir de su trabajo. 

Cuando esto no ocurre, el Estado racional se degrada y deviene ordinario, tal 

como acontece según Fichte en los Estados actuales o reales, lo que además 

desde un punto de vista empirista impide, obstaculiza o condena a utopismo, 

la captación completa y la exposición consecuente de la racionalidad jurídi-

ca. Desde una perspectiva empirista, el Estado ordinario ocluye al Estado 

racional, lo torna impensable y lo condena como irrealizable. En ese núcleo 

esencial reside la fuente de todo mal, el desorden o la ineficacia que apro-

ximan al estado de naturaleza, al Estado ordinario o Estado de necesidad que, 

por su estructura injusta, tiende al hundimiento. En suma, la policía jamás 

podrá resolver sustancialmente, sino sólo de manera accesoria o accidental, 

el problema de la justicia o de la igualdad, que son primordiales en el Estado 

racional. Y por eso se trata de una rama o parte de la administración (que no 

se equipara al conjunto de la misma, y que ni siquiera está ni debería estar a 



CAPÍTULO 9 – El organicismo social-estatal 

386 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

una altura considerable), y nada más. La relevancia de la policía es colateral, 

como brazo que completa la realización de la justicia social; si ella se vuelve 

muy importante, entonces denota que el Estado funciona mal, no cumple con 

sus cometidos fundamentales, o está mal organizado, o carece de una amal-

gama social en la senda de la perfectibilidad jurídica. 

Con la reconfiguración del poder de policía no sólo se neutraliza y sosla-

ya la impronta de una perspectiva hegeliana que lo colocaría en el centro de 

las consideraciones fichteanas sobre la estatalidad, sino también se evidencia 

–o mejor, se termina de evidenciar– la insuficiencia de las interpretaciones 

habituales sobre la temática que subrayan, o bien la coacción ineliminable, o 

bien la superfluidad de la dimensión coactiva, de acuerdo con presupuestos 

antropológicos de diferente índole. Así como hemos observado que cada una 

de ellas puede ampararse en determinados pasajes, del mismo modo señala-

mos que no captan el sentido positivo de la organización racional o Estado 

orgánico, cuyo fortalecimiento o debilitamiento no puede desprenderse de lo 

coactivo, ni ceñirse a él, así como tampoco puede desprenderse del mejora-

miento ni perderse en la superfluidad. Y si de semejante estabilización de-

pende el sustento de cada parte y de la relacionalidad, tampoco cabe mini-

mizar o perder de vista la centralidad del concepto de Estado en Fichte. Pues 

el problema del derecho no radica en la bondad o maldad, sino en la delimi-

tación y garantía de una esfera de libertad para la realización de cada uno de 

los individuos que viven juntos, interactúan y comparten un querer común, 

todo lo cual requiere visión de conjunto, institucionalización y administra-

ción responsable, y todo lo cual no puede ser realizado por la comunidad por 

sí sola.  

Las últimas observaciones de Fichte, con las cuales concluye el § 21 y el 

Derecho natural, en torno de la distinción entre los Estados ordinarios y el 

Estado racional, manifiestan que lo esencial de esta segunda parte ya ha sido 

establecido y reside en el organicismo explícito en los parágrafos 17 y 18, y 

especificado en cuestiones concretas en el § 19. Asimismo, esta distinción 

nos conduce al meollo de El Estado comercial cerrado, que analizamos en 

el próximo capítulo. 



387 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 10 

 
La organización 

político-económica 
 

 

Con el avance del proceso de determinación del Estado orgánico, o con 

el despliegue de las especificidades que conciernen a la aplicación del con-

cepto de derecho, el Fundamento del derecho natural de Fichte se desplaza, 

–aunque sin separar tajantemente, sino entremezclando los planos– desde lo 

jurídico puro hacia lo político, lo social y, finalmente, lo económico. Tales 

facetas se revelan, no obstante, como necesarias e inherentes al proceso mis-

mo de determinaciones (y no como agregados extrínsecos), es decir, como 

el surgimiento de lo concreto que dota de contenido a la doctrina jurídica, 

concretez sin la cual el derecho se homologaría al formalismo o formulismo. 

El cómo de la aplicación no deja –para Fichte– ningún margen de duda acer-

ca de su devenir práctico, al punto que las cavilaciones no serán más que 

pretextos para mantener lo establecido. Lo interesante del desarrollo reside 

en que, en consonancia con el método sintético y su proceder necesario y 

regresivo, se abren una y otra vez desafíos problemáticos que se enlazan con 

lo anterior y abren líneas de fuga. Así, por ejemplo, una vez establecido fir-

memente el concepto de Estado hacia el final de la primera parte, se impone 

como un asunto clave en la segunda parte la proyección de su figura, esto es, 

la configuración del Estado orgánico. Lo jurídico se empalma con lo político, 

con lo social, con lo económico, con la administración, con lo penal, con la 

justicia social, con el poder de policía, etc. Pero hay un desafío sobre el cual 

Fichte considera que tiene que volver, para ampliar aún más las especifica-

ciones, y es justamente, entre todos esos desplazamientos, el que tiene un 

lugar preponderante, el de asegurar el alcance de la política hasta las últimas 

consecuencias, a saber: la economía. 

La concepción racional del Estado en Fichte se enriquece y complejiza, 

solapando los planos jurídico-político-social-económico, con el Estado orgá-

nico, que expresa y cristaliza la voluntad común unificada en el sosteni-

miento de la posición de los particulares y de su interacción, y que garantiza 

a cada uno el poder-vivir del propio trabajo (9.4). La seguridad, la justicia, 

la policía, etc., que suelen asociarse sólo a una dimensión negativa-correctiva 

(en claro desmedro de la acción positiva que desempeñan), funcionan como 

inherencias en torno de aquello en que se ancla el planteo del sistema estatal 

fichteano: la organización racional. En la organización se conjuga y se juega 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

388 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

la actividad del Estado, la consistencia interna que lo vertebra y que resulta 

ser fundamental, porque, si la pierde, se debilita y se aleja de la racionalidad. 

Además de ineliminable e irreductible a lo negativo (contra las interpreta-

ciones de la superfluidad y de la coacción), en este capítulo se observa que 

el Estado ocupa un lugar absolutamente central (y no subsidiario o al mismo 

nivel que otros actores) en la concepción jurídico-política de Fichte.  

La trama organizacional del Estado constituye precisamente el tema prin-

cipal de una obra un tanto posterior pero íntimamente conectada con el Fun-

damento del derecho natural, a saber, El Estado comercial cerrado (Der 

geschlossene Handelsstaat, 1800), el “Tercer apéndice” del Derecho natural 

que –a diferencia del “Derecho de familia” (primero) y del “Derecho de gen-

tes” y “Derecho cosmopolita” (segundo), que son un “esbozo” o “compen-

dio” (Grundriss)–, se ofrece como “proyecto” (Entwurf). Más allá de la cer-

canía semántica de la presentación de los apéndices, el Tercer apéndice se 

erige en “Prueba de una política a seguir en el futuro”. No se trata, entonces, 

de un agregado más en el largo retiro de lo esencial del Derecho natural, 

sino de la explicitación detallada del meollo político de la Doctrina del 

Derecho. Ante la extensión y la precisión de los temas –algunos de los cuales 

se superponen con el Derecho natural–, El Estado comercial cerrado resulta 

crucial para la conceptualización definitiva del Estado en Fichte. A partir de 

esta obra, no se podrá confundir –sin caer en una distorsión deliberada– el 

Estado racional y el Estado real, ni reducir el primero al segundo, ni separar 

la dimensión coactiva y colocarla en primer lugar, ni abonar la superfluidad 

de todo el Estado, ni eliminar el carácter central del Estado en la organización 

social, ni desconectar lo social de lo político, y lo político de lo económico. 

Por ende, con esta obra se observa un primer cierre de nuestra interpretación 

(1.5), que se podría continuar en obras ulteriores. 

El primer punto a dilucidar en este capítulo concierne al significado y 

alcance de la política, que aparece vinculada directamente con lo filosófico 

y como una instancia decisiva de articulación entre lo racional y lo real 

(10.1). Este aspecto no sólo atraviesa la obra, sino que también nos permite 

conectarla con desarrollos ulteriores del mismo Fichte y más allá del mismo 

Fichte. Luego analizamos la doble contraposición del Estado racional frente 

a, por un lado, el paternalismo (¿rémora del despotismo?) y, por otro lado, el 

espontaneísmo de la mano invisible (¿el dogmatismo del mercado?), y la in-

sistencia de Fichte en lo que venimos señalando desde el capítulo anterior: 

la posición de los particulares (10.2). Desde luego, por su propia dinámica la 

posición de los particulares involucra el espacio relacional, ante el cual el 

Estado no se retira, sino que lo constituye, prevé las consecuencias y se hace 

responsable de la administración y de las decisiones necesarias (10.3). En 

sintonía con el Fundamento del derecho natural, también aquí el Estado se 

manifiesta crucial para la propiedad, que significa una actividad u ocupación 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 389 

 
 

específica, y lo que posibilita la actividad o profesión es la autorización esta-

tal; por ende, de nuevo no hay derecho de propiedad independientemente del 

Estado, y éste tiene que contener la desigualdad y la pobreza (10.4), asuntos 

que tienden hacia el debilitamiento de la organicidad y que conciernen a la 

mirada de conjunto. En cuanto a la articulación concreta entre lo racional y 

lo real, Fichte se ocupa de la génesis histórica del Estado moderno, lo que le 

permite mostrar que éste, o bien no existe, o bien está incompleto, y sólo se 

realizará cuando el cierre jurídico sea imitado por el cierre económico, esto 

es, cuando la soberanía se exprese simbólica y materialmente. En este punto, 

el contraste entre el Estado racional y el Estado real alcanza su momento más 

agudo (10.5). El problema radica en la liberalización del intercambio de bie-

nes, que hacia adentro y hacia afuera conlleva la destrucción mutua, la guerra 

de todos contra todos (10.6). Cuando el Estado racional “se cierra” sobre sí 

y se delimita, busca su auto-sustentación, retroalimentarse a sí mismo para 

ganar identidad (10.7).  

 

10.1) EL ÁMBITO DE LA POLÍTICA 

 

Como anticipamos (9.7), en el Fundamento del derecho natural Fichte 

ofrece una primera definición de la política como ciencia que se relaciona 

con un Estado particular, con tales o cuales características determinadas, y 

que intenta dilucidar cuál sería la mejor manera de realizar en ese Estado la 

ley jurídica. Además, la separa tajantemente de la Doctrina del Derecho, en 

cuanto ésta es pura y a priori, y entonces la Doctrina Política sería empírica 

y a posteriori. Pero las fronteras no son tan claras, ni la distinción tan simple. 

En buena medida el “Derecho natural aplicado” (§§ 17-21) enlaza los dos 

terrenos, el jurídico y el político.1 Y lo empírico no aparece en el idealismo 

como un agregado externo, sino que se deduce de la unidad fundante (2.1–

2.3) y en función de una transformación práctica (4.6). En este aspecto debe 

focalizarse el doble cariz de la política, que aparte de lo empírico incluye una 

instancia conceptual, porque de lo que se trata es de realizar el derecho, y 

esto concierne al derecho mismo si éste no quiere permanecer en el forma-

lismo de las fórmulas vacías (5.4). Más aun, entonces, la política significa la 

culminación del derecho, su momento cumbre en el proceso de realización y 

de aplicación, porque muestra aquello que impide que el derecho permanez-

ca en la abstracción, lo que en este contexto –como veremos abajo– adquiere 

suma relevancia, en cuanto Fichte rechaza el pretexto según el cual El Estado 

comercial cerrado expone una utopía o mera declaración de deseos. La polí-

tica lleva al derecho a la articulación con la realidad, y tal unicidad se trasluce 

                                                           
1 Fichte confiesa que está internado en “una investigación totalmente empírica” (GNR § 

19 D, GA I/4 37; FDN 291), observación que se puede extender a todo el § 19. M. Ram-

pazzo Bazzan (“L’Eforato”, op. cit., pp. 99-101) presenta las dificultades de la noción 

polifacética y compleja de la política en Fichte. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

390 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

en el concepto de “mejoramiento” (Besserung), que –como señalamos– se 

distingue del plano moral en que implica una efectiva consecuencia y cohe-

rencia con las acciones externas (9.6).2  

En el apéndice a su Ética (1798) Fichte procede más sistemáticamente: 

toda teoría requiere una aplicación en la realidad, y de semejante mediación 

o “puente” entre teoría y realidad se encarga la aplicabilidad. Pero el reco-

rrido mismo de esa mediación, junto con el enlace entre lo conceptual y lo 

real, lo hacen los saberes contaminados de empiria: en el caso del derecho, 

la política, y en el caso de la moral, la ascética. La política se ocupa de “la 

aplicación de la Doctrina pura del Derecho”, y “debe mostrar el camino por 

el cual se puede conducir un determinado Estado poco a poco hacia la única 

Constitución justa y conforme a la razón”.3 Luego, le adjudica al par dere-

cho-política la necesidad de enderezar la voluntad según un mecanismo de 

coacción, según la legalidad y sin atender a los motivos. Y agrega que este 

primer par procede gradualmente, desde la mezcla de lo justo y lo injusto, en 

dirección hacia momentos cada vez más justos que mejoran la Constitución 

existente hasta volverla conforme a la racionalidad.4 Sin embargo, el meca-

nismo de coacción no puede ser un dispositivo mecánico, sino libre (7.6, 7.7, 

8.5). En rigor, una voluntad mecánica es algo totalmente contradictorio. Lo 

que sí puede haber, en el derecho y no en la moral, es una voluntad que obe-

dezca la ley sin estar internamente convencida, lo que no significa que sea 

mecánica, sino que simplemente cumple, por el motivo que fuere, con la ley, 

y al derecho le basta con eso. En cambio, la decisión moral requiere un con-

vencimiento interno, determinado absolutamente por sí mismo. 

Ya en el subtítulo de El Estado comercial cerrado, además de confesar 

que se trata de una obra política y que la política articula el presente con el 

futuro, Fichte alude a un “proyecto filosófico”.5 La explicación inmediata 

del título dice: “De una multitud cerrada de hombres que permanecen bajo 

las mismas leyes y bajo el mismo poder supremo coactivo, se forma el Estado 

jurídico”.6 No prima el poder coactivo, sino la permanencia bajo las mismas 

leyes, que se legitiman y convalidan con cada actuar recíproco. Con la pro-

ducción y el comercio de unos con otros se legitima el Handelsstaat. Lo que 

prima es la legislación común, porque ésta delimita quiénes forman parte del 

Estado y quiénes no. Y así como el derecho conduce a la política, la política 

conduce necesariamente a la economía, que en esta obra aparece como el 

                                                           
2 GNR § 20, GA I/4 68-71; FDN 326-329. 
3 Fichte, J. G., Sittenlehre, “Ascetik”, FSW XI 122-123; trad. cit., p. 364. 
4 Ibíd., FSW XI 123-124; trad. cit., pp. 365-366. Se sobreentiende que la ética apunta a la 

voluntad libre, a los motivos interiores de la acción, y que no admite gradaciones sino un 

cambio repentino y radical.  
5 GHS, FSW III 387; ECC 1. El subtítulo reza así: Ein philosophischer Entwurf als An-

hang zur Rechtslehre und Probe einer künftig zu liefernden Politik. 
6 GHS, FSW III 388; ECC 3. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 391 

 
 

principal ámbito de aplicación. Pero la articulación entre lo conceptual y lo 

aplicado no está exenta de tensiones. 

En efecto, en la “Dedicatoria”,7 el “político especulativo” (el filósofo) 

intenta dialogar con el “político en ejercicio”, y el diálogo suele consistir en 

que el primero presente sus ideas y el último las deseche, porque las tilda de 

“incumplibilidad inmediata”.8 De este modo, los pensamientos quedan con-

denados a la inaplicabilidad, a la utopía, y se legitima un ámbito de habilidad, 

tecnicismo, reglas pragmáticas y útiles, etc., que bloquean y sustituyen la 

realización de ideas filosóficas. Así, se abre un abismo entre lo ideal (el pen-

samiento filosófico) y lo real (el ejercicio político): 

 

Sin embargo, el filósofo, si no tiene su ciencia sólo como un mero 

juego, sino como algo serio, jamás dará o presupondrá la incumpli-

bilidad absoluta de sus propuestas […]. Si han sido establecidas 

sólo pura y teóricamente, el filósofo afirmará que sus prescripcio-

nes inmediatamente incumplibles, en las que bajo su universalidad 

suprema todo pasa, y ciertamente por eso no hay nada determina-

do, tendrían que ser sólo más determinadas para una situación 

efectiva dada.9 

 

Con un ejemplo revelador (por lo sencillo y evidente), dice Fichte: cono-

cer las relaciones de los lados y ángulos de un triángulo no implica conocer 

inmediatamente el valor de cada uno de ellos en particular; es decir, el cono-

cimiento general requiere un trabajo de aplicación. Y agrega: con la sola 

unidad de medida (la regla o el transportador) tampoco se hace nada. Lo par-

ticular tiene algo que decir. Las condiciones concretas modifican el proceso 

de aplicación. No obstante, los ejemplos manifiestan plenamente la confian-

za en que la racionalidad sólo tiene que profundizar sus determinaciones 

hasta encontrar el perfecto tránsito hacia la realidad efectiva. Pero hay que 

dar este paso, el filósofo tiene que enlazarse con la determinación, pues de 

lo contrario la universalidad permite legitimar cualquier cosa. 

Todas estas disquisiciones funcionan argumentativamente como conva-

lidación de la necesaria dimensión filosófica de la política. La política se 

sitúa en el plano de la determinación del Derecho público puro (reine Staats-

rechte), pero no deja de ser tema del filósofo especulativo, que además no se 

                                                           
7 La dedicatoria se dirige a K. Struensee (Ministro de Hacienda de Prusia y amigo de 

Fichte), queriendo en ella emular a I. Casaubón, célebre traductor de la obra de Polibio, 

que conversa con Enrique IV acerca de los prejuicios sobre los antiguos. Sobre la figura 

del ministro Struensee se detiene I. Nahkimovsky (op. cit., pp. 314-318, 387 ss.), que 

también analiza la situación comercial de Prusia (pp. 312 ss.) y las reseñas negativas de 

aquél y de otros teóricos de la época sobre El Estado comercial cerrado (pp. 416-418). 
8 GHS, FSW III 389-390; ECC 5-6 
9 GHS, FSW III 390; ECC 7. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

392 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

contrapone en absoluto con el político en ejercicio. Especulación y aplica-

ción son para Fichte aspectos complementarios, dos extremos de un mismo 

proceso. Y por eso, para no caer en una interpretación simplista que recolecte 

lo expresado aquí como un conjunto de apreciaciones del filósofo acerca de 

lo que es y debería ser el Estado según su racionalidad, el extremo opuesto y 

complementario de El Estado comercial cerrado no es sino la Doctrina de la 

Ciencia. La especulación se revela, entonces, como el fundamento necesario 

para el despliegue de una concepción filosófico-política del Estado, para una 

mostración de la racionalidad inherente al proceso que se observa en la ex-

periencia. La especulación no consiste en imaginar Estados posibles o desea-

bles; la especulación consiste en poner de manifiesto el fundamento último, 

aquello que verdaderamente sustenta, la organización racional que está a la 

base de los Estados reales y existentes. No se trata de la postulación de un 

más allá que nadie sabe dónde está ni cómo es, sino de un volver sobre el 

más acá del suelo nutricio y removerlo hasta dar con aquello que esclarece 

un horizonte de sentido, a saber, que no hay soberanía política si no hay 

soberanía económica, o que no hay soberanía sin justicia social –lo que en 

Latinoamérica, con memoria histórica, entendemos muy bien (1.1)–, o que 

no hay un Estado plenamente racional si no tiene autonomía en la constitu-

ción del espacio relacional.  

En este sentido, Fichte considera que para un filósofo sería indigno que 

sus propuestas se consideren inaplicables; a la vez, la política no configura 

un saber enteramente particularista, no se basa y encierra en un determinado 

Estado real, sino que incluye cierta generalidad. Por lo tanto, el político en 

ejercicio procede de modo análogo al proceso de determinación que el filó-

sofo tiene que realizar para no enredarse en la abstracción, esto es, articula 

la regla con el caso particular, y en el ejercicio se enriquece con lo particular. 

El caso podría requerir algún tipo de aclaración o variación específica, pero 

eso no soslaya el procedimiento.10 La política, al igual que la filosofía, se 

esfuerza en la compleja tarea de articular lo universal y lo particular, y es 

una tarea compleja porque no basta con el esquema (la regla, el transporta-

dor), ni se reduce a un proceso mecánico. La riqueza de lo particular impide 

este tipo de reducciones. Igualmente, Fichte no pierde su optimismo: 

 

Si, con el conocimiento correcto de la situación presente, fuera ela-

borada una política según esta Idea, por lo demás fundada desde 

firmes principios jurídico-estatales, y con las correctas consecuen-

cias de los mismos, entonces esta política podría parecer inútil sólo 

al mero empirista.11 

 

                                                           
10 GHS, FSW III 390-391; ECC 7-8. 
11 GHS, FSW III 391; ECC 8. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 393 

 
 

El “mero empirista” rechaza todo concepto, toda articulación, y se basa 

exclusivamente en la experiencia inmediata, en los hechos (Thatsachen). No 

capta la actividad que se produce a sí misma y que produciéndose produce 

realidad; tampoco capta la relevancia de la unidad que subsume lo múltiple, 

le otorga sentido y valor; tampoco la capacidad transformadora del idealis-

mo, que no se queda sin armas frente a lo real, sino que lo constituye, signifi-

ca y transforma desde la actividad misma. Sin embargo, el “mero empirista” 

no anula completamente la universalidad, pues recolecta aplicaciones ante-

riores y, en cuanto se le presenta un caso nuevo, evoca uno similar y repro-

duce la aplicación. En el ámbito político, el empirista, además de copiar y 

mezclar –generando así otro tipo de abstracciones, las del recetario que no 

tiene en cuenta la particularidad de lo particular– y de carecer de creatividad, 

se convierte en un mero administrativista, es decir, reduce la potencialidad 

transformadora de la política que aporta la dimensión especulativa. Para aco-

rralar al empirista-conservador, Fichte cuestiona: ¿de dónde proviene la regla 

o medida aplicada por el primero que la aplicó? ¿De la experiencia? (Este 

cuestionamiento, insistimos, se conecta directamente con todo el programa 

idealista de nuestro filósofo, pues si antes de la experiencia sólo hay expe-

riencia, entonces el sistema degenera en escepticismo, en una regresión sin 

fin). Desde el punto de vista de la génesis histórica, lo que hoy parece antiguo 

en algún momento fue nuevo, y las soluciones antiguas suelen traer más pro-

blemas que las innovaciones ingeniosas.12 

Por tanto, El Estado comercial cerrado aspira a realizar un “tratamiento 

fundado” de la política y, en concreto, propone un cierre sobre sí del Estado 

en su dimensión económica, análogo al cierre del Estado jurídico, y para ello 

cuenta como medio decisivo la abolición de la moneda mundial en virtud de 

una moneda territorial.13 Ahora bien, si un Estado no quiere cumplir con esta 

propuesta, no es porque sea incumplible, sino por conveniencia: “El funda-

mento, clara o no claramente pensado, de este no-querer, ha de ser que en el 

comercio Europa tiene una gran ventaja sobre las restantes partes del mun-

do”,14 ventaja que consiste en llevarse para sí las fuerzas y productos de las 

otras partes del mundo, sin entregar a cambio un equivalente suficiente. Este 

beneficio redunda incluso en los Estados pequeños del continente europeo. 

El problema, el fundamento a extirpar, reside en última instancia en el subs-

trato colonial-esclavista de Europa: “tendría que mostrar que una relación, 

como la de Europa contra el mundo restante, que no se funda en el derecho 

                                                           
12 GHS, FSW III 391-392; ECC 8-9. 
13 I. Nakhimovsky (op. cit., pp. 355, 362 ss., 381-382, 407 ss.), que realiza un minucioso 

estudio sobre las teorías y condiciones económicas de la época, sostiene que la introduc-

ción de la moneda nacional constituye la palanca fundamental de la propuesta de Fichte 

en esta obra. 
14 GHS, FSW III 392; ECC 9. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

394 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

ni en la equidad, es imposible que pueda durar”.15 El mérito de estas pocas 

líneas en el amplio marco de la modernidad occidental-eurocéntrica merece 

un enfático subrayado. Como pocas excepciones en ese marco, Fichte afirma 

que Europa está asentada sobre el reparto mundial de recursos provenientes 

de las colonias, del tráfico y comercio de esclavos, de materias primas y de 

intercambio de bienes. Fiel a su estilo, una discusión menor termina en pala-

bras mayores: no se quiere aplicar lo que propone, el cierre comercial del 

Estado, no porque no se pueda, sino porque el mercado común europeo se 

beneficia directa e indirectamente del todavía persistente escenario colonial-

esclavista, apropiador y explotador. 

Fichte se autoexcluye de la demostración según la cual este beneficio de 

Europa sobre el servilismo, la explotación y el comercio de esclavos de las 

colonias y del resto del mundo, no puede durar, para afrontar otra objeción 

adyacente que aduce que, por el momento o mientras estén en vigencia, hay 

que sacar provecho de tales fenómenos. Contra esta objeción reconoce que 

no tiene qué responder. De alguna manera, quienes quieren sacar provecho 

de la injusticia son inadmisibles en este esquema jurídico-político, porque de 

acuerdo con la doctrina establecida tendrían que someterse a todas las conse-

cuencias de la reparación. Y, en caso de no admitir una relación jurídica, sólo 

restaría probar la fuerza. Pero lejos de avanzar hacia la racionalidad, todo 

esto sobre lo que Fichte calla, no hace más que contribuir a la consagración 

y profundización de la injusticia, tanto externa como interna, pues no hace 

falta preguntarse quiénes se beneficiaron más del colonialismo y quiénes 

menos, y entonces quiénes tendrían que sacrificarse más y quiénes menos. 

Más allá de estas derivas posibles, la observación general de Fichte se man-

tiene en pie: no es una cuestión de incumplibilidad, sino de no-querer; no es 

que la especulación se desentienda de la aplicación, sino que el empirista 

jamás intenta salirse de su esquema. Al igual que la Doctrina de la Ciencia 

(2.1), el proyecto de El Estado comercial cerrado no se puede imponer, pero 

tampoco ha de quedar resignado como mera teoría. 

La “Introducción” mantiene el mismo tono de la “Dedicatoria”. En efec-

to, Fichte se propone mostrar las relaciones del Estado racional con el Estado 

real, y del derecho público puro con la política. El Estado racional y el dere-

cho político, considerados en su pureza, abstraen las condiciones efectivas 

para pensar la relación jurídica en su dimensión pura. Los seres humanos 

reales, en cambio, ya se encuentran insertos en algún tipo de sistema jurídico, 

en alguna Constitución, que por más arbitraria e injusta que sea, constituye 

un punto de partida necesario para amoldar el proceso de aplicación. Por 

ende, se debe mostrar el gradualismo o acercamiento entre las dos instancias: 

                                                           
15 GHS, FSW III 393; ECC 10. Sobre este tema véase nuestro: “Fichte frente al colonia-

lismo y la colonialidad”, en Di Iorio, G. – Sabater, N. – Scarfia, L. (eds.), Caminos cru-

zados de la política: Spinoza, Fichte, Deleuze, y la filosofía argentina, Buenos Aires, 

RAGIF Ediciones, en prensa. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 395 

 
 

“El Estado real se puede representar, por tanto, como concebido en la instau-

ración gradual del Estado racional”.16 Ni el camino de transformación resulta 

imposible, ni lo racional se erige desgarrado de lo real; a la inversa: es posible 

transitar el camino, y lo real ha de articularse con lo racional. La política, en 

cuanto “ciencia del gobierno del Estado real”, transita el camino que reúne 

lo real y lo racional, para transformar el primero según los parámetros del 

segundo. 

El esquema le sirve a Fichte para justificar la subdivisión interna de El 

Estado comercial cerrado: lo racional-filosófico (Libro I), lo real-histórico 

(Libro II), y la mediación política (Libro III) entre ambas instancias. La intro-

ducción concluye así: “Todo lo bueno de lo que hombre debe ser partícipe, 

tiene que ser producido mediante su propio arte, a consecuencia de la ciencia; 

ésta es su destinación”.17 Con el deber solo no alcanza; el deber cobra fuerza 

                                                           
16 GHS, FSW III 397; ECC 13. Como señalamos en su momento (8.7), la misma idea 

encontramos en la Ética: “la peor de las constituciones es mejor que no tener ninguna” 

(FSW XI 125; trad. cit., p. 366). Ahora bien, este tratamiento filosófico de la política, ¿en 

qué se basa, o a qué remite? La cuestión no es inmediatamente clara. J. F. Barrio, por 

ejemplo, equipara los tres libros de esta obra con los principios fundamentales del Fun-

damento de toda la Doctrina de la Ciencia de 1794; por tanto, el Estado racional o la 

Filosofía –según él– equivalen al Yo absoluto, la Historia o Estado real al No-Yo, y la 

Política o pasaje del Estado real al Estado racional al tercer principio, que interpreta como 

síntesis entre Yo y No-Yo (“Estudio preliminar” a Fichte, J., El Estado comercial cerra-

do, trad. J. F. Barrio, Madrid, Tecnos, 1991, pp. XI-XIV). Pero esta línea trae más proble-

mas que soluciones: el primer principio de la Doctrina de la Ciencia de 1794 se condice 

con la categoría de realidad, que respecto del Estado en esta interpretación ocupa el segun-

do lugar (el del No-Yo); la historia, donde se introduciría la razón para transformar lo 

real, en esta interpretación aparece como mera negación o limitación, o como lo irracio-

nal, y además tendría que ser una historia sin tiempo, porque el tiempo para Fichte no 

forma parte de los principios fundamentales. Tampoco se explicita la síntesis o interac-

ción entre lo racional y lo real, que en el tercer principio es bilateral; ni la articulación de 

El Estado comercial cerrado con el Fundamento del derecho natural, que como observa-

mos resulta tan evidente como crucial. Este mismo problema –cómo conectar esta obra 

con la Doctrina de la Ciencia– subsiste en otros autores. C. Dierksmeier (“Der Staat und 

die Wirtschaft. Fichtes politische Ökonomik”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel 

zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, p. 112) 

señala la relación con Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia, y la división entre 

regiones del saber y el saber fundamental centrado en el primer principio; no obstante, no 

va más allá de la formalidad. J. Prendas Solano (“Entre Revolución y Restauración: El 

Estado comercial cerrado de J. G. Fichte”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en 

línea], n° 7, 2013, p. 6) sugiere la conexión del Estado racional con el Yo absoluto, sin 

profundizarla, pues los pasajes del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia a los 

que remite no esclarecen la relación. De todos modos, en los tres (Barrio, Dierksmeier y 

Prendas Solano) se destaca, más allá de los matices, la indicación de la relevancia del 

Estado. A este tema le dedicamos: “Los elementos filosóficos de El Estado comercial 

cerrado de Fichte”, Cadernos de Filosofia Alemã: Critica e Modernidade, vol. 21 nº 2, 

San Pablo-Brasil, diciembre 2016, pp. 31-47.  
17 GHS, FSW III 398; ECC 14. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

396 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

efectiva en el tener que, y más precisamente con el “muss… hervorgebracht 

werden” de la cita. He aquí lo propio del idealismo y de la Bestimmung fich-

teana: tener que producir realidad desde la idealidad. 

Al momento de abocarse directamente a la política (Libro III), Fichte 

sostiene que da lo mismo si el comercio y la producción son absolutamente 

libres o si el Estado ha ensayado algún tipo de delimitación fallida, porque 

este último caso no obstaculiza el pasaje “de la anarquía comercial a la ins-

titución del comercio conforme a la razón”.18 Nuevamente, fiel a su estilo, 

parte de la presuposición extrema (la anarquía comercial) y desde ella proce-

de a argumentar, conteniendo cualquier hipótesis de mínima dentro de esta 

hipótesis de máxima. La clave del pasaje consiste en: “que el Estado se cierre 

totalmente a todo comercio del extranjero, y de ahora en adelante forme un 

cuerpo comercial separado, tal como aquí ha formado un cuerpo jurídico y 

político separado”.19 Cierre, unidad, corporalidad, van de la mano. La políti-

ca adquiere el doble significado de, por una parte, identificarse con la organi-

cidad jurídica y, por otra, ocuparse específicamente de las medidas que 

atañen al cierre comercial del Estado. La tarea de la política está signada por 

el carácter relacional y organizacional del sistema económico.20  

 

10.2) EL ESTADO RACIONAL 

 

El tema del Libro I, titulado “Filosofía”, es el Estado racional, y con éste 

se presentan los principios fundamentales (Grundsätze) del comercio bajo el 

marco jurídico. Fichte procede de modo similar a como lo hizo en la Primera 

y en la Segunda introducción en la Doctrina de la Ciencia que examinamos 

en el capítulo 2: rechaza tanto la hipóstasis de un primer principio dogmáti-

co-despótico, como la presuposición de una regularidad de lo particular que 

se ordenaría por sí solo. La observación inicial no se comprende sin la doble 

contraposición de sistemas equivocados, de los cuales emerge la verdad polí-

tica como tensión (2.5). “Una proposición falsa” –dice– “habitualmente es 

reprimida por una proposición contraria igualmente falsa”, y la verdad apare-

ce en el centro.21 Dos sistemas contrarios que se pierden en su falsedad, no 

obstante, permiten el surgimiento de lo verdadero, por doble contraposición 

(2.1). En este caso, los sistemas son: por un lado, (a) aquel que sostiene que 

                                                           
18 GHS III, FSW III 476; ECC 116. 
19 Ibídem. 
20 Según Fichte, los ciudadanos particulares y el Estado no pueden no tener relaciones 

precedentes –tal como presupone la Idea de un Estado racional–, dado que los primeros 

provienen de una gran república comercial, de la que fueron miembros libres, y el último 

de un gran todo desmembrado (GHS III, FSW III 476-477; ECC 117). En ambos casos, 

en lo precedente y lo subsiguiente (o lo real y lo racional), el Estado aparece como capa-

cidad relacional y organizacional. 
21 GHS I, FSW III 399; ECC 15. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 397 

 
 

el Estado debe ser tutor ilimitado de los hombres, capaz de ocuparse de todos 

sus asuntos, de hacerlos felices, ricos, sanos, virtuosos, etc.; por otro lado, 

(b) aquel que sostiene que “el Estado no tiene más que hacer que contener y 

proteger sólo a cada uno según sus derechos personales y sus propiedades”.22  

El primer sistema, el despotismo en su versión más suave e ilustrada, se 

condice con la tesitura paternalista que coloca en primer lugar a un tutor ca-

pacitado o legitimado de alguna manera, para reemplazar al incapaz menor 

de edad en la toma de decisiones, un tutor que además lo hace por el bien del 

menor o del pueblo (2.4, 3.1, 3.2). Tal sistema condena a los gobernados a la 

escisión respecto del poder soberano que, en vez de constituir lo social y lo 

político de modo racional y planificado, lo hace arbitraria y unilateralmente, 

sin consentimiento ni responsabilidad –es decir, anulando la libertad particu-

lar y la igualdad–. El segundo sistema, que expone también una proposición 

falsa, deposita exclusivamente la libertad en el plano lo particular que se re-

siste a la articulación universal y que condena como intromisión toda acción 

estatal. Esta concepción sólo acepta que el Estado sea un mero garante de las 

posesiones preexistentes, e introduce la propiedad subrepticiamente para 

independizarla del Estado. Esta versión del liberalismo propone una auto-

regulación misteriosa de la particularidad, y Fichte la rechaza de lleno: “En 

                                                           
22 GHS I, FSW III 399; ECC 15-16. La literatura especializada suele enfatizar la crítica 

al liberalismo clásico, y no tanto la paralela crítica al despotismo. Siguiendo a Z. Batscha 

(Gesellschaft und Staat in der politischen Philosophie Fichtes, Frankfurt, Europäische 

Verlagsanstalt, 1970, p. 176), R. Gray (“Economic Romanticism: Monetary Nationalism 

in J. G. Fichte and A. Müller”, en Eighteenth-Century Studies, vol. 36 n° 4, 2003, p. 538) 

señala a Adam Smith como eje de la crítica de Fichte. También N. Nomer (“Fichte and 

the Idea of Liberal Socialism”, op. cit., p. 68) señala a Smith, y en cierto sentido expresa 

la crítica al paternalismo despótico cuando aclara: “Fichte no está proveyendo aquí una 

justificación de la tiranía benevolente…”; sin embargo, Nomer interpreta a Fichte en cla-

ve de “liberal-socialismo” (pp. 54-55, 72-73). Por eso mismo, D. James (“Applying”, op. 

cit., pp. 648-649) critica este “híbrido” de Nomer. Según James, la cuestión reside en 

cómo entender la libertad/derecho/propiedad: o circunscrita a la esfera individual, o dia-

lectizada en una instancia común. James argumenta en favor de la segunda acepción (pp. 

650-661), y muestra (pp. 664-665) que el pensamiento de Fichte es incompatible con el 

liberalismo. En las antípodas de este planteo, D. Moggach (“Freedom and Perfection: The 

German Debates on the State in the Eighteenth Century”, en Canadian Journal of 

Political Science, 42:4, 2009, pp. 1015-1016) sostiene que el modelo de Fichte se parece 

al intervencionismo despótico de Wolff y K. von Dalberg, aunque se diferencia en que 

no busca la felicidad, sino la libertad; de todos modos, Moggach (p. 1019) previsible-

mente critica la tensión entre tal libertad y la centralización y vigilancia del Estado. En 

otro plano completamente diferente, D. Fusaro (Idealismo e prassi. Fichte, Marx e Gen-

tile, Génova, Il nuovo melangolo, 2013, pp. 71-72), reconoce la doble crítica de Fichte al 

liberalismo y al dogmatismo, y relaciona –con cierta laxitud– la anarquía comercial de El 

Estado comercial cerrado con la época de la completa pecaminosidad de Los caracteres 

de la edad contemporánea y con la crítica al dogmatismo de la Primera introducción: en 

los tres casos, el objeto se independiza del sujeto, se autonomiza y se fetichiza en el co-

mercio como cosa en sí (p. 88).  



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

398 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

contraposición a esta opinión, yo diría: es la determinación (Bestimmung) 

del Estado, primero dar a cada uno lo suyo, primero ponerlo en su propiedad, 

y sólo después también protegerlo”.23 

En rigor, no hay subsistencia de lo particular independientemente del Es-

tado. Esta imposibilidad ya fue mostrada con el conflicto jurídico irresoluble 

(7.2, 7.4, 7.6). Por ende, no tiene ningún sentido pretender legitimar las pose-

siones supuestamente previas al ingreso al Estado, pues antes del Estado los 

particulares no tienen nada (9.3). El Estado no se forma a partir de agregados 

parciales, sino que es una totalidad auto-subsistente; lo particular aparece 

como producto de la totalidad, una posición que sólo se sostiene desde el 

todo de pertenencia. El rechazo del liberalismo clásico reside en el simultá-

neo rechazo del despotismo: el Estado que propone Fichte, el Estado racio-

nal, no escinde entre gobernantes y gobernados, o entre constituyentes y 

constituidos, o entre lo uno y lo múltiple-particular; por el contrario, el Esta-

do que propone Fichte mantiene orgánicamente enlazadas ambas instancias, 

lo universal y lo particular. Tal Estado no contiene dentro de sí el germen de 

su destrucción (2.4, 2.5), esto es: la libertad anulada en los gobernados, sino 

que se organiza de modo que posibilita la libertad en una instancia comuni-

taria e igualitaria. Semejante libertad entrelazada no puede separar el devenir 

de una parte del devenir de otra, ni el devenir del todo del devenir de sus 

partes, porque la totalidad estatal es inmanente respecto de lo contenido.24 

La doble contraposición resulta más evidente al comienzo del Libro II: 

aquel que no piensa –expone Fichte– y se maneja solamente con sus sentidos 

y con la memoria, apenas observa el “estado de cosas”, y sus pensamientos 

nunca van más allá de ese estado efectivo. Se trata del mero empirista (10.1). 

A partir de esta habitualidad surge inconscientemente en su modo de pensar 

la presuposición de que lo que es no puede ser de otra manera. Así, ahora el 

empirista se vuelve también un dogmático coherente (2.1). Los conceptos y 

                                                           
23 GHS I, FSW III 399; ECC 16. Incluso cuando, de acuerdo con los parámetros de la 

racionalidad, el Estado real tienda a cerrarse, los derechos del ciudadano –por ejemplo, 

sus propiedades o el derecho al libre comercio–, por cuanto fueron concedidos por tal 

Estado, siguen dependiendo de él (GHS III, FSW III 477-478; ECC 118-119). Fichte re-

conoce estos derechos precedentes, pero los supedita a la situación concreta del Estado, 

es decir, los reconduce a su fundamentación. Corresponde al buen cálculo la reforma gra-

dual de esos derechos. Pero no hay una legitimación de los mismos independientemente 

del Estado. 
24 Según S. Gross (“Handelsstaat versus Globalisierung. Anmerkungen zu J. G. Fichtes 

«Geschlossnem Handelsstaat»”, en Información Filosófica, V 11, 2008, pp. 208-209) 

Fichte oscila entre la exigencia de libertad absoluta y las restricciones o subordinaciones 

a la necesidad estatal, aspectos que presenta como dos polos independientes. Estas “ambi-

valencias” que Gross sólo se propone mostrar (p. 212) provienen de la lectura superficial 

que no-articula lo universal y lo particular, esto es, provienen de presentar las dos instan-

cias por separado y no entrelazadas, lo que sólo sucede por un artificio analítico. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 399 

 
 

costumbres de su pueblo y de su época se eternizan y universalizan sin incon-

venientes, sin génesis, sin la cuestión sobre cómo han llegado a ser lo que 

son, y las imágenes de su propio mundo se interponen en la captación de lo 

dado. “Su enfermedad incurable es la de tener por necesario lo [que en ver-

dad es] contingente”.25 El empirismo desemboca en mecanicismo y fatalis-

mo. En cambio, el pensador habituado no sólo a reproducir (nachzubilden), 

sino también a producir (zu erschaffen) libremente en sí, encuentra enlaces 

y relaciones entre las cosas que el primero jamás captaría, indaga acerca de 

los modos como lo dado pudo llegar a ser lo que es, y ensaya una explicación 

genética. Así procede el idealismo: toma lo dado para reconstruirlo, formarlo 

y fabricarlo de nuevo; lo coloca en sistemas de relaciones que lo resignifican, 

e investiga su génesis y desarrollo. 

El dogmatismo-despotismo y el empirismo-liberalismo están igualmente 

equivocados. El idealismo ofrece una síntesis superadora, pero no como pun-

to medio que equilibra los excesos de ambos o que toma aspectos de uno y 

de otro para mejorarlos, sino en simultánea contraposición y rechazo de uno 

y de otro. La superación consiste en lograr una verdadera articulación entre 

lo universal y lo particular. Contra el dogmatismo que convierte lo contin-

gente en necesario, y contra el empirismo que es incapaz de producir algo 

nuevo, el idealismo propone un principio inmanente, transformador (4.3–

4.5) centrado en la actividad, una actividad que relativiza el límite, que lleva 

a que lo dado se revele como puesto y donde el Yo está en interacción con 

lo limitante. Aquí lo particular se deduce de la universalidad, y sin ésta no 

podría ser lo que es. La posición fichteana anula los polos. No concilia, re-

chaza. No equilibra, tensiona, hasta hacer brotar lo nuevo. 

En este plano genético de fundamentación Fichte reconstruye lo estable-

cido en el Fundamento del derecho natural: parte de la presuposición (libe-

ral) de un conjunto de seres que viven juntos, que se adjudican (cada uno) 

para sí una esfera de influencia (Wirkungskreise) y que, en cuanto se super-

ponen y obstaculizan, generan una situación conflictiva. Sin moralidad, en 

este estado de naturaleza el concepto de derecho resulta inaplicable, porque 

las relaciones son absolutamente inestables. Así manifiesta sucintamente (y 

en sintonía hobbesiana) la profunda contradicción del liberalismo: “En esta 

situación nadie es libre, porque todos son ilimitados”.26 El conflicto inelimi-

nable sólo se subsana con el pacto, y sólo desde el momento de vinculación 

recíproca se puede legitimar la propiedad, pues: “Originariamente todos tie-

nen el mismo derecho a todo; esto significa que ningún individuo tiene de 

antemano contra los otros el más mínimo derecho”.27 Originariamente, o 

bien no hay ningún derecho, o bien todo derecho se autodestruye por sí mis-

                                                           
25 GHS II, FSW III 449; ECC 80. 
26 GHS I, FSW III 400; ECC 16. 
27 GHS I, FSW III 400; ECC 17. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

400 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

mo, con lo cual nunca se logra una instancia de estabilización. Tampoco bas-

ta con la promesa y el pacto recíproco, que como observamos (7.6) podrían 

reposar y perecer en la buena fe de la partes. Todos los argumentos fichtea-

nos en torno de la dialéctica de la finitud que aparecieron en el Fundamento 

del derecho natural están como trasfondo de esta argumentación de El Esta-

do comercial cerrado. En consecuencia, el contrato termina de refrendarse 

cuando se reconduce lo múltiple a lo Uno fundacional:  

 

Es el Estado, y únicamente él, el que reúne una multitud indetermi-

nada de hombres en un todo cerrado, en una totalidad; es única-

mente el Estado el que puede preguntarles a todos los que admite 

en su enlace [si pactan o no]; por tanto, únicamente mediante el 

Estado deviene primeramente fundada una propiedad legítima.28 

 

Sólo a partir del Estado lo particular deviene suficiente y sostenido. Lo 

que se consagra como propiedad –agrega Fichte– es el derecho exclusivo a 

realizar determinadas acciones, y no un derecho sobre las cosas, que en rigor 

se desprenden de las primeras (7.3). Precisamente, el derecho delimita esas 

esferas de actividad, porque de la extensión de las mismas –o de su no-deli-

mitación– provienen los conflictos. Además, los hombres no pactan entre sí 

en una horizontalidad infinita, sino con el Estado, es decir, verticalmente, 

aunque por cierto la verticalidad supone la horizontalidad interna. 

La propiedad surge de la delimitación de las esferas propias de actividad. 

La totalidad se divide o diversifica en multiplicidades. Para que esta división 

sea conforme a las leyes jurídicas, tiene que cumplirse el fin de toda actividad 

humana, el poder-vivir del trabajo o profesión (9.4): “La división tiene que 

ser hecha según esta igualdad de sus derechos, de modo que todos y cada 

uno puedan vivir tan agradablemente como sea posible”.29 La igualdad prima 

                                                           
28 GHS I, FSW III 401; ECC 17. Para Nomer (“Fichte and the Idea of Liberal Socialism”, 

op. cit., p. 70) el mérito de Fichte consiste en captar, a diferencia de Rousseau y Kant, 

que el buen funcionamiento de la legislación no resuelve la desigualdad y, por ende, en 

colocar los derechos económicos al mismo nivel de los derechos políticos. Pero Nomer 

(p. 71) se desentiende del rol del Estado. Asimismo D. James afirma: “su teoría [en refe-

rencia a Fichte] claramente envuelve la administración colectiva de la producción y dis-

tribución de bienes según el Estado en nombre del pueblo” (“Applying”, op. cit., p. 672); 

luego, ¿quién distribuye?, ¿quién decide?, ¿quién interpreta el sentido del conjunto? Las 

respuestas comunitario-colectivistas adolecen justamente del dejar sin respuesta a todos 

los problemas que según Fichte emergen de la sola horizontalidad.   
29 GHS I, FSW III 402; ECC 19. Para extirpar cualquier duda sobre el igualitarismo, en 

otro pasaje Fichte afirma que si en un determinado territorio viven cien agricultores, 

entonces el territorio deberá dividirse en cien parcelas iguales (GHS I, FSW III 445; ECC 

75). Precisamente el igualitarismo motiva la comparación entre Fichte y Babeuf que reali-

za D. James (“Applying”, op. cit., pp. 665 ss.) en torno de la propiedad, el trabajo, la 

redistribución de bienes y el colectivismo. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 401 

 
 

como criterio de división: el todo se tiene que repartir igualitariamente, y lo 

dividido no es ajeno sino interno a la totalidad. Esto es lo que sucede en el 

Estado racional; sin embargo, en el Estado real, donde la razón aún no ha 

despertado y domina la fuerza, el arbitrio y la casualidad, muchos no han 

recibido lo suyo, precisamente porque los otros se han llevado para sí más 

de lo que les corresponde.30 Fichte observa este germen explicativo de la 

desigualdad (10.6) y prescribe para el Estado real el paulatino acercamiento 

al concepto racional en el que cada uno recibe lo suyo. De ahí que el poner-

en-propiedad sea la determinación del Estado racional y la destinación del 

Estado real. 

 

10.3) EL ESPACIO COMERCIAL COMO ESPACIO PÚBLICO 

 

Según la crítica al despotismo (2.5, 3.1), el espacio público estaba al ser-

vicio del poder del príncipe, y en buena medida la sociabilidad horizontal 

(3.4) aparecía como una alternativa centrada en la igualdad (3.2). En cambio, 

en el Estado racional la oposición entre lo social y lo estatal pierde vigor, 

porque en el organicismo (9.3) la totalidad y las partes se fortifican (o debili-

tan) conjunta y mutuamente. A diferencia del orden clásico jerárquico-natu-

ral o dado, el organicismo restituido por Fichte conlleva un igualitarismo 

inherente, y a diferencia del liberalismo, el espacio público-común no es un 

vacío a llenar por el libre juego de fuerzas individuales (donde lo mejor que 

podría hacer el Estado es no-inmiscuirse), sino que es el ámbito de realiza-

ción inmediata de la voluntad común. Por correlación, tampoco cabe conce-

bir las acciones del Estado en este espacio como intervenciones, ni menos 

aún como extralimitaciones, ni desde el punto de vista despótico que coarta 

la libertad individual, ni desde el punto de vista paternalista (10.2) que la 

sustituye. A la inversa, es la acción del Estado en el espacio público la que 

posibilita la libertad de las partes (un aspecto que, de ser tenido en cuenta, 

ahorraría muchas tergiversaciones y malentendidos acerca de esta concep-

ción), libertad entendida como sostenimiento o poder-vivir. 

Así, Fichte caracteriza al espacio relacional-horizontal como ámbito de 

aplicación de los principios fundamentales del Estado racional. El intercam-

bio o comercio de bienes forma parte de lo público y de lo político.31 El todo 

de actividad del Estado se subdivide en dos estamentos principales (que lue-

go serán tres): productores y artesanos. Pero entre ellos hay una asimetría: 

los primeros pueden vivir de los productos de su trabajo, los segundos no. El 

                                                           
30 GHS I, FSW III 403; ECC 20. 
31 Lo que hacemos aquí no es más que desglosar el título del capítulo 2: Allgemeine 

Anwendung der aufgestellten Grundsätze auf den öffentlichen Verkehr (GHS I, FSW III 

403; ECC 21). De alguna manera, esta perspectiva ya está anticipada en el § 18 del Fun-

damento del derecho natural (9.4) y, más concretamente, en el caso del sastre en un pue-

blo de desnudos.  



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

402 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

pacto negativo (no obstaculizar al otro) tiene que ceder lugar a un pacto posi-

tivo (1.3, 9.1) según el cual las partes se comprometen (sich verbinden) a 

colaborar mutuamente: los productores, a generar alimentos y materias pri-

mas suficientes para los que se dedican a otros oficios; los artesanos, a entre-

gar determinada cantidad de manufacturas, etc. No basta con que cada uno 

se dedique a lo suyo y después las leyes del mercado regulen el intercambio. 

Tampoco cabe concebir la oferta como una potestad del vendedor o como 

una prerrogativa exclusiva del ámbito de la particularidad. Por el contrario, 

para Fichte oferta y demanda son asuntos estatales y tienen que ser calcula-

dos y ejecutados según la racionalidad político-económica. Las partes están 

vinculadas, obligadas a intercambiar; tienen que hacerlo. Y para agilizar ese 

intercambio (esto es, no como una actividad que se legitima por sí misma, 

pues de alguna manera mantiene su carácter derivado e incluso contiene cier-

ta ociosidad) surge el tercer estamento: los comerciantes. Desde luego, tam-

bién éstos se enlazan según el doble pacto, y Fichte concibe tal actividad ante 

todo como un servicio: el comerciante no puede especular con sus mercan-

cías ni modificar los precios establecidos.32 Los tres estamentos (producto-

res, artesanos, comerciantes; con sus correspondientes subdivisiones internas 

y la articulación en corporaciones), conforman la base de la sociedad, y todo 

estamento ulterior (funcionarios, maestros, militares, etc.) depende del fun-

cionamiento de estos tres fundamentales. 

Ahora bien, ¿qué tiene que hacer el gobierno? La postal estática adquiere 

movimiento, y la función del poder público consiste en aplicar la racionali-

dad a las condiciones existentes. Por ejemplo, en primer lugar tiene que cal-

cular la producción básica para, a partir de ella, delimitar cuántos no-pro-

ductores pueden haber. La administración del Estado consiste en organizar 

el espacio público-comercial con un sentido de equilibrio e igualitarismo, 

porque, así como no conviene excederse en artesanos y comerciantes si no 

hay alimentos o materia prima suficientes para sostener al conjunto, del mis-

mo modo tampoco corresponde que el lujo florezca en un pueblo donde no 

se satisfacen las necesidades básicas. Para Fichte la perforación del bienestar 

y del poder-vivir genera desintegración; por ende, ni el lujo ni el empobreci-

miento se pueden suscitar en el Estado jurídico-racional.33 Tampoco cabe 

                                                           
32 GHS I, FSW III 404-405; ECC 22-24. 
33 GHS I, FSW III 408-409; ECC 27-28. “Es ciertamente injusto que uno pueda pagar lo 

superfluo, mientras cualquiera de sus conciudadanos no encuentre a la mano, o no pueda 

pagar, lo necesario; y aquello con lo que paga el primero, no es en absoluto lo suyo a 

causa del derecho y en el Estado racional” (GHS I, FSW III 409; ECC 28). La confronta-

ción con el liberalismo resulta nítida: la respuesta de Fichte al individualista-atomista que 

protesta contra la imposibilidad de comprar artículos de lujo, aduciendo que los puede 

pagar, es precisamente la expropiación. Más abajo, a aquellos que reclaman mercancías 

de otros países, los exhorta a hacerse habitantes de esos otros países (GHS I, FSW III 

411; ECC 30). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 403 

 
 

objetar este tipo de medidas desde una presunta defensa de los derechos indi-

viduales, porque lo común prima sobre lo individual e involucra el espacio 

relacional, y lo individual no se beneficia si no beneficia a lo común. Las tres 

instancias están conectadas y configuran recortes de un mismo todo. Si la 

administración tiene como función primordial sostener la posición de cada 

uno, y si ella depende de la interacción relacional, entonces el gobierno tiene 

que ocuparse directamente de que la interacción sea beneficiosa para el con-

junto, incluso aunque esto represente una interferencia o limitación para los 

intereses particulares, que pretenden extenderse indefinidamente subsumien-

do cada uno para sí el interés común.  

El problema se presenta cuando, desde el punto de vista del todo, se nece-

sitan cubrir ciertos trabajos, y entonces se tendría que forzar a una cantidad 

de individuos a dedicarse a ellos, lo cual sí parece atentar contra la libertad 

personal, e incluso contra la calidad de ese trabajo y, por tanto, contra el buen 

funcionamiento del conjunto. En este punto, Fichte descarta la solución libe-

ral, a saber, suponer que el rédito que atraería a productores flotantes siempre 

dispuestos a extender los beneficios personales según el dictamen de su inte-

rés egoísta; porque, en tal caso, los productos se volverían más caros, y la 

disposición a trabajar oscilaría en búsqueda del beneficio ocasional en una 

suerte de vacío relacional (o de desplazamientos flotantes de particulares 

deseosos de la actividad más redituable) que no se condice con la regulación 

y previsión propias del Estado racional. También descarta, coherentemente 

con El destino del sabio (3.4), forzar a los individuos a ciertos trabajos, y 

propone el estímulo con premios hasta cubrir el faltante. Ni liberalismo, ni 

paternalismo autoritario, pero tampoco fluctuación incontrolable. Asimismo, 

el Estado tiene que asegurarse que los trabajadores cumplan con su oficio de 

manera idónea, es decir, con formación y conocimiento.34 Se abre paso, bajo 

el argumento de la calidad de los productos, a la necesidad de educar, en la 

teoría y en la práctica. La educación teórico-práctica constituye un tema que 

cobrará cada vez más relevancia para la perspectiva estatal en las posteriores 

obras de Fichte.35 

                                                           
34 GHS I, FSW III 410, ECC 29-30. 
35 Por ejemplo, en Die Bestimmung des Menschen (FSW II 274-276); en Los caracteres 

de la edad contemporánea (FSW VII 148; trad. cit., p. 133); y más en los Discursos a la 

nación alemana (FSW VII 366, 391-392, 402 ss., 411-431; trad. cit., pp. 146, 168, 179 

ss., 187-207, respectivamente). En El Estado comercial cerrado Fichte sólo indica que el 

estamento de los educadores, junto con los de funcionarios y militares, se sostienen en 

los tres estamentos fundamentales (GHS I, FSW III 405-406; ECC 24), y que para intelec-

tuales y científicos las fronteras del Estado permanecerán abiertas para el enriquecimiento 

cultural con otros Estados (GHS III, FSW III 512-513; ECC 163). En el Fundamento del 

derecho natural (GNR An.I §§ 43-51, GA I/4 140-145, FDN 398-402), la educación es 

un tema del derecho de familia: el Estado puede coaccionar a los padres para que eduquen 

a sus hijos (§ 46) y tiene que fundar instituciones educativas (§ 51), pero no puede obli-

garlos a mandar a sus hijos a ellas. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

404 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En consonancia con la asimetría de los productores sobre los artesanos, 

Fichte detecta el poder de los comerciantes. En efecto, su carácter derivado 

tiende a delimitar ese poder: la cantidad de comerciantes depende de y está 

supeditado a la cantidad de productores y artesanos, y se acentúa en cuanto 

se multiplican y subdividen las ramas de la actividad. Lejos de legitimarse 

como actividad autónoma, el comercio es un asunto que concierne directa-

mente al Estado, que así como garantiza el ejercicio de esta actividad (pacto 

negativo), del mismo modo reorienta su sentido en función del conjunto 

(pacto positivo). Así como garantiza la provisión de mercancías, el Estado 

compromete al comerciante a venderlas, lo que significa que no puede rete-

nerlas ni retacearlas con fines especulativos.36 En este sentido, la capacidad 

dinámica resulta crucial: un Estado que no se mueve con agilidad en el 

terreno común de la economía, que no detecta sus puntos de obturación y los 

resuelve, se torna ineficaz y cede el lugar a la mirada particularista. La diná-

mica público-estatal se empalma con la comercial: antes de autorizar una 

determinada actividad, quien pretenda ser comerciante tiene que explicar de 

dónde espera obtener sus mercancías y a quién se las venderá. De este modo, 

el Estado se despliega en el nivel más detallado de la particularidad y de la 

interacción: conoce, calcula, organiza. El sujeto que aspira a ser comerciante 

funciona como un órgano de percepción del Estado, en cuanto conoce qué se 

necesita en cada lugar y de dónde hay que traerlo,37 ofrece la riqueza del 

conocimiento en lo particular de la aplicación. Pero la mirada organizacional 

se enfoca en el enlace: 

 

En este Estado todos son servidores del todo, y reciben por esto su 

parte justa en los bienes del todo. Ninguno se puede enriquecer 

singularmente, pero tampoco puede empobrecerse. A todos los in-

dividuos se les garantiza la continuidad de sus situaciones y, de 

este modo, se garantiza la tranquila e igualitaria continuidad del 

todo.38 

 

La relación parte-todo se caracteriza por la retroalimentación recíproca: 

los bienes que los individuos hacen contribuyen al todo, son los contenidos 

                                                           
36 GHS I, FSW III 411-412; ECC 31-32. 
37 GHS I, FSW III 413-414; ECC 33-34. Coherentemente, para Fichte los precios no se 

fijan según el libre juego de oferta y demanda, sino según el cálculo de la racionalidad 

estatal organizadora, y el valor no reside en la fuerza de trabajo depositada en los objetos, 

sino en el tiempo con que se puede vivir de ellos, porque bajo la división del trabajo cada 

uno tiene que poder-vivir mientras se dedica a (o se educa en) su oficio. Fiel a su apego 

a la tierra, Fichte considera que el pan (o el grano de trigo) puede funcionar como valor 

de cambio (GHS I, FSW III 415-416; ECC 35-37). Más abajo reemplaza el grano con el 

dinero (GHS I, FSW III 435; ECC 62). 
38 GHS I, FSW III 419; ECC 40-41. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 405 

 
 

del todo, y a la vez los individuos reciben y son sostenidos por el todo. Nin-

guno puede salirse de esta gran malla de contención, ni hacia la riqueza ni 

hacia la pobreza; y el Estado deviene así en instancia crucial de estabilidad, 

situación que se garantiza sólo si se mantiene en los márgenes (con sus más 

y con sus menos) del igualitarismo.  

Ante tal nivel de autosubsistencia, la totalidad no puede disgregarse o 

dejarse desestabilizar mediante la variable del comercio exterior. Así como 

forma parte de la potestad del Estado permitir o prohibir determinadas acti-

vidades, de la misma manera retiene la plena potestad de todo comercio con 

el extranjero. Por tanto, razona Fichte, si al Estado no le resulta indiferente 

de dónde provienen las propiedades a reconocer y proteger de los ciudada-

nos, o el sustento de los mismos, o el que uno se lleve para sí lo que otros 

indefectiblemente no tendrán, etc., entonces jamás podrá desentenderse de 

esta variable, el comercio exterior. Si el fin del Estado consiste en que cada 

uno reciba lo suyo, lo que le pertenece como parte, entonces toda relación 

con el extranjero, al igual que la organización interna, tiene que ser ordena-

da.39 En rigor, el comercio exterior no se anula, sino que sólo lo realiza el 

Estado. Lo que está en juego aquí son los bienes primordiales: propiedades, 

trabajo o poder-vivir, equidad. Una variable que modifica estos pilares fun-

damentales, que modifica las condiciones de subsistencia del cuerpo social, 

no puede enajenarse de la órbita del Estado; por consiguiente, éste es el único 

encargado del comercio exterior. Que esta actividad no pueda realizarse a 

nivel de los particulares muestra la fuerza de un organicismo que no está 

dispuesto a dejar que la lógica particularista, además de beneficiarse del 

conjunto, atente contra él. 

 

10.4) LA CONCEPCIÓN FICHTEANA DE LA PROPIEDAD 

 

En el marco del estado de naturaleza (7.3) el concepto de propiedad con-

cierne a la actividad aplicada sobre un objeto y a la voluntad de poseerlo; sin 

embargo, la posesión de objetos se neutraliza en la configuración de la volun-

tad común estatal (9.3). El Estado racional subsume conceptualmente toda la 

propiedad y pone a los miembros en su posición (10.2). Ahora bien, dado 

que la propiedad es ante todo actividad –y, subsiguientemente, el ámbito 

concreto en que se aplica–, y dado que el Estado constituye el conjunto de 

actividades (10.3), la concepción fichteana de la propiedad y sus consecuen-

cias no han de comprenderse como avasallamiento a lo individual, sino como 

contención y sostenimiento. 

En rigor, el Estado no actúa directamente en los ciudadanos, ni los usa 

como meros instrumentos, pero sí efectúa un rol decisivo en la interacción, 

                                                           
39 GHS I, FSW III 420; ECC 42. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

406 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

y delimita las esferas de actividad de cada uno. De acuerdo con esta perspec-

tiva se justifica el concepto de propiedad: no refiere a la posesión de un ob-

jeto, sino al derecho a realizar determinadas acciones, que siempre son libres 

y que las realizan los particulares. El Estado garantiza la articulación de esas 

acciones desde la visión del todo y desde la estabilidad necesaria para que 

cada particular pueda sostenerse en el tiempo mediante esa acción/división 

del trabajo. De este modo, Fichte rechaza el “dejar-hacer” liberal, rechaza la 

espontaneidad individual meramente horizontal como criterio regulador. Por 

una parte, acepta la división del trabajo bajo la idea liberal según la cual, si 

todos se dedican a producir todo, entonces el progreso se aletarga y la 

situación se mantiene en la pobreza; es decir, acepta los beneficios que se 

desprenden de la división del trabajo, la especialización, etc. Por otra parte, 

rechaza la idea según la cual esta división implica necesariamente dejar que 

cada una de las partes decida arbitrariamente qué hacer, como si lo relacional 

de la articulación se siguiese de la mera particularidad. El argumento con el 

que se contrapone al liberalismo clásico es el del bienestar, que desde luego 

y en la consideración del todo, no puede ser el gozo de algunos ante el sufri-

miento de los demás.40 

Con gran lucidez, Fichte confiesa que el error fundamental de las teorías 

contrarias (los sistemas equivocados) reside en concebir la propiedad como 

posesión de cosas. Por añadidura, las teorías rivales legitiman la más cruda 

desigualdad (despótica o liberal): 

 

el error fundamental de las teorías de la propiedad contrapuestas, 

la primera fuente de donde fluyen las afirmaciones falsas sobre la 

misma, el verdadero fundamento de la oscuridad y de la argucia 

de muchas doctrinas, la auténtica causa de unilateralidad e incom-

pletitud para la aplicación en la vida efectiva, es ésta: se pone la 

propiedad primera originaria en la posesión exclusiva de una cosa. 

Según esta perspectiva dominante, nada menos extraño que el que 

hayamos experimentado una teoría según la cual el estamento de 

los grandes poseedores de bienes, o la nobleza, sean los únicos 

verdaderos propietarios, los únicos ciudadanos que forman el Esta-

do, y los restantes sean sólo accesorios que tienen que pagar con 

su resignación aquellas condiciones agradables a los primeros.41 

 

La pluma de Fichte se enciende contra cualquier forma (despótica o libe-

ral) que pretenda consagrar la desigualdad jurídica, política y económica. La 

raíz de la desigualdad la encuentra en la habitual teoría de la propiedad, cen-

                                                           
40 GHS I, FSW III 421-424; ECC 44-47. 
41 GHS I, FSW III 441; ECC 70. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 407 

 
 

trada en las cosas. En cambio, la verdadera teoría sobre la propiedad se cir-

cunscribe al derecho a la actividad exclusiva. Este derecho se puede deter-

minar, caracterizar o describir, de tres maneras: (a) por el objeto sobre el cual 

se ejerce (por ejemplo, la agricultura); (b) por la actividad misma (por ejem-

plo, las manufacturas); (c) por los dos componentes, la actividad y el objeto. 

Así, lo que se obtiene no es el derecho sobre una cosa, sino a una actividad, 

que por añadidura (por tanto, secundariamente) se ejerce sobre una cosa. En 

sentido estricto, no hay propiedad del suelo, sino derecho a un determinado 

uso de un determinado suelo.42  

Esta concepción fichteana de la propiedad contiene importantes conse-

cuencias. En primer lugar, la actividad en sí ya supone la aplicación sobre 

objetos, pues actividad y objeto son inseparables; pero la actividad no es un 

objeto más (una fuerza que se compra y se vende). En segundo lugar, lo que 

motiva que alguien reclame sobre un objeto no es el objeto mismo, sino la 

actividad que puso en él; propiedad y trabajo son inseparables. En tercer lu-

gar, la teoría misma impide la acumulación: nadie puede valerse de las activi-

dades de otros para lucrar, como los “caballeros de la industria” (9.7). Pese 

a que Fichte contempla muy esporádicamente al asalariado,43 su concepción 

lo dificulta de raíz. Por ejemplo, fácticamente es tan imposible que alguien 

se lleve consigo una porción de tierra como obligar a otro a ser su sirviente 

o asalariado (salvo, claro está, que el último quiera, o mejor, necesite; en 

este Estado, puede querer, pero no lo necesita). Sobre ninguna de las dos 

cuestiones puede haber un conflicto, y donde no hay conflicto el derecho de 

propiedad se vuelve abstracto. Con el ejemplo de Fichte: en una isla desierta, 

no hay derecho de propiedad. El conflicto se produce –y, por ende, también 

el derecho– cuando dos personas reclaman lo mismo para sí. En cuarto lugar, 

esta teoría impugna completamente la posesión nouménica o ideal: ¿qué sen-

tido tendría, argumenta, que los demás meramente piensen que tal o cual 

objeto es mío? La posesión ideal sólo tiene valor si de ella se sigue la pose-

sión real, y ésta únicamente se legitima desde la actividad. Y sin actividad, 

no tiene sentido reclamar la propiedad de algo.44 La posesión nouménica 

sería, desde el punto de vista argumental, una estratagema para extender los 

                                                           
42 GHS I, FSW III 441-442; ECC 71-72. “La tierra es de Dios; del hombre sólo es la 

capacidad de cultivarla y aprovecharla adecuadamente” (GHS I, FSW III 442; ECC 72). 
43 En El Estado comercial cerrado menciona al asalariado al pasar y en relación con el 

costo de los productos elaborados, aunque no señala que trabajen para el beneficio de 

otros (GHS I, FSW III 416; ECC 38). En el Fundamento del derecho natural refiere 

solamente a aquel que ayuda a la mujer soltera –también podría ser viuda o divorciada– 

a mantener su trabajo anterior (GNR An. I § 36, GA I/4 132-133; FDN 390). Éstos son 

los dos únicos pasajes en donde Fichte explicita que uno es servidor o asalariado de otro. 

Además, los que trabajan a cambio de un salario, en cuanto ciudadanos, deberían hacerlo 

en tiempo extra a su propio trabajo, pues todos sin excepción tienen que tener de qué 

poder-vivir. 
44 GHS I, FSW III 443-444; ECC 72-74. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

408 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

límites concretos de la delimitación de una esfera exclusiva, es decir, una vía 

abierta a la acumulación. En suma: 

 

este derecho de exclusión de la actividad extraña es el verdadero 

lugar del derecho de propiedad sobre las cosas. Al revés, existe un 

derecho de propiedad exclusivo sobre la actividad sin propiedad 

alguna de una cosa: [éste es] el derecho exclusivo, anteriormente 

mencionado, a realizar (zu treiben) un arte o profesión, donde no 

hay que mirar en absoluto la propiedad muy casual de los instru-

mentos o de los objetos de este arte, que ciertamente tampoco son 

propiedad del trabajador, sino que le han podido ser prestados o 

proporcionados. Por tanto, el fundamento de todo derecho de pro-

piedad está en el derecho a excluir a otros de una cierta actividad 

libre únicamente reservada a nosotros, pero de ninguna manera en 

ponernos en una posesión exclusiva de objetos.45 

 

El derecho de propiedad se basa en el contrato; en consecuencia, aquel 

que no tenga propiedad, no forma parte de este contrato, no tiene ningún 

compromiso ni obligación con la sociedad. Como observamos (9.4), el dere-

cho de coacción es la instancia legítima para que aquel que se ha empo-

brecido por distintos motivos reclame su incorporación. Fichte muestra que 

la simple presencia del pobre resquebraja la unidad social. Los propietarios 

podrán protestar y utilizar la fuerza contra el débil; sin embargo, que tengan 

la fuerza no significa que tengan derecho (la escisión entre fuerza y derecho 

corresponde al Estado real, no al racional; en éste están inseparablemente 

unidas). Por consiguiente, todo habitante del Estado –y no hay excusas ante 

el rostro humano (6.6)– tiene que tener una propiedad.46 

En el caso de los productores, el Estado garantiza una porción de tierra, 

y en el caso de los artesanos y de los comerciantes, el hecho de que siempre 

                                                           
45 GHS I, FSW III 444; ECC 74. En esta cita suprimimos la separación de párrafos, que 

conciernen a la primera y a la última oración. La concepción fichteana de la actividad / 

propiedad se condice con la perspectiva de Marx; en efecto, en este pasaje encontramos 

no sólo dificultades para vender la fuerza de trabajo, sino también la imposibilidad de 

apropiarse de los medios de producción. En su clásico estudio sobre la relación entre 

Fichte y Marx, T. Rockmore (Fichte, Marx, and the German Philosophical Tradition, 

Southern Illinois University Press (ebook), 1980) coloca su atención en el concepto de 

actividad, y en otro trabajo incluso llega a afirmar que Marx es un fichteano (“Is Marx a 

Fichtean?”, en Philosophy & social criticism vol. 36 n° 1, 2010, pp. 100 ss.). Por otra 

parte, en el marco del debate contemporáneo sobre la justicia distributiva, J.-Ch. Merle 

(“Fichte’s economic philosophy and the current debate concerning distributive justice”, 

en Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, p. 261) subraya, entre los elementos igno-

rados del modelo político-económico de Fichte, la temprana crítica a la explotación y a 

la renta excesiva, aspectos que retoma el marxismo.  
46 GHS I, FSW III 445-446; ECC 76. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 409 

 
 

tendrán trabajo o cauce para sus artículos y actividades (lo cual también vale 

para los primeros). El Estado no podría garantizar todo esto, razona Fichte, 

si no asume el espacio público-comercial como propio: “Decir que «todo se 

dará por sí mismo, cada uno encontrará siempre trabajo y pan», y dejar ahora 

que esto llegue de la buena suerte, no es digno de una Constitución absolu-

tamente jurídica”.47  

En esta concepción, la mano invisible equivale al abandono del Estado, 

a la desintegración del cuerpo social. Aquel que logre subsistir ante el aban-

dono del Estado, no sólo tendrá razón en creer que el progreso se debe exclu-

sivamente a su mérito individual, sino también en liberarse por completo de 

la ley, del derecho, de las reglas y de las garantías, y tendrá pleno derecho 

para degenerarse y actuar según una lógica del robo-beneficio para tratar de 

subsistir frente a otros.48 En una palabra, con un Estado ausente, o con un 

espacio público abandonado a la suerte y al azar, se propaga el estado natu-

raleza donde todos tienen infinito derecho a todo y, por lo tanto, el derecho 

se aniquila a sí mismo. Con Estado mínimo, o sin Estado, surge y explota la 

guerra de todos contra todos, y esto es el comercio desregulado (10.6). 

 

10.5) LA GÉNESIS HISTÓRICA DEL ESTADO MODERNO 

 

Una vez asentada la concepción filosófica del Estado, Fichte procede a 

mostrar su génesis histórico-fáctica (Libro II), la dimensión diametralmente 

opuesta (y no aún la mediación entre ambas) que permite dilucidar no sólo 

de dónde proviene el Estado real, sino también, por contraposición, lo que 

caracteriza al Estado racional.  

En primer lugar, los pueblos del mundo antiguo estaban separados y di-

ferenciados entre sí, y para ellos “el otro” aparece como enemigo o bárbaro. 

En segundo lugar, los pueblos de la Europa cristiana formarían parte de una 

misma nación, y de esta unidad de fondo proviene el sustrato germano que 

después, gracias a la religión común y a la sumisión a un “jefe visible” de la 

misma, se reunió e incorporó a otros pueblos. Pero es un error –aclara– tras-

ladar a estos pueblos nuestros conceptos de Estado, autoridad o súbdito; por-

que se trata de pueblos semi-bárbaros que vivían en estado de naturaleza y 

apenas aceptaban a sus jefes para la guerra. En rigor, las categorías de Esta-

do, autoridad y súbdito, no se cumplen en estos pueblos, pero no porque sean 

bárbaros o semi-bárbaros, sino porque carecen de una auténtica amalgama 

interna y de legítimo liderazgo. El enlace social que hace que lo múltiple sea 

Uno se revela sumamente débil y contingente. Sin vínculo político y sin una 

cabeza visible, los mismos pueblos terminaban siendo sus propios jueces y 

defensores, avasallando con ello la instancia común desde la horizontalidad 

                                                           
47 GHS I, FSW III 446-447; ECC 77. 
48 GHS I, FSW III 447; ECC 77-78. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

410 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

particularista. La mayoría de los hombres estaba enlazada por relaciones de 

servidumbre o vasallaje ante un señor feudal-arbitral.49 El problema de esta 

sumisión reside en que no se basa en la voluntad, o mejor, en que esa volun-

tad es, en verdad, una voluntad particular erigida unilateralmente en univer-

sal, y no una voluntad común capaz de enlazar, contener y organizar conjun-

tamente a las voluntades particulares. Tal voluntad particular puesta en lugar 

de lo universal, aparte de atender principalmente a sí misma, no se hace res-

ponsable, ni retroalimenta al cuerpo orgánico. Por ende, el problema reside 

en que los sometidos no son fines en sí mismos, las leyes no constituyen el 

auténtico medio vinculante, y en última instancia podía darse el caso de que 

un mismo hombre fuese servidor de dos señores y, si ellos entraran en guerra, 

combatiría para uno y paradójicamente se beneficiaría con la victoria del 

otro.50 Este aspecto demuestra la debilidad tanto del lazo signado por intere-

ses particulares, como de la verticalidad señorial. Más allá de este caso extre-

mo, la organización medieval manifiesta la inconsistencia de las relaciones 

vinculantes, las dificultades para reunir de manera auténtica al conjunto en 

una voluntad común, junto con las impugnaciones a la cabeza. De este débil 

enlace Fichte deduce la mezcla de unos pueblos con otros. 

Recién con la formación de los Estados modernos y la incorporación del 

derecho romano surgieron “las instituciones y conceptos auténticamente po-

líticos, y la relación de siervos y vasallos para con sus señores se transformó 

paulatinamente en una relación de súbditos para con sus superiores y sus 

jueces”.51 La fuerza cedió paso a cierta legitimidad, pero para Fichte tal legi-

timidad también goza de inconsistencia. El mejor ejemplo de Estado moder-

no, Francia, es una monarquía al estilo antiguo. Y su déficit descansa en la 

separación entre pueblo y Constitución, lo que históricamente fue facilitado 

por la pérdida del poder espiritual que mantenía cohesionada la iglesia cris-

tiana.  

Ahora bien, muy lejos de esta génesis se encuentra la doctrina del dere-

cho natural que describe el surgimiento del Estado “mediante el ensamble y 

reunión de muchos individuos desvinculados, bajo la unidad de la ley”.52 A 

la inversa: los Estados europeos modernos intentan re-unir insuficientemen-

te –esto es, bajo una frontera en general azarosa– un conjunto de hombres 

que estaban unificados, aunque débilmente vinculados entre sí. Se trata de la 

Europa cristiana, un único Estado del que todavía quedan huellas; por ejem-

plo, el sistema comercial, la división del trabajo, el valor de cambio (oro y 

plata), etc. Además de la reunión insuficiente y del vínculo débil, “no había 

ningún auténtico jefe común, y todo estaba en anarquía […]. El comercio era 

                                                           
49 GHS II, FSW III 450; ECC 82-83. 
50 GHS II, FSW III 451; ECC 83. 
51 GHS II, FSW III 451; ECC 83-84. 
52 GHS II, FSW III 451; ECC 84. Esta misma crítica se encuentra en Los caracteres de 

la edad contemporánea (FSW VII 209-210; trad. cit., pp. 180-181). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 411 

 
 

en esta situación absolutamente libre, sin cálculo así como sin delimita-

ción”.53 Las inconsistencias florecen por todas partes: el Estado moderno no 

sólo preserva una división interna que lo debilita (ciudadanos y súbditos) y 

que lo hace jurídicamente inviable, por más Constitución injusta que se quie-

ra defender o preferir; también encuentra en su pasado una unidad opaca que 

no se condice plenamente con su configuración actual, y que tampoco podría 

funcionar como referente para configurarlo. En efecto, para Fichte no resulta 

del todo evidente que Europa sea o tenga que ser un Estado o varios Estados. 

En este punto se trasluce la diferencia entre el Estado real y el Estado racio-

nal: 

 

Hemos llegado a la fuente de la mayor parte de los abusos aún 

existentes. Durante largo tiempo no ha habido en la Europa moder-

na ningún Estado en absoluto. Todavía en el presente permanecen 

los ensayos para formarlos. Además, hasta ahora se ha compren-

dido la tarea del Estado sólo unilateralmente y sólo a medias, [esto 

es:] como una institución que mantiene, mediante la ley, al ciuda-

dano en aquel estado de posesión (Besitzstande) en que lo encuen-

tra. Se ha pasado por alto el deber profundamente subyacente del 

Estado: ante todo, poner a cada uno en la posesión de lo que le 

corresponde. Pero esto último sólo es posible mediante el hecho 

de que sea suprimida la anarquía del comercio, del mismo modo 

como se ha suprimido paulatinamente la [anarquía] política, y el 

Estado, así como el Estado comercial, se cierren, como se ha cerra-

do en su legislación y en su oficio judicial.54 

 

En verdad, lo que no hubo en Europa fue un Estado racional, sí Estados 

reales cuya consistencia se basaba en la fuerza. Los ensayos para formar un 

verdadero Estado contienen una presuposición falsa y obstaculizadora: la 

unilateralidad, propia de aquel sistema –despótico o liberal– que consagra 

las desigualdades, que las legitima como posesiones preexistentes. Ese deber 

(Pflicht) inherente al Estado racional no necesariamente remite a la moral, 

                                                           
53 GHS II, FSW III 452-453; ECC 85. 
54 GHS II, FSW III 453; ECC 86. En la “Reseña de Para la paz perpetua de Kant” dice 

Fichte: “Nuestros Estados son, en conjunto, todavía demasiado jóvenes para ser Estados: 

los diferentes estamentos y familias se han afirmado todavía poco en sus relaciones de 

unos a otros, y todos mantienen la esperanza de enriquecerse mediante el despojo de otros; 

[…], y finalmente, cuando también en casa todo debiera ser devorado, la opresión de 

pueblos extranjeros y de partes del mundo en el comercio abre una fuente de recursos 

siempre fluyente y lucrativa. Mientras [la situación] permanece así, la injusticia no es, por 

mucho, lo suficientemente opresiva como para que se debiera poder con la abolición uni-

versal de la misma. Pero en cuanto la mayoría llegue a querer la conservación segura de 

lo que ella posee […], finalmente las riquezas de los Estados tienen que ser descubiertas 

y repartidas” (GA I/3 227-228; trad. cit., p. 381). 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

412 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

sino ante todo a la lógica política: un Estado que no ponga a cada uno en la 

situación que corresponda –es decir, igualitariamente (10.2)–, no tiene en 

cuenta su consistencia interna. Un Estado que escinde y excluye, aparte de 

no ser conforme a la racionalidad jurídica, produce el germen de su crisis. 

De ahí la insuficiencia del pacto negativo y la necesidad de un pacto positivo, 

o el pasaje de una forma defectuosa a una forma superior del Estado autén-

ticamente racional.  

Por tanto, un Estado que se desentiende de la dimensión económica y la 

deja supeditada al liberalismo anárquico, carece de legitimidad y de sobera-

nía, o dicho de otra manera, produce sujetos a-estatales siempre dispuestos a 

utilizar lo común en beneficio de su interés particular. La anarquía comercial 

equivale a la anarquía política. Lo jurídico solo no alcanza para ordenar y 

configurar la amalgama interna; es decir, lo jurídico-formal, si no afecta lo 

económico-material, resulta ser abstracto, ineficaz e insuficiente, e incluso 

se degenera en cuanto busca castigar a los pobres y absolver a poderosos 

(9.7). Así, la soberanía legislativa y judicial, de primera importancia para la 

unicidad e identidad del Estado, tiene que completarse con la soberanía eco-

nómica. Todos estos “cierres” funcionan precisamente como demarcaciones 

de la unicidad orgánica y de la soberanía. 

Por último, aquellos que pretenden defender el libre comercio entre ciu-

dadanos particulares de distintos Estados son, para Fichte, ciudadanos de un 

único y el mismo Estado, y las disposiciones legales que los acompañan, 

reminiscencias de un mundo pasado cuya unidad antes servía y ahora ya no. 

A partir de este diagnóstico se comprende por qué para Fichte el futuro no 

está en un pasado idealizado, ni la unidad europea resulta ser la meta evidente 

del progreso, ni define si Europa tiene que ser un solo Estado o muchos. 

Además, con esta observación neutraliza sus anteriores pretensiones cosmo-

politas, y se desplaza hacia lo que ha detectado como el rasgo sustancial del 

Estado: su consistencia interna.55  

 

10.6) EL COMERCIO (DESREGULADO) COMO GUERRA 

 

El concepto de “guerra de todos contra todos” en Fichte adquiere aquí 

una connotación específicamente económica. Éste es el punto donde, una vez 
                                                           
55 GHS II, FSW III 453-454; ECC 86-87. La idea de que el futuro está en el pasado idea-

lizado proviene de los escritos de revolución, la Contribución y El destino del sabio (3.5). 

Y el cosmopolitismo proviene, además del sentido unicista de la moralidad o de la huma-

nidad que supuestamente trasciende la demarcación del Estado, de la mencionada reseña 

sobre el opúsculo –Para la paz perpetua– de Kant (GA I/3 221, 226; trad. cit., pp. 376, 

380, respectivamente). El cosmopolitismo también aparece en el segundo apéndice del 

Fundamento del derecho natural (GNR An. II § 1, GA I/4 151; FDN 411), en cuanto 

federación o acuerdo que no merma la autonomía de los Estados (GNR An. II §§ 16-17, 

GA I/4 160-161; FDN 420-422). Lo mismo en Filosofía de la masonería (1802-3), trad. 

F. Oncina, Madrid, Istmo, 1997, pp. 97-98. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 413 

 
 

más, se juega la centralidad del Estado: en la ordenación de un sistema que, 

si sólo se establece según relaciones horizontales entre particulares, conlleva 

destrucción; un sistema que, por consiguiente, requiere una instancia sobe-

rana y fundante de lo particular y de sus relaciones recíprocas. Exactamente 

la misma destructividad que en el Fundamento del derecho natural corroía 

la horizontalidad esquiva a la verticalización (como observamos en el capítu-

lo 7), aquí en El Estado comercial cerrado estalla en el espacio relacional de 

interacción, todo lo cual no hace más que ponernos nuevamente de cara a la 

centralidad del Estado.   

Para mostrar la identificación entre comercio y guerra, Fichte propone 

un ejercicio: parte de la presuposición de un comercio absolutamente libre y 

sin ninguna limitación dentro del Estado comercial. En tal caso, no surge 

ningún interés común, no hay un cuerpo social, ni un gran todo en el que se 

reúnan los individuos libres y autónomos. Éstos permanecen por completo 

indiferentes ante la situación económica de los otros. Desde un punto de vista 

cuantitativo, la masa monetaria se divide por el total de individuos que com-

ponen el Estado, y así todos tendrían (en promedio) lo mismo. Sin embargo, 

aquellos que tengan más que el resto serán relativamente ricos, y aquellos 

que tengan menos, relativamente pobres. Luego, el intercambio se acentúa 

con el beneficio personal: es probable –prosigue Fichte con el experimento– 

que uno se enriquezca cobrando al otro mucho más de lo que le costó, y así 

los demás trabajan para él más de lo que él trabajó para ellos.56 El juego de 

palabras (muy en contraposición con Adam Smith) no es banal y expresa la 

imposibilidad de armonizar comunitariamente: 

 

De manera natural, cada uno quiere obtener de los otros cuanto 

más sea posible, y dejarle obtener de sí lo menos posible; cada uno 

quiere hacer trabajar a los otros para sí cuanto más sea posible, y 

por el contrario trabajar para ellos lo menos posible. Si ninguna 

ley y ninguna autoridad lo impiden, utilizará todos los medios po-

sibles para que se cumpla esto. Cada tálero adquirido, ahora para 

él vale el doble. Primero, porque lo tiene […]; segundo, porque 

ningún otro lo tiene […]. En el público comercial surge una guerra 

sin fin de todos contra todos, en cuanto guerra entre compradores 

y vendedores.57 

                                                           
56 GHS II, FSW III 456-457; ECC 90-92. 
57 GHS II, FSW III 457; ECC 92. La identidad entre comercio y guerra es otro motivo de 

enlace entre Fichte y Marx. D. Fusaro (Idealismo e prassi, op. cit., pp. 66-68) señala la 

cuestión, pero no reconoce el papel central del Estado (pp. 71-73). En efecto, para Fusaro 

el Yo fichteano condensa el fermento de la Revolución Francesa en la “ontología de la 

praxis”, en una sujeto-objetividad que, no obstante, remite a un Yo único-cosmopolita 

(pp. 73-81). Aunque Fusaro explora otros aspectos en la comparación entre Fichte y Marx 

(la alienación, la ciencia, la filosofía de la historia, la ideología, el carácter social del 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

414 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

No se trata de un egoísmo incrustado adrede y desde afuera para legitimar 

la presencia y la injerencia del Estado en los asuntos comerciales, sino de las 

consecuencias necesarias de un escenario de absoluto libre mercado donde 

sólo vale la ley de oferta y demanda. La guerra se sigue del simple precepto 

de obtener beneficio a nivel particular y por separado del otro, es decir, en 

contra del otro. Y si la situación del otro no importa, entonces la destrucción 

del tejido social resulta inminente. Para Fichte, el egoísmo no constituye pro-

greso, no armoniza su insociabilidad bajo el cálculo de la sociabilidad, ni se 

equilibra por la misteriosa e inefable mano invisible. El egoísmo genera una 

brecha que se agudiza exponencialmente: si cada tálero acumulado vale el 

doble (acumula valor por no estar en otro lado), vista en perspectiva la desi-

gualdad no puede más que multiplicarse sistemáticamente. Por cierto, no lo 

llama capitalismo, pero describe cabalmente su funcionamiento. 

En efecto, para Fichte esta guerra representa apenas el inicio; en la medi-

da en que crezca el volumen de mercancías, la guerra se acentúa y torna más 

violenta y cruel, y se expanden la injusticia y la miseria mientras compra-

dores y vendedores exigen libertad de comercio según les convenga subir o 

bajar los precios. En este esquema especulativo, los que verdaderamente tra-

bajan se empobrecen a costa de los que perezosamente se enriquecen por el 

solo acopio y encarecimiento artificial de las mercancías. Así, ninguna exis-

tencia puede perdurar, ni depende únicamente de su propio trabajo. Concluye 

Fichte: “los hombres quieren ser absolutamente libres para arruinarse mutua-

mente”.58 

El escenario descrito se conserva y profundiza con el Estado ausente y 

con la indiferencia ante el enriquecimiento y empobrecimiento de la pobla-

ción. Todo esto sucede en la medida en que el Estado no cobra impuestos. 

Así, Fichte encuentra no sólo un canal para salir de la relación meramente 

horizontal, sino también un punto de reunión y de conciliación entre los par-

ticulares. Mediante los impuestos, los ciudadanos pasan a formar parte de un 

cuerpo, de algo Uno, de un patrimonio común que unifica más intensamente 

que el escenario anterior.59 Desde luego, no se trata de un gran paso, sino de 

un primer paso en la articulación entre el Estado real y el Estado racional. Y 

se trata de un paso que responde al ejercicio de la soberanía (8.5, 9.3) y que 

denota un primer acto de presencia. 

                                                           

hombre, etc.), en este punto toma de L. Fonnesu la idea según la cual Fichte apunta a la 

extinción del Estado y la interpreta en clave cosmopolita (pp. 153, 165-166, 260-261, 365 

nota 184).  
58 GHS II, FSW III 458; ECC 93. Si en este contexto Fichte hubiera cruzado esta aserción 

con aquella del Segundo discurso de Rousseau, según la cual el rico busca convencer a 

los demás acerca de su propiedad –en este caso, del libre comercio–, haciendo pasar el 

beneficio propio como un beneficio del conjunto, el camino hacia Marx sería directo. 
59 GHS II, FSW III 459-460; ECC 94-96. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 415 

 
 

Sin embargo, el problema que antes se extendía al infinito internamente, 

incluso una vez resuelto, se presenta de nuevo ante el exterior. Suponiendo 

que el Estado real se organiza y procede a la pacificación comercial interna 

cobrando impuestos y aplicando medidas redistributivas, no obstante la ba-

lanza comercial con el exterior introduce otra variable. La gran diferencia 

estriba en que, en el comercio exterior, la suerte del Estado se juega junto 

con la situación de todos sus miembros. Desde luego, para Fichte el Estado 

tiene que equilibrar el saldo de su balanza comercial para no empobrecerse, 

y entonces debe tomar medidas proteccionistas, fomentar las exportaciones 

y disminuir las importaciones, etc.  

Dado que el bienestar de un Estado depende de sus relaciones comer-

ciales con otros Estados, cabe esperar que algunos devengan más poderosos 

que otros, y así el comercio exterior genera una segunda guerra, que se suma 

a la primera y natural que se sigue de los límites geográficos. Se trata de 

“una universal guerra comercial secreta”60 que reporta no sólo el beneficio 

propio, sino también el beneficio que proviene del perjuicio de los otros. 

Aquí también los táleros se multiplican con la acumulación. Ahora la guerra 

contiene un doble cariz: de un lado, el espacio horizontal de competencia y 

exterminio; del otro, el significado concreto, esto es, la movilización de ejér-

citos y tropas, etc. Lo segundo funciona como cáscara de lo primero; es decir, 

lo que en última instancia motiva la guerra es el factor económico (10.7). El 

colonialismo muta hacia el imperialismo.  

En un esquema donde el comercio exterior genera turbulencias e incerti-

dumbres, los gobiernos nacionales procuran garantizar la seguridad de la 

subsistencia de sus ciudadanos, porque comprenden que de ello depende la 

estabilidad y unicidad del todo. Para estabilizarse internamente y evitar 

sublevaciones, tienen que adoptar las medidas señaladas (impuestos, cierre 

y control exclusivo del comercio exterior), pero ellas solas no bastan. Se 

requiere también de cálculo y planificación en un sentido igualitario.61 En 

otras palabras, el pasaje del Estado real al Estado racional hasta aquí sólo se 

ha logrado a medias. Pues en el último, en el Estado racional, nadie tiene 

más derecho al bienestar que otro, es decir, a aquello que el clima y la cultura 

de la nación ha posibilitado para todos. En el Estado real, en cambio, hay 

excepciones, hay derechos adquiridos con anterioridad, hay pretensiones, y 

un sinfín de prerrogativas que se condicen más plenamente con la “libertad 

                                                           
60 GHS II, FSW III 468; ECC 106. 
61 El igualitarismo es una insignia esencial del Estado organizado racionalmente, donde 

la interrelación comercial está calculada en detalle, de modo tal que, lo que uno necesita, 

lo tenga el otro, y el otro tenga justo lo que uno necesita. Por ende: “Con la permanencia 

de su trabajo, cada uno se asegura la permanencia de su situación habitual. Ninguno se 

puede encontrar en el empobrecimiento y en la carencia; tampoco sus hijos ni sus nietos, 

si ellos sólo trabajan tanto cuanto se les exija según la costumbre común del país” (GHS 

III, FSW III 504; ECC 153). 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

416 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

absoluta de comercio”62 y con la ausencia del Estado, que con la presencia y 

la regulación. Todo esto consagra la desigualdad existente y denota la reti-

cencia a cambios de fondo. Además, el panorama conlleva la percepción 

distorsionada según la cual, si el gobierno interviene, comete injusticia y, si 

cobra impuestos, lo hace para sí y no para el conjunto social. A partir de tales 

percepciones se convalidan subrepticiamente el fraude, el contrabando, el 

engaño y el quiebre de la ley. Por contrapartida, el gobierno sospecha de los 

súbditos, endurece posiciones, trata de operar con más astucias y mentiras, y 

produce más conflictos y males.63 Éstas son las consecuencias de la aplica-

ción parcial de las medidas propuestas. Aunque se cobren impuestos y se 

cierre el intercambio, si el Estado no impide las condiciones de la “libertad 

absoluta de comercio”, no ha resuelto el nudo del conflicto interior y tendrá 

que lidiar con todas las consecuencias de la desigualdad. Sin atacar este pro-

blema de raíz, resulta imposible estabilizarse. 

Ahora bien, Fichte encuentra la clave del asunto en la “libertad absoluta 

del comercio” concebida como una potestad específica de los particulares 

que buscan obtener ventaja de los demás. Allí reside la guerra intestina, la 

fuente de todos los males del Estado real que ni siquiera se atreve a delimitar 

el comercio exterior. Entonces, si el Estado pretende devenir racional, no se 

puede desentender de la constitución de las relaciones comerciales internas 

y externas, ni del consiguiente problema de la desigualdad. Desde la lógica 

particularista-liberal, todo lo que provenga del Estado será concebido como 

una limitación negativa, una carga para la libertad de cada uno proyectada al 

infinito. En cambio, desde lo universal esa limitación constituye un dato po-

sitivo, una demarcación necesaria para la integridad y fortaleza del todo, una 

delimitación que le permite al totum y a cada uno ser sostenido y mantenido 

en su posición. Porque de lo que se trata, interna y externamente, es de man-

tener la unicidad e impedir los vectores destructivos como el comercio.   

 

10.7) DELIMITACIÓN, AUTONOMÍA E IDENTIDAD CULTURAL DEL ESTADO 

 

Aunque según el plan recién en el Libro III Fichte mostraría la mediación 

entre lo real y lo racional, ya en el cierre del Libro II y con motivo de la 

capacidad viral-destructiva del comercio interno/externo anticipa el camino 

–o, al menos, algunas medidas– a seguir, y hasta detecta el punto crítico, 

justo aquel en donde se detuvo el Estado real: la desigualdad o legitimación 

de la diferencia entre ricos y pobres. La misma lógica particularista que 

                                                           
62 GHS II, FSW III 472; ECC 111. Como señala I. Nakhimovsky (op. cit., p. 229), Fichte 

invierte la valoración de Kant sobre el libre “espíritu del comercio” que contribuye a la 

paz, dado que considera –en la línea de Hobbes y de Rousseau– al comercio como el 

preludio de la corrupción cuya intensificación desemboca en el estado de guerra (p. 260). 

No obstante, Fichte admite un intercambio cultural positivo, aunque no comercial (10.7).   
63 GHS II, FSW III 472-475; ECC 111-114. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 417 

 
 

corroe internamente la organización asentando el beneficio propio sobre el 

perjuicio del otro se puede extender hacia afuera del Estado, y Fichte tiene 

que argumentar en función de la delimitación de la totalidad. En este curso, 

curiosamente, la cuestión económica desemboca en una cuestión cultural.   

Como observamos en el apartado anterior, la guerra comercial se super-

pone a otra guerra primigenia e inmediata, la natural, o más precisamente, la 

de los límites naturales del Estado. En cuanto totalidad autosubsistente o 

“todo político”, el Estado se separa de los demás en una determinada super-

ficie de tierra; en general, las fronteras se establecen de modo natural (ríos, 

montañas, mares, etc.). Sin embargo, los Estados modernos no se formaron 

según este criterio, sino –dice Fichte– por el ciego azar o el acontecer (luchas, 

acuerdos, etc.) de familias señoriales. Así sucede que algunos presienten que 

les falta algo, que necesitan completarse, e ingresan en una guerra explícita 

o implícita. Aunque el pueblo no está comprometido en esas divisiones, se 

infunde en él un odio nacional. El conflicto se evitaría si, en vez de límites 

artificiales, se hubieran trazado delimitaciones naturales en el territorio del 

Estado.64 De este desacople se sigue la guerra. 

Los filósofos gozan del privilegio –prosigue– de lamentarse de las gue-

rras sin capturar el fundamento de las mismas, que según lo expuesto sería 

el desacople entre lo natural y lo artificial: un todo autosubsistente que no 

pueda obtener de su terreno lo que necesita para sí siempre estará incompleto 

y querrá extenderse. Pero ¿cuál es su límite natural? En este punto, Fichte 

cruza dos elementos: el Estado que conceptualmente procede a cerrarse co-

mo Estado comercial tiene que disponer de los suficientes bienes para auto-

sustentarse, extendiéndose o ateniéndose a lo que ya tiene. Los límites natu-

rales y el cierre del Estado comercial son lo mismo. Una vez cerrado sobre 

sí, el Estado no tendría más motivos para extenderse. Desde luego, el argu-

mento resulta bastante débil, porque ¿qué determinaría que el Estado no ne-

cesita nada más? ¿Por qué abandonaría la lógica expansionista? Para Fichte 

la respuesta concierne al organicismo: el Estado que se entrega a la lógica de 

la “libertad absoluta del comercio” sí tiende a la deformación, y entonces lo 

que en principio sería bueno y natural, se revierte luego en todo tipo de males 

y nuevas guerras, en una deformación expansionista. Si el Estado se guía por 

la lógica particularista en materia exterior, termina –como ella– destruyendo 

y autodestruyéndose, mientras que al Estado cerrado y autosubsistente (orgá-

nico y que crece hacia adentro) no le sirve crecer hacia afuera, precisamente 

porque el afuera se reveló como la fuente de todos sus males y por eso mismo 

se cerró.  

En consecuencia, la debilidad del argumento de Fichte se balancea con 

una resolución práctica que se condice –contra los filósofos– con la decisión 

                                                           
64 GHS III, FSW III 480-482; ECC 122-124. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

418 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

de no lamentarse frente a las guerras.65 Pero, así como el expansionismo in-

definido resulta coherente con y como prolongación de la anarquía comercial 

interna, pero tiende a la deformación y a la agudización de la injusticia, de la 

misma manera el Estado intrínseca y racionalmente organizado postula el 

cerrarse al exterior y volver sobre sí, justamente para afianzar la consistencia 

y la organicidad amenazadas por la apertura. Argüir que la apertura y expan-

sión pueden ser convenientes para la organización interna –un análogo de lo 

que se planteaba, al comienzo del texto, respecto del colonialismo–, sería 

como hacer creer que el derrame de riqueza alcanzará a todos por igual, o 

que el egoísmo empuja al mejoramiento de la comunidad, o que la injusticia 

traerá justicia, etc. Nada de esto resulta aceptable para el planteo de Fichte. 

En otras palabras, la delimitación interna en aras de la consistencia e inte-

gridad de las partes también incumbe al sentido externo, y gana mayor fuerza 

si el Estado logra convencer y convencerse de que el bienestar no significa 

vivir lujosa y fastuosamente, lo que se sigue como principal motivo tanto del 

comercio exterior como de la expansión colonial-imperial. El Estado cerrado 

requiere una vuelta sobre sí de la mirada, un pensarse a sí mismo, y no dejarse 

embelesar por cosas e imágenes fútiles del exterior. El Estado requiere auto-

nomía, no engaños utilitaristas. 

Por consiguiente, el Estado como totalidad autosubsistente implica un 

conjunto de medidas inseparables entre sí y a tomar simultáneamente: (i) 

cierre del comercio exterior para particulares, y sostenido únicamente bajo 

la planificación estatal, (ii) regulación del comercio público interior, lo que 

incluye la paulatina sustitución de importaciones, (iii) fijación de precios, 

junto con un control preciso de su evolución, anulando completamente la 

libre oscilación por oferta y demanda, (iv) garantía de la situación de todos, 

(v) establecimiento de la moneda nacional.66 En general, todas las medidas 

                                                           
65 GHS III, FSW III 482-484; ECC 124-126. 
66 GHS III, FSW III 484, 488; ECC 127, 132. Para Fichte, el dinero existente (oro y plata) 

es mercancía, y el gran desafío al que se enfrentan los Estados consiste en que no produ-

cen su propia moneda (GHS III, FSW III 492-493; ECC 137-138). Así como detectó la 

especulación comercial, en estos pasajes detecta y combate la especulación financiera. 

Por eso más abajo caracteriza al Estado como “el único banquero” (FSW III 507; ECC 

156) que administra la moneda propia y extranjera, puesto que sólo él debe comerciar con 

el exterior. Véase también: GHS III, FSW III 497; ECC 144. En este sentido, la buena 

intención de R. Gray, que toma de A. Verzar (Das autonome Subjekt und der Vernunft-

staat. Eine systematisch-historische Untersuchung zu Fichtes „Geschlossenem Handel-

staat“ von 1800, Bonn, Bouvier Verlag, 1980, p. 97) la idea de conectar esta obra y el 

Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, y que incluso le reprocha haber sugerido 

la conexión sin profundizarla (op. cit., p. 556, nota 44), contrasta con su conclusión: “aquí 

[en El Estado comercial cerrado] la fundamentación trascendental principal no es Yo = 

Yo [como en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia], sino en su lugar, dinero 

= dinero, o el dinero es dinero” (p. 546). Esta interpretación, más allá de que pueda servir 

para decodificar el capital financiero, omite gravemente la potestad del Estado sobre la 

moneda.   



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 419 

 
 

tienden al fortalecimiento interior, al autoabastecimiento e independencia 

respecto de bienes, conocimientos y técnicas que, si se importan del exterior, 

será sólo para que se desarrollen en el terreno propio.67 Lo que el Estado 

racional gana respecto de los Estados reales, aquello que lo caracteriza y le 

permite diferenciarse de los demás, reside precisamente en la autonomía, en 

la independencia absoluta. El Estado será tanto más libre en la medida en 

que más se baste a sí mismo y tanto menos necesite de los demás. 

Pese a que Fichte deposita toda su confianza en la capacidad planifica-

dora, a la vez descarta la posibilidad de que el Estado se convierta en un gran 

aparato burocrático –lo que remitiría al despotismo–; por el contrario, argu-

menta, el Estado racional necesita pocos funcionarios que trabajen “con or-

den, perspectiva del todo y según un plan firme”.68 La confianza no se orienta 

al tamaño del aparato de Estado, sino a su funcionamiento eficaz, y la agili-

dad de la administración se conjugaría con pocos funcionarios. Más allá de 

lo discutible de la apreciación, inmediatamente señala aquello que –por así 

decir– sobra en un Estado bien organizado: en primer lugar, las tropas; luego, 

la sospecha de que el gobierno busca enriquecerse con los impuestos; y final-

mente, el control policial.69 El razonamiento de Fichte presupone que el as-

pecto represivo y las cavilaciones sobre las intenciones de la administración, 

o dicho de otra manera, los desórdenes sociales y la presunta solución para 

los mismos, resultan de la carencia de amalgama interna. En un Estado orga-

nizado igualitariamente no se requieren fuerzas represivas, ni se espera un 

quiebre de la confianza mutua entre gobernantes y gobernados, porque: “La 

principal fuente de los delitos de las personas particulares unas contra otras, 

la opresión de la miseria real o el temor a la futura, están suprimidas”.70 

No obstante, el organicismo fichteano solicita algún tipo de identidad 

que cautive algo más que la racionalidad planificada. En parte, la identidad 

del todo autosubsistente proviene del elemento natural, el suelo compartido; 

en parte, esa identidad se abre a un plano más profundo, el de la cultura. De 

ahí que no resulte extraño el surgimiento –ocasional en El Estado comercial 

cerrado, más explícito y sistemático en obras posteriores– del concepto de 

nación. La identidad nacional para Fichte se sitúa, no en el pasado, sino en 

un futuro a conquistar voluntaria y políticamente, pues la concibe de modo 

dinámico, en formación y asociada a lo simbólico –por ejemplo, a la creación 

de la moneda nacional–.71 No se trata de un proyecto mesiánico, ni pretende 

                                                           
67 GHS III, FSW III 500-501; ECC 147-148. 
68 GHS III, FSW III 507; ECC 156. 
69 GHS III, FSW III 508; ECC 157-158. 
70 GHS III, FSW III 508-509; ECC 158. 
71 Tras señalar los grandes beneficios que tendrá el primer Estado que se cierre sobre sí y 

genere su propia moneda nacional, concluye Fichte: “Es claro que en una nación así ce-

rrada […] que conserva, mediante aquellas medidas, su modo de vida particular, sus insti-

tuciones y costumbres; que ama con lealtad su patria y todo lo patriótico, muy pronto 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

420 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

aleccionar a otros o extenderse de modo imperial o universal; no se trata de 

un proyecto internacionalista de liberación, ni de un camino hacia el cosmo-

politismo, etc., sino de un proyecto cuyo principal resorte consiste en el for-

talecimiento interior. 

En efecto, la obra analizada en este capítulo se consuma en el mismo 

tono del comienzo, esto es, en el plano de la contraposición. ¿Quiénes y por 

qué rechazan el cierre del Estado comercial? El drama de la época consiste 

en entregarse al juego, a la fantasía, y a la creencia de que todo se logra 

mediante la astucia y la suerte. Por ende, la época considera el intercambio 

como un “juego de azar”, y reclama por todas partes libertad:  

 

[…] libertad de comercio y de adquisición, libertad de inspección 

y policía, libertad de todo orden y costumbre. Todo lo que intenta 

una regularidad estricta y un desarrollo de las cosas firmemente 

ordenado y absolutamente uniforme, les parece un estorbo a su 

libertad natural. El pensamiento de una institución del intercambio 

público, según la cual no puede suceder más ninguna especulación 

fraudulenta, ninguna ganancia casual, ningún enriquecimiento re-

pentino, a ellos no es sino repugnante.72       

 

El liberalismo detesta el control, propone una libertad sin límites para los 

particulares, o para el beneficio de los ya beneficiados, y se resiste a todo 

tipo de institución organizadora. Concibe el espacio comercial como espacio 

vacío, como infinito a completar según el deseo personal de enriquecimiento 

desenfrenado. En esta lógica, el goce del instante importa más que la seguir-

dad respecto del futuro, un futuro que se definirá según un “golpe de suerte” 

(Glücksfall), o lo que es lo mismo, según la mano invisible. Más aún, esta 

lógica suele enfatizar que mediante el comercio mundial abierto se produce 

una cultura (Bildung) plural; sin embargo, agrega Fichte, esto será posible si 

previamente se logra una “firme cultura nacional”, y sólo a partir de ella se 

podrá pensar en un ensamble de los pueblos, pues de lo contrario el espacio 

cultural universal caerá en una abstracción vacía, la de querer ser todo sin 

ser nada, y la de perder el arraigo por pensar de un modo tan general.73  

Por lo tanto, contra la lógica de la universalidad abstracta y vacía que 

oscila por todas partes sin anclarse en ninguna, Fichte propone una cultura 

                                                           

surgirá un alto grado de doctrina nacional y un carácter nacional acentuadamente deter-

minado” (GHS III, FSW III 509; ECC 158-159).  
72 GHS III, FSW III 511; ECC 161. 
73 Tras considerar que la Bildung plural se podría formar si se tratara de pueblos y nacio-

nes con una feste Nationalbildung, y que mediante las relaciones de unos pueblos con 

otros se podría lograr una conexión y mezcla, agrega Fichte: “Pero me parece que, así 

como nos impulsamos a ser todo y a tener casa en todas partes, llegamos justa y totalmente 

a nada, y en ningún lugar nos encontramos en casa” (GHS III, FSW III 512; ECC 162). 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 421 

 
 

situada, la profundización de una identidad sobre la cual posicionarse, en un 

determinado lugar, para posibilitar desde allí el libre juego de la influencia 

universal. Además, Fichte no se representa ingenuamente (o ideológicamen-

te) el espacio de universalidad trans-estatal como destino del comercio, ni 

siquiera en un sentido técnico-científico-cognoscitivo, sino que por el contra-

rio, incluso concediendo el argumento, lo separa tajantemente: si el espacio 

libre contribuye al progreso de la cultura y del conocimiento en general, dice, 

entonces será la ciencia la encargada de transitar esas conexiones: “Mediante 

ella [= la ciencia], y sólo mediante ella, son y deben ser conectados durade-

ramente los hombres”.74 Que no se confunda: la ciencia abre el espacio de 

universalidad, pero sólo para el saber mismo, esto es, para los doctos y los 

técnicos que circularán de un lugar a otro para llevar y traer el conocimiento. 

¿Acaso puede separarse el conocimiento científico, o también el filosófico, 

de la actividad comercial, de los intereses y las relaciones de poder? ¿Puede 

escindirse ese plano de universalidad del conocimiento y de la verdad de los 

particularismos interesados de las naciones? ¿Y acaso podría Fichte haberse 

planteado esta pregunta? Respecto del comercio y de la producción y de los 

bienes materiales, nuestro filósofo no agrega absolutamente nada más. De 

todos modos, esta apertura, como cualquier otra, mantiene como referencia 

el anclaje territorial-nacional; y la organicidad del Estado, hasta aquí tratada 

sólo en su aspecto económico, necesita profundizarse a través de la identidad 

cultural. Una vez garantizada la organización económica y establecida la 

prioridad nacional, se requiere una cultura, una formación y una educación, 

orientadas en ese mismo sentido.  

Ahora bien, todas estas dimensiones o caras del Estado convergen en la 

centralidad de éste, que lejos de ser eliminable o superfluo, lejos de ocuparse 

solamente de la coacción o de ser un actor más entre otros, resulta esencial 

tanto para la teoría jurídico-política, como también para la moral, la cultura 

y otras ramas de la formación. Sin el Estado, la universalidad articulada con 

la reciprocidad comunitaria deviene imposible o queda relegada a la con-

ciencia, con lo que a Fichte no le interesaría aplicar sus principios. Pero todo 

este capítulo ha mostrado la relevancia del Estado, explícito en lo económico 

y sugerido en las otras esferas.75 

 

 

 

 

                                                           
74 GHS III, FSW III 512; ECC 163. 
75 C. Dierksmeier (op. cit., p. 115) admite la interpretación del rol esencial del Estado que 

defendemos aquí, al afirmar: “Aunque a veces Fichte habla de la supresión total del Es-

tado, en verdad bajo esto sabe entender la superación de la vida jurídica en las dimen-

siones culturales y morales superiores, pero jamás quiere renunciar a la administración de 

justicia y al Estado de bienestar”. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

422 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

10.8) LA POLÍTICA ECONÓMICA DEL ESTADO   

 

Con El Estado comercial cerrado concluye el periplo de explicitación de 

las determinaciones del concepto de derecho en su faceta de aplicación, esfe-

ra que se superpone con la política y con la economía, y la última como una 

prolongación necesaria de la anterior. En otras palabras, para Fichte la eco-

nomía no constituye una disciplina autónoma, sino que se tiene que derivar 

de la política, por lo cual, en confrontación con la economía política clásica, 

propone una organización político-económica que, en lo sustancial, ya se 

desprende de la segunda parte del Fundamento del derecho natural y, más 

concretamente, a partir del § 18. En los principales puntos recorridos en este 

capítulo se observan tanto la vinculación necesaria del concepto de Estado o 

del Estado racional con la dimensión metafísico-especulativa, como la se-

cuencia articuladora coherente con los principios jurídico-políticos. Y curio-

samente en esta obra, El Estado comercial cerrado, una vez que asegura el 

terreno económico de realización, se encuentra una línea de fuga, una proble-

maticidad que se transformará en motivo de reflexión de obras posteriores, 

y que se relaciona justamente con la identidad nacional, con el fomento de la 

cultura y de la educación como constituyentes de una multiplicidad de subje-

tividades que conforman algo común.  

En el desarrollo del presente capítulo dedicado íntegramente a El Estado 

comercial cerrado se evidenciaron algunos hitos consonantes con lo anterior. 

Ante todo, la relevancia de la política (10.1), que forma parte de la filosofía 

y que significa la culminación del derecho y su concretización en la realidad. 

Lejos de presentarse como una ciencia menor, y lejos de desarticularse con 

(o de autonomizarse respecto de) lo político en sentido estricto, la política se 

revela como el último nivel en el proceso de determinaciones, pero no por 

eso el menos importante, dado que en ella se juega la superación del forma-

lismo o formulismo inherente a la doctrina jurídica. La política y lo político 

se conjuntan en la propuesta fichteana, que rechaza por igual el utopismo y 

el empirismo. No se condice con el utopismo, sino que se sitúa en el plano 

de lo aplicable, e ilumina todo el camino hacia la realización concreta; tam-

poco se contenta con el empirismo conservador que consagra lo existente o 

con la mera descripción de la realidad, sino que simultáneamente reconoce 

la complejidad y riqueza de lo particular y lo articula en elevación hacia ins-

tancias generales. El proceso de aplicación o determinación se revela entrela-

zado con la especulación, de manera consonante con el compromiso social-

transformador del docto, esto es, con la tarea de llevar el conocimiento de lo 

universal-particular en un sentido tal que, recuperando lo histórico, a la vez 

lo eleva más allá y permite deducir el qué hacer para forjar un determinado 

futuro.  

Ahora bien, ¿cómo se llevaría a cabo todo esto sin Estado? Sin Estado, 

en el mejor de los casos el derecho se encerraría en la formalidad, no lograría 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 423 

 
 

encarnarse en las medidas económicas que propone esta obra, no se podría 

elevar la experiencia de acuerdo con una idea, y la especulación no sería más 

que un juego de puros pensamientos. Sin Estado, la imputación de utopismo 

ganaría una fuerza difícil de rebatir, pues toda la transformación en dirección 

igualitaria que propugna Fichte quedaría como una mera expresión de deseos 

o confianza ciega en la buena voluntad de los miembros de la comunidad y, 

sólo por eso, abriría todos los argumentos explosivos examinados en el Fun-

damento del derecho natural que conducen a horadar y destruir (o mejor, a 

mostrar la no-sustentabilidad) el tejido social meramente horizontal. Y, en el 

peor de los casos, sin Estado la sociedad se encaminaría directamente a su 

aniquilación, porque la dinámica misma de la horizontalidad sin verticalidad 

conlleva necesariamente el florecimiento de conflictos irresolubles, en este 

caso en lo material, en el sustento de cada día, en el cómo o de qué vivir, 

donde los conflictos brotan a flor de piel. La no-presencia del Estado en lo 

económico, o su insuficiente injerencia en los asuntos relacionales, genera 

desigualdad, conformismo con lo existente, desorganización, especulación 

fútil, etc., tal como lo muestra la génesis histórica (10.5). O mejor, no genera, 

sino que al retirarse o no-actuar, se potencia, multiplica y expande, toda la 

gama de aspectos señalados, y que se resumen en erosiones que debilitan el 

vínculo comunitario. Sin Estado, o con un Estado “a medias”, más tarde o 

más temprano la organización se encamina al colapso.  

La concepción fichteana del Estado racional (10.2) se contrapone tanto 

al Estado despótico-paternalista como al Estado liberal-desregulado. En este 

sentido, se asemeja a la doble contraposición del idealismo ante el dogmati-

smo y ante el empirismo-escepticismo (también dogmáticos). En el primer 

caso, la unidad suprema se halla escindida de aquello múltiple que debería 

constituir, mientras que en el segundo caso la multiplicidad se ordenaría y 

unificaría espontánea y misteriosamente, también desgarrándose de la uni-

dad. En el primero, la verticalidad se impone unilateralmente y sin legitimi-

dad, mientras que en el segundo la horizontalidad pretende regirse sola y sin 

autoridad. En consecuencia, el Estado racional se erige como aquello que 

constituye la horizontalidad desde un plano vertical-universal-inmanente, la 

única manera de posibilitar tanto la unidad o el cuerpo social entero como el 

organicismo que implica libertades y limitaciones de los elementos compo-

nentes. En este esquema, lo particular no está sometido al mecanicismo (co-

mo en el Estado despótico), y tampoco está afuera o independizado de la 

unidad (en una ficción que encubre la utilización de la horizontalidad en 

beneficio propio, al estilo del egoísta), con la conciencia a la espera de 

impugnar sus compromisos y obligaciones con los demás (como en el Estado 

liberal). En ambos casos, lo que gobierna es la injusticia, sea autoritaria, sea 

consintiendo o defendiendo una desigualdad inadmisible. Y cuando gobierna 

la injusticia cometida o abandonada al dejar-hacer no hay organicidad que 

resista. 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

424 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Por consiguiente, para Fichte el espacio público (10.3) no es un espacio 

vacío a plenificar por el libre juego de los particulares en interacción, sino, 

por el contrario, un espacio a definir y planificar según la perspectiva uni-

versal del Estado. El espacio público es el espacio de aplicación del Estado, 

el lugar donde se realiza la voluntad común. La división en estamentos y la 

interrelación de los mismos refleja el entramado de derechos y deberes recí-

procos, es decir, libertades y limitaciones que no pueden reclamarse como 

formando parte de cada uno sin a la vez serlo de cada otro. La organicidad y 

la organización excluyen las objeciones liberales y atomistas, y exigen con-

jugar lo particular con lo universal. Pero este igualitarismo jurídico, si no ha 

de ser sólo formal, implica necesariamente un igualitarismo económico, que 

se cristaliza en que la autosuficiencia estatal-nacional no puede dejar en 

manos de los particulares el control del comercio exterior, pues se abriría a 

la desestabilización interno/externa, ni puede desentenderse de la situación 

de propiedad de los particulares, pues perdería su carácter de sostén y, por 

eso mismo, de contención y de delimitación. Y si el Estado pierde esta facul-

tad, carece de aquello esencial que condensa su tarea primera. Y al revés, si 

es el sostén fundamental de la posición de cada particular, entonces no puede 

ni desentenderse, ni ceder el control de un comercio que atraviesa y borra las 

fronteras entre lo exterior y lo interior. Un Estado que se preocupa y ocupa 

el espacio público relacional –simbólico y material– se enfrenta no sólo a la 

constitución directa del mercado interno, sino también a la variable que lo 

modifica, que lo remueve hasta volverlo turbulento e imprevisible. En este 

movimiento argumentativo donde el igualitarismo jurídico se entrelaza indi-

solublemente con el igualitarismo económico, la soberanía política se mani-

fiesta inseparable de la soberanía económica. 

Contra el liberalismo clásico o –por así decir– renovado –que propicia la 

división internacional del trabajo y que sacraliza la vacuidad del espacio rela-

cional-comercial mundial–, el gesto de Fichte consiste en volver a trazar la 

frontera de la delimitación, tal como expresa el título de la obra analizada. 

El cierre del Estado no significa impermeabilidad, aislacionismo o antigloba-

lización, ni significa un simulacro testimonial a contracorriente del desarro-

llo del capitalismo; el cierre del Estado significa una puesta en claro de lo 

que plenamente implicado en la soberanía, esto es, la consistencia interna y 

el posicionamiento frente al concierto mundial. Independientemente de los 

elementos empíricos involucrados, el cierre del Estado significa el pleno 

control sin condicionamientos del espacio comercial a gobernar, organizar y 

dirigir. No se trata de una consecuencia arbitraria, sino necesariamente con-

catenada con la doctrina jurídica; tampoco se trata de una declaración inco-

herente, sino más bien todo lo contrario, la delimitación absolutamente más 

coherente que se pueda trazar respecto de la libertad individual. En efecto, 

cuando ésta se ve amenazada, por ejemplo cuando ve lesionada su propiedad, 

recurre al Estado y reclama de éste protección y sustento. El absurdo del 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 425 

 
 

liberalismo consiste en decir que protege la libertad individual cuando, en 

verdad, la deja librada a los avatares destructivos del mercado.    

En efecto, la teoría fichteana de la propiedad (10.4) complementa la 

concepción del espacio público-estatal. La propiedad no equivale a poseer 

objetos, sino al derecho a realizar una determinada actividad, una actividad 

autorizada por el Estado y, consecuentemente, con el derecho al uso de los 

objetos relacionados con ella. Del todo de actividades que conforman el 

Estado, el particular que se dedica a una de ellas tiene que estar integrado, 

desde el origen y hasta sus productos, en la organización de la totalidad. “Su” 

–por decirlo de alguna manera– actividad tiene que conjugarse con el todo, 

porque de hecho se conjuga con el todo. En contraposición, concebir la pro-

piedad sólo como posesión de objetos que se pueden ganar o perder, lleva a 

convalidar la desigualdad, y con ésta se restaura el dogmatismo/despotismo, 

o el Estado meramente formal (1.3), abriendo paso a la desintegración. Dado 

que el derecho de propiedad consiste en el derecho a aplicar una actividad en 

una esfera determinada, sucede: (i) que el trabajo y la actividad no se pueden 

transferir, no se compran ni venden (o no se necesitan comprar y vender), no 

se sustituyen ni delegan; (ii) que no se pueden noumenizar y objetivar de 

manera independiente, (iii) y que tampoco será posible que un determinado 

sector se apropie de los medios de producción y los usufructúe a convenien-

cia. Por tanto, la teoría fichteana de la propiedad descansa sobre el igualita-

rismo, donde cada uno vive de su propio trabajo y donde las diferencias son 

únicamente fruto del esfuerzo y de la dedicación, cuidando así que las dife-

rencias no encuentren ningún cauce o argucia para agudizarse y extremarse. 

Pues el pobre quiebra la unicidad social, e inmediatamente pone en jaque la 

propiedad. Todos tienen que tener un ámbito del cual poder-vivir, lo que está 

irremediable e intrínsecamente ligado al otro, que también tiene que poder-

vivir integrado en semejante red. Esta teoría de la propiedad y sus conse-

cuencias igualitaristas no podrían sostenerse de ninguna manera sin el Esta-

do. 

En contraste con la concepción del Estado racional, la génesis fáctica del 

Estado real (10.5) muestra que históricamente en la modernidad, o bien no 

hubo o no hay Estado (en rigor, no hay Estado racional), o bien está incom-

pleto. Dos aspectos centrales e ineludibles, sumamente relevantes para la 

visión de Fichte, afloran en esta consideración: la amalgama o consistencia 

interna (en la que insistimos en el capítulo anterior y que atraviesa todo este 

capítulo) y la necesidad de conducción o de un jefe legítimo (1.3, 5.6, 8.5). 

Ambos aspectos están relacionados: la amalgama se nutre de la conducción 

de un jefe que la conoce y que actúa coherentemente con ella. Si el jefe se 

separa o desconoce al organismo que pretende conducir, o si pierde la visión 

en perspectiva o la autoridad, entonces carece de legitimidad. A su vez, si la 

amalgama no se intensifica, si no reconoce el liderazgo, si se considera auto-

suficiente e independiente, etc., se disuelven la legitimidad y la consistencia 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

426 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

(8.6, 8.7). Lo que desvirtúa el sistema de relaciones y la conducción es, en 

este caso, el comercio. La disyunción se torna excluyente: si no se delimita 

y configura el comercio –como lo ha hecho Fichte hasta aquí–, la corrosión 

se extiende hasta descomponer completamente todo signo de estatalidad, es 

decir, hasta descomponer tanto la verticalidad como la horizontalidad misma 

que vendría a refrendar el espacio vacío de la interacción desregulada.  

Por un lado, el tema evidencia que lo jurídico, por sí solo, resulta insufi-

ciente, abstracto y formal, si no se lo complementa necesariamente con la 

dimensión económica y social. Por otro lado, el tema muestra la incoherencia 

del dejar-hacer propio del liberalismo: en declarada oposición hacia la verti-

calidad y presuntamente defendiendo la horizontalidad, no sólo contribuye 

al resquebrajamiento destructivo del espacio relacional, sino también a la 

construcción de una verticalidad mucho más unilateral, autoritaria y atroz (y 

mucho más conocida) que la que decía combatir, la de la desigualdad social-

material, la de los ricos oprimiendo a los pobres. El liberalismo no sólo pro-

mulga una libertad de comercio donde los más fuertes encuentren allanado 

el camino para destruir los modos de producción y organización de los más 

débiles, sino también para instituir una verticalidad incuestionable, avalada 

por el derecho y ante la cual la política sólo podría subordinarse. Todo el 

planteo de Fichte contiene estas intuiciones o sospechas de fondo, lo que más 

allá de los avatares históricos, a nuestro entender, ordena y se posiciona fren-

te a lo que será el debate venidero, desde el comienzo del siglo XIX hasta 

nuestros días, la polaridad Estado / mercado.  

La mejor expresión del carácter corrosivo del comercio y de su propor-

cionalidad inversa a la fuerza del Estado reside en la equiparación con la 

guerra (10.6). Para nuestro filósofo resulta claro que la ausencia del Estado 

equivale a la guerra de todos contra todos, que ya no es una mera presupo-

sición heurística que demande un sustento fáctico-histórico, sino el resultado 

necesario de una lógica particularista que busca aprovechar para sí y sólo 

para sí el espacio relacional, que concibe lo común únicamente sometido a 

su interés egoísta. La semi-presencia del Estado frente a una “guerra secre-

ta”, frente a la “anarquía comercial” del intercambio sin obstáculos ni restric-

ciones, conlleva el debilitamiento del vínculo y la descomposición social. 

Porque desde esta hipótesis no se sigue ningún bien o instancia común, sino 

la hecatombe de la organicidad en la acentuación de los extremos, el simul-

táneo enriquecimiento de unos pocos y el empobrecimiento de amplios sec-

tores. La pacificación interna y externa se logra únicamente con la configura-

ción de un Estado con plena potestad, que tome a cargo la constitución del 

comercio y lo haga en un sentido igualitario. De lo contrario, o el sistema de 

relaciones se destruye, o tiende a la destrucción, y con ello se hunden también 

los particulares, ahora carentes del poder-vivir y de sostenimiento. Del Esta-

do depende la estabilidad del sistema de relaciones, el tejido social y la uni-

cidad del conjunto. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 427 

 
 

Por último, la consistencia interna del Estado (10.7) se completa con los 

límites naturales. Pero se trata de una delimitación orgánica, que no busca 

deformarse, sino lograr autonomía; por ende, no se extiende al infinito, en 

consonancia con la denuncia de Fichte respecto del colonialismo. Un Estado 

que se extienda indefinidamente no hace más que somatizar un complejo de 

inconsistencia organizativa. Lejos de resolver su problema, lo agrava, lo tras-

lada y ahonda. Las fronteras naturales, si han de ser efectivamente naturales, 

no pueden prolongarse mucho más allá, pues independientemente de la debi-

lidad del argumento de Fichte, resulta bastante evidente que la expansión 

permanente del Estado (o la mutación del colonialismo en imperialismo), 

lejos de fomentar su unicidad, lo deforma hasta desgarrarlo. Y paradójica-

mente, lejos de cerrarse, se abriría una y otra vez a la guerra, que como obser-

vamos es fundamentalmente comercial.  

El Estado bien administrado y organizado no se convierte en una maqui-

naria burocrática ni alimenta las fuerzas represivas –lo que efectivamente 

despertaría suspicacias tanto de retorno al despotismo, como de expansio-

nismo colonial-imperial–, sino que se rige por la eficiencia y la agilidad, la 

capacidad de actuar realmente. Sin embargo, la cuestión económica, además 

de planificación, necesita confianza y articulación, necesita que los ciudada-

nos crean en la administración planificada. Por lo tanto, se abre aquí un 

hueco a llenar, una simbología a trabajar más profusa y sistemáticamente, 

para que funcione como cemento social, como enlace que se refuerza en cada 

vínculo cara a cara. Así, el Estado se orienta hacia la identidad cultural, y 

halla en lo nacional ese suelo unificador. Pero mientras El Estado comercial 

cerrado abre esta línea de fuga y de continuidad, recién en obras posteriores 

Fichte profundiza sobre la identidad cultural-nacional en relación con la ne-

cesidad de formar a los ciudadanos. 

En conclusión, la ausencia del Estado implica destrucción y, con ella, la 

sociedad, la moral, el derecho, la unidad, la comunidad, la confianza, la reci-

procidad, etc., esto es: todos los ensayos de una horizontalidad autorregu-

lada, se deshacen bajo la lógica particularista de la guerra comercial o fáctica. 

Sin Estado, lo particular se corroe mutuamente y, resistiéndose a conformar 

una unidad/comunidad, renuncia a la igualdad, se entrega a la anarquía. Esta 

línea argumentativa que contradice directamente la perspectiva de la super-

fluidad del Estado se ha visto muy claramente en todos los desarrollos de 

Fichte. Pero tampoco se justifica el Estado por la simple coacción, como 

pretende la perspectiva contraria, pues la coacción no hace a la consistencia 

(o sólo lo haría ínfimamente, a un nivel muy inferior), y la consistencia de-

viene en clave de comprensión del Estado racional, pieza clave de la ordena-

ción horizontal-vertical bajo los principios de libertad, igualdad, responsabi-

lidad, estabilidad o seguridad, etc. Insistimos: el Estado es la pieza clave de 

la filosofía jurídico-política de Fichte. Incluso el igualitarismo, que parecería 

contradecir la conducción con un jefe y anclarse en la horizontalidad pura, 



CAPÍTULO 10 – La organización político-económica 

428 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

en rigor sólo con la verticalidad puede encontrar cauce, porque sólo en la 

conducción consentida hay responsabilidad y legitimidad para llevar a pleni-

tud la igualdad. Y la conducción concierne a la organización intrínseca del 

Estado, a la concretización de una política-económica consistente con los 

principios establecidos y, por ende, a la toma de decisiones y de responsabi-

lidades coherentes con semejante proyecto. Si la contracara del Estado es la 

guerra y la destrucción, entonces el Estado real en avance hacia la raciona-

lidad no representa un concepto más, sino la vertebración de un momento 

del concepto por antonomasia, el punto neurálgico que, si se lo sustrae, el 

resto de los conceptos no pueden subsistir. La centralidad del Estado se 

revela tanto en su consustanciación fáctica, en su ser de mínima al bordear 

la guerra y la disolución del tejido social, como en su sentido de máxima, en 

la necesidad de organizarse de acuerdo con lo estipulado por la racionalidad. 



429 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

CAPÍTULO 11 

 
La centralidad del Estado 

 

 

 

Ya en el capítulo anterior y con motivo del análisis exhaustivo de El 

Estado comercial cerrado de Fichte se explicita plenamente la interpretación 

que proponemos a lo largo de toda esta obra y que se sintetiza en el título de 

este último capítulo. Mientras que en el Fundamento del derecho natural la 

argumentación se orienta más hacia el convencimiento de una individualidad 

reticente, donde se agudizan las contradicciones internas a la mera horizonta-

lidad, en El Estado comercial cerrado el énfasis radica en el sostenimiento 

de esa misma particularidad entrelazada orgánicamente frente a las contin-

gencias del mercado librado a su propio funcionamiento. La clave de la esta-

bilización jurídico-política y social-económica es el Estado. Sin este concep-

to fundamental, toda la organicidad de los entramados se debilita y tiende a 

su disolución. La concatenación necesaria implica que los niveles de articu-

lación están trabados recíprocamente: para Fichte, no se resuelve lo jurídico 

si no se resuelve lo político, y no se resuelve lo político si no se resuelve lo 

jurídico, y así se podría continuar con lo social y con lo económico; porque, 

dicho de otra manera, no se resuelve lo superior si no se resuelve lo inferior, 

o genéricamente, no se resuelve el formalismo que caracteriza al derecho si 

no se resuelve su aplicación concreta. De ahí que la filosofía no pueda con-

tentarse con un análisis centrado, por ejemplo, sólo en el reconocimiento o 

en el derecho originario, ni siquiera en el mero ser racional finito o en el ser 

común, sino que tiene que asumir como intrínseca la tarea de llevar la espe-

culación hasta las últimas consecuencias. 

Por una parte, el “cierre” del Estado responde específicamente a su con-

formación orgánica de base. Así como el igualitarismo extremo de Fichte se 

erige directamente en contra del organicismo jerárquico natural clásico y, de 

alguna manera (indirecta), conspira o socava la visión moderna de la vertica-

lidad fuerte (digamos, el hobbesianismo), de la misma manera confronta con 

el atomismo y la fragmentación que intentan reunir infructuosamente lo que 

han fracturado desde el punto de partida, esto es, con el liberalismo y sus 

insinuaciones sociales. Pero, entonces, el organicismo implica un entramado 

social comunitario que no puede desentenderse de su propia vitalidad y, por 

ende, no puede conjugarse con un mercado completamente desregulado. El 

cierre significa hacerse cargo de aquello para lo cual el Estado tiene sentido, 

fuerza y racionalidad: justamente porque la particularidad horada lo común, 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

430 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

la presencia del Estado en el espacio público resulta ser clave, no sólo para 

cuidar eso común, sino también para ordenarlo, regularlo, constituirlo, y a la 

vez para conducirlo y llevarlo hacia el mejoramiento o la progresión en la 

racionalidad organizativa. Tal unicidad no puede asentarse y afirmarse si no 

vuelve sobre sí (es decir, si se proyecta permanentemente más allá de sí) y si 

no consagra hacia su interior un igualitarismo contundente. De esta confor-

mación depende la consistencia del Estado, y ésta es la premisa fundamental 

del cierre desde el punto de vista conceptual. 

Por otra parte, desde el punto de vista fáctico, la internacionalización del 

comercio significa, para Fichte y sin medias tintas, una guerra permanente. 

Que la modernidad descanse en esta premisa sólo se explica por un detalle 

que parecía menor y, sin embargo, para nosotros cobra central importancia: 

el colonialismo. Este señalamiento del comienzo de El Estado comercial ce-

rrado (y su consiguiente reformulación imperialista en la consideración del 

comercio internacional como guerra de todos contra todos) permite una lec-

tura radicalmente diferente de la que suele trazarse en las filosofías centrales, 

esto es, permite una lectura situada. Que tal obra parezca a contramarcha del 

avance mundial del liberalismo y quede como una suerte de utopía, ideal 

imposible o expresión de deseos –algo que Fichte rechaza de cuajo también 

al comienzo– no es más que la declaración expresa de la continuidad de la 

colonización por otros medios y su metamorfosis hacia el imperialismo. Sólo 

con esto Fichte es mucho más actual de lo que suele creerse, y su profético 

mensaje cobra total relevancia para las realidades periféricas. La excusa eu-

rocéntrica alcanza allí plena claridad. Por consiguiente, constituye nuestro 

desafío de base pensar este cierre del Estado desde una perspectiva situada, 

precisamente en los tiempos en que se predica globalización (para unos po-

cos, los más pudientes) y se practica localización (para los muchos, y más 

débiles). De ahí que el fantasma del organicismo como restitución jerárquica 

de un orden natural dado e intensificado hasta la aniquilación de la diferencia 

sea un problema muy sustancial para la historia contemporánea europea, 

para sus reconocidas atrocidades del siglo XX y para el encubrimiento siste-

mático de las atrocidades no-reconocidas y cometidas durante toda la moder-

nidad en la conquista y dominio del mundo. Pero desde este último lugar, 

desde el mal llamado “nuevo mundo” conquistado, colonizado y expoliado, 

justo en el inicio del siglo XIX, que estará marcado por las emancipaciones 

y por las complejidades ínsitas en ese mismo proceso, la prédica de librecam-

bismo también será fatal, no sólo para cada nueva república, sino también y 

fundamentalmente para la unidad estratégica continental. La misma secuen-

cia se replica un siglo después, a partir de mediados del XX, bajo las ínfulas 

del desarrollismo. En su génesis, todos estos aspectos retrotraen al colonialis-

mo, y sin colonialismo no hay modernidad, algo que nuestro filósofo no llega 

a decir y, sin embargo, bien se podría deducir de su manera de enfocar el 

problema, pues Fichte sí reconoce que la riqueza de Europa descansa en la 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 431 

 
 

expoliación colonial, que ésta le parece irracional, y que si no se resuelve lo 

material no hay organicidad sustentable. Así, una interpretación de este filó-

sofo en el siglo XXI no puede pasar por alto tales cuestiones. Tal vez se 

podría objetar: una interpretación situada no puede pasar por alto todo esto, 

como en efecto lo hacen interpretaciones no situadas. Desde luego, tal obje-

ción presupone que hay interpretaciones “neutrales”, o ideológicamente de-

sinteresadas, lo cual denota un signo propio de una mirada del centro (que 

por cierto no tiene por qué producirse efectivamente en el centro, pues mu-

cho se reproduce en la periferia), profundamente negadora de todo lo que 

acabamos de señalar. 

Con este cúmulo de observaciones iniciales, nos dedicamos en el presen-

te capítulo, y a modo de cierre, a volver a reflexionar sobre los presupuestos 

de partida (11.1), para examinarlos de acuerdo con el desarrollo de los capí-

tulos precedentes, esto es, para explorar cómo se han complejizado y enri-

quecido significativamente. Luego (11.2) volvemos una vez más sobre las 

teorías o interpretaciones habituales acerca del Estado en la filosofía política 

de Fichte, para ponderar su alcance, sus fortalezas y debilidades, para confro-

ntarlas con nuestra posición y para mostrar por qué el desarrollo nos conduce 

indefectiblemente a abonar la centralidad del concepto de Estado (11.3). Da-

do que aquí sólo nos atuvimos a la elaboración de la filosofía política del 

Fichte de Jena o el así llamado “primer” Fichte, y dado que estas temáticas, 

como observamos puntualmente respecto de la identidad cultural, se proyec-

tan más allá de 1800, cabe preguntarse qué sucede en esa perspectiva, y por 

ello bosquejamos muy sucintamente el comienzo del devenir de la Doctrina 

de la Ciencia (11.4) y ciertas pinceladas sobre el concepto de Estado insufla-

do de la vitalidad del organicismo social en algunas obras posteriores (11.5) 

que complementan lo esquematizado en el primer capítulo. Y finalmente 

concluimos con el legado de Fichte para nuestro tiempo y para nuestra reali-

dad concreta (11.6).  

 

11.1) REFLEXIÓN SOBRE LOS PRESUPUESTOS INICIALES 

 

Al comienzo de la investigación expusimos algunos presupuestos gene-

rales que oficiaron de punto de partida (1.2), y que ahora conviene recuperar 

mediante la reflexión, para mostrar cómo se han enriquecido significativa-

mente con el desarrollo. Tales presupuestos son: la conexión entre metafísica 

y política, la superposición entre derecho y política, la concepción de la polí-

tica como conflicto, la centralidad del concepto de Estado para la filosofía 

fichteana, y la relevancia de la articulación entre lo universal y lo particular 

que atañe y atraviesa tanto a la metafísica como a la política. A continuación, 

observaremos cómo estos presupuestos de alguna manera han estado presen-

tes y han iluminado la secuencia argumentativa de la filosofía jurídico-políti-

ca de Fichte, por lo cual tales presupuestos se presentaron no sólo como 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

432 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

meros puntos de partida, sino también como fundamentos explicativos, como 

claves de interpretación en determinadas instancias. 

La estrecha conexión entre metafísica y política se puede enfocar, en la 

filosofía de Fichte, desde distintos ángulos y en conjunción con el quinto 

presupuesto, la articulación universal-particular. Ante todo, ya desde la polé-

mica con el dogmatismo en torno del primer principio (2.1) resulta claro que 

la metafísica fichteana constituye la legitimación de la libertad en el punto 

soberano del sistema, contra el mecanicismo y contra cualquier subordina-

ción que torne heterónomo al Yo. En relación con este aspecto, la filosofía 

primera de Fichte tiene que ser entendida en términos prácticos como consa-

gración de la autonomía y de la autodeterminación del Yo. El Yo absoluto 

que la Doctrina de la Ciencia establece como primer principio (4.3) consiste 

esencialmente en ponerse a sí mismo, es decir, en actividad que se genera 

desde sí y que se produce a sí misma. Esta elevación a la que cada uno puede 

acceder en la medida en que piensa su propio pensar y abstrae de todo hasta 

no poder abstraer más, cuando reflexiona sobre sus modos de actuar y los 

capta como acciones del espíritu, o cuando intuye su propia actividad, etc.; 

esta elevación implica a la vez un camino de descenso donde el sujeto parti-

cular aparece deducido en necesaria interacción recíproca con otros (2.3, 4.3, 

4.8). Desde el punto de vista de la práctica, el sujeto se encuentra a sí mismo 

como un ser racional con determinados límites; es decir, lo inteligible en 

articulación con lo sensible arroja limitaciones físicas y morales que colocan 

al sujeto frente al Yo absoluto como frente a un cielo de perfecta concordan-

cia (3.3) y con la tarea infinita de transformar lo dado hasta volverlo adecua-

do a los propios conceptos o a la proyección de fines, para lo cual el cono-

cimiento de objetos se subordina al interés práctico de actuar (4.4, 4.5). Así, 

la recreación del Yo absoluto a través de la finitud se logra mediante la cons-

titución de una comunidad o Nosotros compartido, el reino de seres raciona-

les del cual el individuo se extrae como producto (4.8), como accidente o 

expresión de la razón.  

Desde otro ángulo, el Fundamento del derecho natural conduce los prin-

cipios de la Doctrina de la Ciencia hacia su propio terreno: además de ser 

una de las disciplinas particulares que se fundan en la filosofía primera (6.1, 

6.2), el derecho, que es un concepto originario de la razón pura, parte de la 

Yoidad y de la unidad teoría-práctica (4.6, 6.3) para configurar al ser racional 

finito en un entramado de relaciones recíprocas y condicionales cuya resolu-

ción última es la comunidad de seres libres e iguales (6.7). Tal comunidad, 

aunque todavía insuficiente para estabilizarse, no obstante exige garantizar 

la libertad de cada uno de los particulares comprendidos en ella, y establecer 

un sistema de limitaciones que permitan una convivencia pacífica. El desafío 

del derecho consiste en reunir lo múltiple en unidad, sin anular lo uno ni lo 

otro. Y la unidad de lo múltiple se logra con la deducción del Estado o poder 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 433 

 
 

común (7.2, 8.1), organizado bajo la conducción legítima o conforme a dere-

cho del poder ejecutivo como intérprete natural de la voluntad común (5.6, 

8.3–8.5). El ejecutivo-intérprete se torna responsable de sus acciones o leyes 

positivas que devienen realidad, de sus acciones cuyos resultados son actos 

o hechos. El actuar del Estado en la persona específica del ejecutivo retoma 

la efervescencia del rasgo más esencial de la Doctrina de la Ciencia de Jena: 

la actividad que produce su propio contenido (Tathandlung).  

Pero volvamos sobre el derecho: el ejecutivo-intérprete-responsable no 

es una persona más, sino una persona mística o moral que tiene que convali-

dar su legitimidad a través del ejercicio y, en éste, consolidar y mantener la 

cohesión interna de la voluntad común, pues de lo contrario puede someterse 

al enjuiciamiento de los éforos o al levantamiento del pueblo (8.6). En última 

instancia, en un Estado racional las acciones del ejecutivo han de concordar 

con la ley jurídica fundamental y, por tanto, con lo que las voluntades parti-

culares deben querer necesariamente si en verdad quieren el derecho y son 

racionales. La doble cara de la soberanía fichteana, el ejecutivo en ejercicio 

y el pueblo entero reunido, coinciden en un aspecto: la capacidad de unifica-

ción de lo múltiple. En esta clave se decide la legitimidad del ejecutivo en 

ejercicio, del dictamen del pueblo en el enjuiciamiento llamado por los éfo-

ros, o directamente en el levantamiento del pueblo entero. La clave reside en 

quién logra unificar lo múltiple en una articulación consistente. 

Aunque sólo el particular se pueda elevar hasta la Yoidad y nadie pueda 

reemplazarlo ni sustraerle esa facultad (3.2), en la medida en que lo hace se 

abstrae de sí como particular y se erige en sujeto trascendental. Insistimos: 

la individualidad es un producto o resultado, o como dice Fichte, no una tesis, 

sino una síntesis, que surge precisamente de la interacción recíproca donde 

el otro, que también es Yo, no forma parte del No-Yo, sino de la Yoidad 

compartida (2.3, 4.3, 4.8). El desafío del Derecho natural consiste en mostrar 

la unidad de pertenencia desde los múltiples seres racionales finitos. Éstos 

se ponen (6.1), constituyen un mundo (6.2), pero no pueden ponerse ni cons-

tituir un mundo sin admitir otros seres racionales exteriores e iguales que 

también poseen actividad causal o transformadora y constituyen el mismo 

mundo (6.3). Lo último es condición de lo anterior: lo último, la admisión de 

otros seres racionales exteriores e iguales, es condición de lo primero, esto 

es, que el ser racional se ponga y constituya un mundo. La profundización 

de la intersubjetividad fichteana (3.4) bajo el método sintético de reconstruc-

ción de las condiciones (5.7), o como también lo llamamos: regresivo-pro-

blemático, desemboca en un sistema donde todos los sujetos se constituyen 

mutuamente a partir de relaciones jurídicas recíprocas, a partir de la exhor-

tación y del reconocimiento (6.4). La relevancia de la influencia del otro para 

la activación del sí-mismo se termina de evidenciar con la deducción del 

cuerpo propio como ámbito de realización de la libertad y que se halla nece-

sariamente bajo la influencia recíproca de otros seres racionales (6.5), seres 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

434 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

cuya sacra figura resulta indubitable (6.6). Por lo tanto, lo que parecía ser el 

fundamento, el ser racional finito, en el desarrollo se revela como resultado 

de un conjunto de interacciones recíprocas, aunque no como un resultado 

necesario (o mecánico, en el sentido de estímulo-respuesta), pues no sería 

libre, sino como influencia relacional que contribuye a la realización de la 

libertad por parte de ese mismo sujeto o persona.  

Ahora bien, de la reunión de múltiples seres finitos no surge un infinito 

absoluto, pero sí una totalidad o comunidad organizada conforme a la razón; 

y, en rigor, la reunión no proviene de las particularidades que se ensamblan 

y acuerdan libertades y delimitaciones recíprocas (7.3–7.7), porque de este 

modo sólo se posibilita y/o posterga el conflicto. La voluntad común no es 

el resultado de la compilación de voluntades particulares o de lo que ellas 

aportan, ni el resultado de un principio trascendente (las dos versiones del 

dogmatismo); por el contrario, la voluntad común es la totalidad inmanente 

de las voluntades particulares reunidas y convertidas en Uno (7.2). Por eso, 

como dice Fichte, no se puede producir la unidad a partir de convergencias 

egoístas que anteponen lo particular a lo universal (8.1). Incluso sin suponer 

egoísmo y partiendo de un mero ensamble de particulares que coinciden 

entre sí, tampoco se produce la voluntad-común o Una, tal como sucedía con 

los kantianos que recolectan los yoes sin dar con el Yo (2.3), porque lo Uno 

tiene que existir previamente, como subyaciendo y fundamentando cada uno 

de los elementos. La unidad no se produce por agregados, ni se reduce a la 

sumatoria de partes, sino que –prosigue Fichte– ya tiene que existir, y tiene 

que existir en la forma de un querer común –no desgarrado ni contrapuesto– 

que contenga a los quereres particulares, al modo de la totalidad orgánica 

que posibilita, delimita y articula a sus partes internas entrelazadas (6.6, 9.3), 

los miembros del cuerpo social-estatal. Éste es el modo de articulación entre 

lo uno y lo múltiple en el plano jurídico y sustentado por la concepción meta-

física de la inmanencia de la totalidad. 

El segundo de los presupuestos de partida, la superposición entre derecho 

y política, se complejiza con la volatilidad de los términos en el pensamiento 

de Fichte. En determinados momentos (9.7, 10.1) señalamos la distinción 

entre los dos ámbitos, uno puro y otro empírico. Sin embargo, Fichte mismo 

admite que a priori y a posteriori constituyen una distinción relativa al punto 

de vista (2.3), y que en verdad son dos caras de lo mismo, como la intuición 

sensible y la intelectual, o lo real y lo ideal; porque la experiencia no es sino 

lo que el Yo determina como experiencia, y ésta (como el “No” del No-Yo) 

se define en referencia a aquél y no a una cosa-en-sí o a una regularidad 

misteriosa. La experiencia se deduce del actuar del Yo y de sus limitaciones, 

en consonancia con la primacía práctica: el conocimiento, en cuanto escisión 

interna entre sujeto y objeto, se explica en base y con destino hacia la realiza-

ción de conceptos o fines que la voluntad se propone (4.6, 4.7).  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 435 

 
 

Ahora bien, que la experiencia sea deducida de la actividad del Yo no 

significa que éste invente los límites o los transforme instantáneamente me-

diante el pensamiento, ni que los límites sean absolutos e infranqueables, ni 

que condenen al sujeto a la inoperancia (2.2, 4.4). El ser racional se enfrenta 

a los límites y requiere de ellos incluso para ser consciente y distinguir inter-

namente entre sujeto y objeto, o conciencia y contenido. Pero esta limitabi-

lidad en general no lo determina en absoluto: es el sujeto el que admite el 

límite como tal, lo conoce, le aplica las leyes del actuar, lo configura de cierta 

manera, y su modo de operar se resuelve en la práctica (4.5). Admitir el límite 

como tal, y tal como se presenta sin intervención, constituye un acto de liber-

tad. Y trabajar sobre los límites y transformar lo dado, también constituye un 

acto de libertad. Más aun, la libertad sólo se realiza a través de la articulación 

con los límites (4.6), pues de lo contrario el Yo sería una suerte de unidad 

indistinta e indiferenciada. Esto no significa que los límites, pese a su rasgo 

originario, estén simétricamente a la misma altura del Yo, que entonces no 

sería un primer principio (4.1) ni configuraría un sistema (4.2); los límites 

son parte del proceso de realización práctica de la libertad, y el Yo se pone a 

la altura (y, por ello mismo, se sustrae) de los límites para interactuar con 

ellos, ya sea dejándose influir o entregándose a los objetos, ya sea proyectan-

do una actividad causal. Llevado al plano jurídico, si una filosofía no ha de 

ser formal sino real, y si una filosofía del derecho no ha de circunscribirse a 

fórmulas abstractas y sin contenido (5.3, 5.4), entonces tiene que articular el 

concepto en un plano de aplicación, y la aplicación resulta ser al menos tan 

relevante como el concepto, porque éste se juega en su realización. Por ende, 

forma parte de la doctrina jurídica estipular las determinaciones necesarias 

hasta llegar al nivel de la concretización o cristalización práctica y, en este 

sentido, lo jurídico se superpone con lo político, se continúa uno en otro sin 

un corte preciso. 

Además, así como la experiencia no se escinde del proceso intelectual 

que la constituye y justifica, del mismo modo el concepto de derecho ya in-

cluye en su dilucidación una serie de elementos empíricos –por ejemplo, en 

la descripción de la figura humana (6.6)–; es decir, en su pureza misma el 

concepto implica ciertas connotaciones que lo exceden. Quizás mejor que la 

descripción de los miembros del cuerpo propio sea la consideración de la 

exhortación y del reconocimiento recíproco, donde la autolimitación mutua 

se evidencia entre seres racionales que en un ámbito práctico de interacción 

dialogan o se educan espontáneamente, sin plantearse la justificación del re-

conocimiento y de la comprensión del otro (6.3, 6.4). La expresión de Fichte 

según la cual la práctica ya ha resuelto el problema del reconocimiento (6.6),1 

y éste no es más que un dilema analítico de los filósofos, resulta muy signi-

ficativa en este punto. En otras palabras, la relación jurídica entre seres libres 

                                                           
1 GNR § 6.Cor., GA I/3 380; FDN 167. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

436 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

que se autolimitan y que se tratan racionalmente, más allá de las explicacio-

nes filosóficas, se produce efectivamente y como un hecho de la práctica. La 

problematización del reconocimiento y de la exhortación tiene como sentido 

poner de manifiesto el entramado de relaciones –en el cual el sujeto actúa– 

y sus implicancias conceptuales, pero apuntando, no a una suerte de deber-

ser, sino directamente a lo que es.  

En el marco de ese entramado, Fichte reconstruye genéticamente las con-

diciones de la relación jurídica y revela la comunidad con el otro desde el 

querer libre como concepto fundacional implícito. En consonancia con la 

filosofía del derecho real, se propone también mostrar cómo ese concepto 

anclado en la experiencia puede ser realizado en el ámbito jurídico-político, 

esto es, cómo se articula coherentemente con un sistema de relaciones donde 

se cumplan los derechos que se evidencian desde la razón y que se cristalizan 

en instituciones y en una organización social. En tal secuencia, lo jurídico no 

puede prescindir de lo político, si se acepta una acepción amplia de lo políti-

co como instancia de aplicación de lo jurídico, aplicación que se inicia con 

la deducción del Estado y que culmina con la organización social y econó-

mica. El concepto de derecho, la comunidad de seres libres, iguales y limita-

dos, se concretiza a través del Estado, con las características y atribuciones 

que Fichte delinea en el § 16 y profundiza a partir del § 17 del Fundamento 

del derecho natural. El panorama se completa en El Estado comercial cerra-

do con la mediación entre el Estado racional y el Estado real (10.2); en este 

punto, la política se presenta directamente como ámbito de realización de lo 

racional-filosófico-jurídico, e incluso ofrece a la pureza conceptual toda la 

riqueza de la particularidad en la aplicación.  

Así como Fichte coloca en el ejecutivo la potestad de interpretar los con-

tenidos de la ley jurídica, y subordina la libertad material de los ciudadanos-

súbditos a la libertad formal del acuerdo voluntario con la ley fundamental 

consagrada en la Constitución –para agilizar el dinamismo del Estado en su 

punto soberano de conducción–, del mismo modo concibe la transformación 

de lo real en aras de lo racional en base a la capacidad del Estado para cons-

tituir el espacio público comercial (10.3), para sustentar la posición del parti-

cular y apuntalar el sistema de relaciones en que se inscribe (o para poner a 

cada uno en su propiedad, protegerlo y asegurar su poder-vivir), y para paci-

ficar, ordenar y organizar el espacio relacional (comercial, horizontal desre-

gulado y signado por la guerra explícita o latente). Es el Estado el actor clave 

de la unificación jurídica, que para Fichte tendrá que ser también social y 

económica, hasta configurarse en una totalidad orgánica, cerrada y autosufi-

ciente, autónoma y con identidad propia, organizada en sus relaciones intrín-

secas y garante del poder-vivir de todos en condiciones de igualdad (9.7). En 

consecuencia, lo jurídico alcanza su plena aplicación y realización a través 

de lo político, y especialmente a través del Estado. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 437 

 
 

Con esto adelantamos algunos aspectos del cuarto presupuesto, la centra-

lidad del Estado, que tratamos abajo y en relación con la interpretación que 

sustentamos en todo este libro, interpretación que reconstruye minuciosa-

mente la filosofía jurídico-política de Fichte, en especial en torno del Funda-

mento del derecho natural, pero atendiendo una y otra vez al sentido del 

conjunto, al espíritu que atraviesa las distintas obras, obligándonos a armoni-

zar las partes disecadas con la organicidad viviente. En cada instancia de 

todo este desarrollo hemos mostrado que lo múltiple no puede subsistir por 

sí solo, sino en referencia a la unidad, que esta unidad resulta forzada en el 

dogmatismo-despotismo, y que por eso Fichte se encamina a exponer la uni-

dad orgánica en el Derecho natural, donde los escenarios iniciales, que re-

presentan ensayos por articular lo múltiple de manera meramente horizontal, 

fallan –o mejor, contienen una problematicidad irresoluble– y se asoman una 

y otra vez al colapso, hasta que el entramado social alcanza estabilidad cuan-

do –y únicamente cuando– se cristaliza el Estado. Sobre esto volvemos aba-

jo, en los siguientes apartados.   

En el mapa inicial resta reflexionar sobre el tercero de los presupuestos, 

la concepción de la política como conflicto. En la polémica con el dogma-

tismo Fichte expresa –con estilo jacobiano– la disyunción excluyente y la 

incompatibilidad absoluta entre un sistema que parte de las cosas-en-sí y un 

sistema que parte del Yo en-sí (2.1). Además de oscilar entre la imposibilidad 

de traducir un sistema a otro aunque utilicen las mismas palabras –un símil 

de la imposibilidad de mezcla, síntesis o moderación conciliatoria entre los 

oscurantistas y los amigos de la luz (2.5)–, y además de la reducción expli-

cativa del dogmatismo en la unidad superior del idealismo, Fichte exhorta a 

una elección radical, a una toma de posición última, a una decisión fundante, 

o a la coherencia entre el sistema filosófico que se elige y el tipo de persona 

que se es, o la vida que se lleva; es decir, insta a una coherencia práctica. Ser 

dogmático en la práctica significa negar la libertad y, por tanto, también la 

responsabilidad. Y éstas son las primeras características del despotismo 

(2.4), al que también le cabe la doble disyunción excluyente: en primer lugar, 

o bien aceptar sumisamente la opresión –y, en este sentido, admitir que a la 

base de semejante sistema se halla la libertad o la razón o el Yo, negados y 

reprimidos–, o bien transformar ese orden injusto; en segundo lugar, o bien 

transformarlo con la revolución, o bien con reformas graduales (2.5). De ahí 

que los dos géneros de seres humanos sean los que eligen vivir dogmática y 

despóticamente, y los que eligen vivir en conformidad con el idealismo y con 

la libertad. En esta tensión se juega la lucha eterna, el conflicto permanente, 

entre la conservación de lo existente y el advenimiento de lo nuevo.  

Ahora bien, así como el dogmático es idealista sin saberlo o sin admitirlo 

o incluso negándolo, de la misma manera el despotismo contiene en sí el 

germen de su destrucción, pues la libertad, la igualdad, la justicia, la respon-

sabilidad o la legitimidad pugnan por realizarse, tensionan lo dado hasta 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

438 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

encontrar las condiciones para transformarlo de acuerdo con la racionalidad. 

Pues el idealismo contiene lo opuesto como instancia, no de inhibición y 

anulación, sino de realización. La “espina que moviliza”, o el dique que cede, 

o el resorte que toma la tensión para proyectarse (2.5), son todas metáforas 

que recrean la articulación entre libertad y limitación, o entre teoría y prác-

tica. En el idealismo de Fichte, la contraposición nunca es absoluta, sino más 

bien relativa (o relacional), por cuanto mantiene a los términos o elementos 

en relación, y nunca anula completamente al Yo (de ser así, incurriría en 

dogmatismo), sino que simplemente lo inhibe, obstaculiza o devuelve, con 

lo cual permite que el Yo se proyecte más allá. En este sentido, el conflicto 

se manifiesta inherente al idealismo fichteano. 

En el plano jurídico-político el conflicto surge, se evidencia y se propaga 

en muchos planos: con el soslayo de los acuerdos en el marco del derecho 

originario y del derecho de coacción (7.1, 7.4, 7.6), con el presupuesto de 

voluntades malas e incapaces de subordinar lo particular a lo universal (8.1), 

o con la imposibilidad de generar un sistema de relaciones que sustenten la 

buena fe y confianza recíproca sin un poder lo suficientemente superior co-

mo para mantener las voluntades a raya. Todo esto resulta bastante evidente. 

Sin embargo, la conflictividad ya se encuentra antes, quizás de modo más 

imperceptible o solapado. En rigor, el conflicto ya es inherente a la relación 

de reconocimiento (6.4): de un lado, el trato libre y racional mediante con-

ceptos presupone en las dos partes una autolimitación; del otro lado, junto 

con la ley de coherencia o de consecuencia, no hay ninguna condición que 

implique que la autolimitación y la respuesta concordante de las partes se 

sigan necesariamente. Nada garantiza que la autolimitación se produzca, ni 

que se mantenga en el desarrollo de la interacción. La contracara de la auto-

limitación recíproca –contracara que acecha una y otra vez, con motivo o sin 

motivo– es el sometimiento y el trato por la fuerza, donde se degrada al otro 

a la condición de objeto y no se reconoce su racionalidad. Así como en el 

despotismo un sector social se considera portador exclusivo y legítimo del 

poder soberano y somete unilateral y arbitrariamente al resto (2.4), en el trato 

por la fuerza se quiebra el presupuesto de igualdad en la racionalidad y una 

de las partes se impone sobre la otra, se considera preponderante y dispone 

los medios para la opresión. Esta posibilidad representa la apropiación exclu-

siva del Yo por parte de un yo, la universalidad reducida a un particular (2.3), 

el egoísmo o el solipsismo que la Doctrina de la Ciencia combate.  

En otras palabras, la posibilidad de trato mediante la fuerza constituye el 

reverso inmediato de la relación jurídica basada en la autolimitación recípro-

ca y se revela como un problema propio de la finitud que, anclada en sí mis-

ma, se apodera de lo universal para consolidar la desigualdad. En la hipótesis 

del reconocimiento donde las dos partes se autolimitan e influyen mutua-

mente de modo racional y armónico subsiste la no-unificación o retorno de 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 439 

 
 

cada una a su condición particular y, por ende, subsiste el carácter problemá-

tico de la relación y el conflicto inminente. Subsiste incluso presuponiendo 

la mayor bondad de las partes implicadas. El conflicto y la posibilidad latente 

de la dominación (unilateral, ilegítima, arbitraria) contra la voluntad del otro, 

se desprenden simplemente del plano del reconocimiento mismo, de su pro-

pia horizontalidad sin verticalidad, esto es, de la finitud que se resiste a una 

unificación que garantice la autolimitación o que responda ante la extralimi-

tación. La problematicidad no atañe a la presuposición de bondad o maldad, 

no requiere de una antropología optimista o pesimista. Pues el drama yace 

en el esquema mismo, por cuanto propone una unificación meramente hori-

zontal, basada en la paridad y reciprocidad, donde ninguna eventual discre-

pancia de juicio puede ser resuelta sino mediante la aniquilación. Ya en ese 

esquema se desenvuelve el carácter hipotético-problemático que exige, nece-

sariamente, una instancia última/primera que sirva de fundamento a todos 

los miembros de la serie. Y esta instancia última/primera no puede ser una 

mera concordancia interna o moral, ni una parte más del entramado, sino que 

tiene que fundar la unidad de todo el conjunto y oficiar de momento de 

unificación vertical de la totalidad de los miembros, generando un régimen 

de mandato-obediencia exteriorizado efectivamente en instituciones.  

Así, el Estado aparece en la regresión de condiciones hacia el fundamen-

to (6.8) y, más precisamente, como momento clave de unificación del orden 

social, como exteriorización de la comunidad espiritual de seres racionales. 

En la deducción del Estado que analizamos en el capítulo 8, el conflicto se 

neutraliza en la medida en que el conjunto de instituciones logran mantener 

la conducción y la legitimidad en consonancia con el orden social. En primer 

lugar el ejecutivo, y secundariamente los éforos, son los artífices de una uni-

ficación o contra-unificación basada en la toma de decisiones con responsa-

bilidad; pero, en caso de perder legitimidad en el ejercicio institucional, se 

abre un reducido margen para el levantamiento del pueblo y la reconstitución 

de la totalidad, en una delgada línea divisoria entre rebeldía y acto soberano 

de refundación. Aunque en una mínima expresión, incluso en el Estado 

racional y en virtud del carácter representativo de las instituciones que son 

ocupadas, no por la razón pura en persona (1.3), sino por personas con con-

notaciones sensibles, subsiste la posibilidad de conflicto.  

Lo mismo sucede con la secuencia de contratos: el carácter problemático 

del contrato de propiedad y del contrato de protección, dado que a ellos 

resulta inherente el conflicto en conjunción con la voluntad de acordar, se 

termina de resolver con el contrato de reunión. La imagen del totum –donde 

el oscilar de la imaginación permite conectar y producir, a partir de lo que 

hay que proteger, la situación de cada miembro con la situación de cada otro 

miembro, al modo de un organismo o producto natural organizado (9.1–9.3), 

o de una intersubjetividad que se intensifica hasta comprender que la parte 

no puede ser lo que es sino en virtud del sistema de relaciones en que se 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

440 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

inserta y del todo del que forma parte (3.4)– invierte la lógica de prioridad 

de lo particular hacia una lógica de prioridad de lo común que contiene y 

posibilita a la primera, que se revela como más fundamental, y que incluso 

explica lo particular como deducido de lo universal. Este proceder de Fichte 

se condice con el carácter regresivo del método sintético que reconstruye las 

condiciones y las expone (5.7). Si el individuo se coloca por encima de la 

comunidad y no se reconoce como extraído de ella (4.8), entonces la reunión 

es imposible o está condenada a la subversión, al desorden o a la inestabili-

dad, simplemente por negar la igualdad. Pero si el individuo se concibe como 

un elemento más de lo universal, entonces así (y sólo así) alcanza su dignidad 

y la garantía de los derechos que le competen en un orden que contiene a 

todos por igual. Que Fichte utilice la lógica egoísta para revertirla en una 

lógica común se condice con que parte de aquello que todos deberían aceptar 

(A = A) para reconducirlo a su unidad fundamental (Yo = Yo). Si hasta el 

dogmático, el escéptico o el empirista, tienen que admitir que el Yo funda 

los contenidos de conciencia (en caso contrario, deberían mostrar cómo se 

justifica de manera no auto-contradictoria un principio sobre el Yo), del mis-

mo modo el escéptico o el egoísta que quieren su seguridad y protección, 

necesariamente tienen que admitir una instancia superior de reunión que los 

contenga y delimite. Pero este camino exige una elevación o regresión hacia 

el fundamento. El particular puede pensar con una lógica individualista sólo 

porque hay un universal que lo sostiene y contiene; sin este universal como 

fundamento, se volvería atómico, presuntamente independiente y auto-sufi-

ciente, y concebiría el fuera de sí como un vacío a conquistar, someter y 

explotar, esto es, se proyectaría infinitamente fuera de sí subordinando la 

exterioridad hasta provocar su destrucción. 

Por último, el elemento conflictivo se trasluce también al interior del Es-

tado y, más concretamente, en el espacio público relacional comercial desre-

gulado (10.6). La visión del comercio como guerra de aniquilación entre par-

tes no se revierte desde la negatividad que se neutraliza con la presuposición 

de maldad o engaño de parte del otro (7.2).2 La guerra de todos contra todos 

en el plano comercial horizontal proviene de un Estado moderno que no 

alcanzó más que una unificación jurídica formal y que supone erróneamente 

que el libre juego de fuerzas genera progreso y bienestar del conjunto (10.5). 

Por el contrario, la respuesta de Fichte a la neutralización del conflicto con-

siste en un Estado real que se cierre sobre sí, regule y organice el comercio, 

la producción y el trabajo, y lleve la unidad jurídica a la unidad social, econó-

mica y cultural (10.7). La respuesta de Fichte consiste en el establecimiento 

de la unidad fundante que ponga a cada uno en posición y organice, desde 

una verticalidad legítima, el sistema horizontal de relaciones. Por lo tanto, el 

                                                           
2 GNR § 8.V, GA I/3 400 n; FDN 188 n. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 441 

 
 

conflicto no se resuelve desde una lógica de lo particular, sino desde lo uni-

versal, desde el Estado. Pero, en este punto como en anteriores, decir que se 

resuelve significa, no que ya no haya más conflictos y los particulares vivan 

armónicamente como seres morales buenos, sino que, habiendo conflictos, a 

la vez hay una manera legal de resolverlos sin llegar a la zozobra, el resenti-

miento o la aniquilación. 

 

11.2) LA PONDERACIÓN DE LAS PERSPECTIVAS SOBRE EL ESTADO        

    

Al comienzo (1.4) dividimos y clasificamos las interpretaciones habitua-

les sobre el concepto de Estado en Fichte en tres grandes corrientes: la teoría 

de la superfluidad, la teoría de la coacción y del arbitraje, y la teoría de la 

neutralización o relativización del Estado como un concepto más del tejido 

argumentativo. En el curso del desarrollo cada una de estas perspectivas tuvo 

su momento de apogeo y su sentido, junto con el alcance o delimitación que 

las circunscribe y que observa el más allá que no logran explicar, y que ahora 

debemos ponderar a la luz de la interpretación que suscribimos. 

La teoría de la superfluidad cobra fuerza principalmente en los primeros 

escritos jurídico-políticos de Fichte y reaparece luego de manera esporádica 

en determinados contextos. Al concebir el Estado como un instrumento de 

moralización o de ordenamiento sólo básico, ya lo considera negativamente 

y lo condena a volverse innecesario en la medida en que los hombres mejoren 

y se perfeccionen, lo cual debería suceder espontáneamente. Esta concepción 

negativa del Estado en los primeros escritos jurídico-políticos de Fichte se 

encuentra fuertemente asociada con la polémica hacia el despotismo y sus 

mecanismos de opresión (2.4, 3). En tal caso la ley moral, el Yo puro, los 

derechos inalienables, la igualdad inteligible, la racionalidad o la autodeter-

minación, se erigen como instancias individuales de impugnación del orden 

injusto establecido y permiten horadar la dominación. Incluso en Algunas 

lecciones sobre el destino del sabio, que ya no es un escrito temprano, Fichte 

mantiene en buena medida la concepción negativa del Estado. Ahora bien, 

además de considerarlo en oposición a lo social y sólo como gobierno o po-

der coactivo, en esa misma obra nuestro filósofo distingue entre la concor-

dancia absoluta como fin final inalcanzable en el plano moral, y la perfección 

posible y alcanzable de una sociedad organizada que satisface igualitaria-

mente las necesidades vitales (1.3). Entonces, mientras de un lado posterga 

infinitamente el cumplimiento del fin final, del otro exhorta a una perfecti-

bilidad continua y a una perfección que se podría cristalizar a nivel social. 

En esta misma clave habría que comprender el pasaje del Fundamento del 

derecho natural en que Fichte apuesta a que la eticidad lleve a la fusión de 

la humanidad en un único todo (9.2). Ciertamente, en las Lecciones no con-

cibe la organización social en consonancia con el Estado, y por eso, al igual 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

442 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

que en la Reivindicación y en la Contribución, suscribe una concepción ne-

gativa y apuesta a las instancias de sociabilización horizontales. La cuestión 

radica en si resulta plausible transferir esta concepción directamente a la pro-

puesta de un Estado racional. 

Pues en este mismo esquema de la concepción negativa y bajo la idea de 

la Contribución de escapar del Estado existente, regresar al derecho natural 

y formar un nuevo Estado, se pueden entrever, en oposición al despotismo, 

ciertos rasgos de un Estado racional (3.5, 3.6). El contexto no resulta menor, 

porque la Contribución, el texto probablemente más individualista y cuasi-

anárquico de Fichte, se enfrenta al problema de constituir un nuevo Estado 

que no puede contener las características del anterior, sino precisamente las 

contrarias. Si se caracteriza al despotismo como la división social donde un 

grupo particular se arroga ciertos derechos exclusivos en detrimento y sin el 

consentimiento del resto, como el ejercicio unilateral y arbitrario o sin res-

ponsabilidad del poder impuesto, como la construcción de una falsa voluntad 

común, como la gesta de un espacio público para preservar lo establecido, 

como la pretensión de poseer la verdad y la visión de lo que conviene al todo; 

entonces, de esta misma caracterización se deduce, por oposición, el Estado 

racional: con igualdad de derechos y libertades en todos los miembros, como 

poder constituido desde el consentimiento y ejercido con responsabilidad, 

como verdadera voluntad común (que integra al conjunto de voluntades par-

ticulares, y no que establece un sesgo infranqueable), como un espacio públi-

co en aras del progreso y de la cultura, y donde la verdad equivale a la racio-

nalidad a la que todos acceden. Por lo tanto, si el nuevo agrupamiento (lo 

que a la postre será el Estado racional, pero que ya en la Contribución le 

llama “nuevo Estado”) garantiza aquello que el despotismo niega (la libertad, 

la igualdad, la responsabilidad, la justicia, etc.), uno y otro totum no son lo 

mismo, no se pueden equiparar de ninguna manera. Las críticas contra el 

despotismo no afectan en absoluto a la nueva formación social, salvo que 

indiquen exactamente por oposición lo que se debe hacer. Pero si hay que 

formar un nuevo totum, el individualismo y el transitorio regreso al estado 

de naturaleza son meros pasajes o instancias provisorias, ficciones para im-

pugnar el despotismo y explicitar su injusticia. Por consiguiente, trasladar 

sin más la crítica al despotismo a cualquier ulterior formación social que 

devenga en una institucionalización, constituye no sólo una disociación y 

discordancia insostenibles (una flagrante incoherencia), sino incluso una 

subestimación del peso del despotismo en el uso de la fuerza (como si fuera 

el mismo problema que la coacción en el Estado racional o nuevo), de la 

desigualdad de base que conlleva y de su extremización con el desarrollo, y 

así cada una de sus características. Y, por contrapartida, constituye una 

subestimación a priori de cualquier organización estatal, cuya modalidad no 

diferiría más que de grado con el despotismo. Todo esto resulta incongruente 

con el espíritu y con la letra de la filosofía jurídico-política de Fichte. La 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 443 

 
 

teoría de la superfluidad extiende la crítica al Estado despótico a cualquier 

tipo de Estado, es decir, hace de la negatividad un rasgo esencial y absoluto, 

y por eso mismo resulta incapaz de captar, por ejemplo, la positividad de la 

coacción, su aspecto formativo, perfeccionante. Además, semejante enfoque 

toma un aspecto específico y lo convierte en axioma, forzando las obras ulte-

riores a una interpretación predeterminada.   

En un Estado racional como el que Fichte pergeña en el Fundamento del 

derecho natural, la impugnación del orden establecido a través de la ley 

moral o del Yo puro contradice la voluntad formal misma del sujeto que ha 

consentido el establecimiento de ese orden con ciertas características y de 

acuerdo con la razón. Así, el elemento revolucionario se reduce a la mínima 

posibilidad, esto es, a la consideración de una incoherencia evidente e insos-

layable entre la ley jurídica fundamental o la deducción de leyes positivas, o 

en la interpretación de la voluntad común, o en la inoperancia de los éforos 

en complicidad con el ejecutivo. Dado que el sujeto particular ha transferido 

la capacidad valorativa, si su inspiración revolucionaria no se arraiga en el 

pueblo entero, carece absolutamente de legitimidad. Esta perspectiva no se 

equipara con la exhortación de los primeros escritos de Fichte, porque no se 

impugna lo mismo: en este caso ya no se rechaza un orden jurídico-político 

injusto y contrario a la razón, sino un orden justo con presuntas falencias en 

el funcionamiento consecuente, a saber, en la aplicación de los principios 

jurídico-racionales. Ya no se trata de producir un Estado racional, sino de 

cuestionar la capacidad interpretativa de la racionalidad, lo que implica por 

un lado la impugnación de un funcionario o persona (o un grupo, da lo mis-

mo) a cargo de determinada institución y, por otro lado, la delimitación de 

un caso o conjunto de casos como anomalías o ejemplos que contradicen la 

racionalidad. De una y de otra manera, el fermento revolucionario tiene un 

sentido muy específico y acotado, y por eso Fichte se distancia tajantemente 

de los escritos de revolución en la disputa del ateísmo (2.5). En consonancia, 

la negatividad que forma parte del Estado despótico no se traduce en la nega-

tividad del Estado racional. Simultáneamente, la teoría de la superfluidad no 

tiene ninguna respuesta para los serios problemas que presenta la especifici-

dad de lo político, salvo la extrema confianza en que la moralidad los resuel-

va mediante el perfeccionamiento. Tampoco, o menos aún, tiene algo que 

decir respecto de la aplicación del derecho y el modo de transformar lo fác-

tico, ni por qué Fichte destina tanto ahínco por aprehender y desenvolver 

minuciosamente lo político y la política, desde la racionalidad pura hasta el 

detalle de la organización económica. Resulta realmente muy extraño que la 

teoría de la superfluidad sólo encuentre un pasaje de una o dos líneas en todo 

el despliegue del Fundamento del derecho natural y El Estado comercial 

cerrado, y que con ello crea que se puede trazar toda una argumentación 

consistente sobre el conjunto de la filosofía política de Fichte. En rigor, 

entonces, esta perspectiva, llevada al extremo, subsume (en contra de la letra 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

444 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

y del espíritu, e incluso de la modernidad de nuestro filósofo) lo jurídico-

político en la moral.   

Contra la perspectiva de la superfluidad, la teoría de la coacción sustenta 

con convicción la imposibilidad de eliminar el Estado, que siempre ha de 

funcionar como poder coactivo o como árbitro en las contiendas entre los 

particulares, de acuerdo con el presupuesto de una voluntad mala o no nece-

sariamente buena. La clave de esta interpretación reside en lo que aniquila la 

teoría de la superfluidad, esto es, en la separación entre moral y derecho y en 

la no-reducción del último a una visión de la primera. La teoría de la coacción 

cobra fuerza en el Fundamento del derecho natural, y más específicamente 

en el marco de la situación natural y ante voluntades conflictivas y reticentes 

a la unificación (como observamos en el capítulo 7). De este modo, se confi-

guran los elementos mínimos para establecer una concordancia que permita 

revertir la libertad absoluta del sujeto desvinculado y con derecho a todo, en 

un orden estable que garantice su condición junto con la de todos los otros. 

La coacción presupone un ejercicio de la fuerza (ilegítima fuera del Estado, 

legítima dentro de él) y, por lo tanto, una resistencia (en sentido inverso al 

anterior) sobre aquello que se aplica. En el marco de una filosofía que hace 

de los límites una condición para el actuar –sin considerarlos como un dato 

último, sino mediándolos en un proceso superador–, la coacción gana sentido 

en un contexto de resistencia y de formación reciente del Estado, y pierde 

peso en la medida en que se consolida la organización y la voluntad particular 

se concibe como formando parte de una voluntad común. La coacción es el 

primer eslabón, el eslabón incipiente para convencer al escéptico, empirista, 

individualista o egoísta, y para luego superar la lógica de la particularidad 

con una lógica de la comunidad. En este sentido, en la medida en que los 

sujetos asimilan la ley y son coherentes, de modo que en su propio actuar la 

voluntad particular coincide y se articula con la totalidad de voluntades de la 

que forma parte, la coacción pierde sentido, y lo mismo sucede con aquellos 

poderes negativos que tienen como meta solamente encauzar el orden de co-

sas: los éforos (8.7), la legislación penal (9.6), la policía (9.7, 10.7). Pero si 

al Estado atañe únicamente la coacción y el arbitraje, entonces, en la medida 

en que se anulen los conflictos, tendría que volverse superfluo o, como el 

mismo Schottky admite,3 superarse en una instancia que lo eleve y reconfi-

gure. 

Por consiguiente, mientras que la teoría de la coacción parece recuperar, 

por un lado, cierto sentido positivo del concepto de Estado, al subrayar como 

esencial su carácter ineliminable contra la teoría de las superfluidad, por otro 

lado no parece poder agregar mucho más que lo que se sigue de la presupo-

sición antropológica de maldad y, en última instancia, concede que, si efecti-

                                                           
3 Schottky, R., “Rechtsstaat und Kulturstaat bei Fichte”, op. cit., p. 152.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 445 

 
 

vamente se produjera un mejoramiento moral, el Estado tendría que recon-

vertirse. Tal aspecto de la superación y reconfiguración resulta ambiguo, por 

cuanto no se sabe si esa metamorfosis tendría como corolario cierto Estado 

o si deviene otra cosa. Ahora bien, lo que la teoría de la coacción gana de un 

lado, la fuerza del planteo político de Fichte, lo pierde del otro, lo político y 

la política cederían ante el mejoramiento moral. La paradoja se explica por-

que la teoría de la coacción ha concedido sin problematizar a la teoría de la 

superfluidad la idea de que el Estado posee un sentido únicamente negativo, 

de ordenamiento de lo particular, de coacción jurídica y de formación moral. 

Por defender la coacción contra la superfluidad, además de quedar suma-

mente comprometida con una antropología negativa, esta teoría se acota a 

una visión estrecha del Estado y pierde el rastro de un sentido más profundo. 

De ahí que sea tan importante repensar los conceptos fichteanos a la luz de 

su trasfondo metafísico: en la filosofía primera de Fichte se torna absoluta-

mente evidente que lo particular no puede subsistir sino entrelazado orgáni-

camente con lo universal. Luego, esto también se manifiesta de manera in-

soslayable en la dimensión jurídico-política. Y, de nuevo, el problema radica 

en sesgar la letra (o en disecar las partes de una obra) y no ahondar en el 

espíritu de conjunto (1.6). Por lo tanto, recuperando el peso específico de lo 

político, la teoría de la coacción tendría que proseguir con la moralidad como 

una infinitud abierta, un proceso que nunca puede concluir o clausurar. Pues 

no sólo se trata de un ideal inalcanzable, sino también de un ideal que sólo 

se hace realizable a través de lo político, y lo político no concierne solamente 

al enderezamiento de las voluntades errantes (lo que lo conduciría a la pre-

eminencia de y subsunción en la moral), sino también a la organización del 

entramado, a la conducción y a la responsabilidad. Y lo político se ocupa de 

todos estos aspectos independientemente de las buenas o malas intenciones, 

o incluso de las buenas o malas acciones. Lo político se entrama con la fini-

tud y con la organicidad horizontal y vertical, concierne a la racionalidad y 

a la metafísica del sistema fichteano. Lo político es mucho más amplio que 

lo que concibe o supone la teoría de la coacción, porque no se circunscribe a 

la maldad o al mejoramiento moral –lo que interesa a Fichte, desde luego, 

pero en otra perspectiva, que trasciende el entrevero con la finitud y se alza 

hacia un sentido religioso o escatológico–, sino que expresa justo su propia 

especificidad tanto en la organización e interpretación de lo múltiple, como 

en la conducción y la responsabilidad.    

Por último, la tercera teoría de la relatividad o neutralización, que enfoca 

al Estado como un concepto más, al menos le reconoce cierto sentido positi-

vo, por cuanto observa aquellas instancias sociales y económicas que permi-

ten pensar la funcionalidad del Estado más allá del acotado espacio de la 

coacción y matizar el alcance de la superfluidad. Al recuperar la iniciativa 

de lo social y la relevancia de la distribución de propiedades o el poder-vivir 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

446 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

del propio trabajo como condición básica de un Estado racionalmente organi-

zado, la teoría de la relativización o neutralización del concepto de Estado 

pone de manifiesto dimensiones o funciones esenciales que indirectamente 

muestran –más implícita o más explícitamente– que el Estado es el actor 

decisivo en la organización y en la estabilidad del orden social. En efecto, la 

coacción misma ya adquiere una nueva configuración en el Fundamento del 

derecho natural, en el marco del poder-vivir del propio trabajo (9.4): se trata, 

en este caso, del derecho del pobre a la asistencia, ante el cual el Estado tiene 

que tomar medidas redistributivas y conjugar el espacio relacional. De nue-

vo, aquí no hace falta presuponer la maldad de las voluntades, y tampoco es 

algo que se resuelva por la buena voluntad, porque no puede quedar supedi-

tado al discrecional y arbitrario terreno de la particularidad. Dicho de otra 

manera, para explicar este proceso de activación de la coacción por el pobre 

ya no basta con analizar el progreso de la moralidad (una ayuda de particu-

lares tendría todos los inadmisibles vicios de la caridad), ni tampoco un mero 

ejercicio coactivo (no se requiere –al menos directamente– ninguna voluntad 

mala para pensar el problema la pobreza), y al mismo tiempo no se puede 

pensar una solución responsable sin admitir la centralidad del Estado.  

¿Cómo afrontarían la pobreza las otras perspectivas? La moralidad, con 

sus desparramos de bondad, no resuelve sino que agrava el problema de la 

pobreza, englobándolo en la caprichosa caridad. La coacción, con su presu-

posición de maldad, introduciría intenciones solapadas y apelaría al disposi-

tivo policial, con lo cual incendiaría y multiplicaría el problema de la pobre-

za. Y la tercera teoría, que admite cierto rol positivo del Estado, lo resuelve 

mostrando la actividad necesaria de éste, pero sin concederle toda la centrali-

dad que involucra. La tercera teoría suele disolver las acciones estatales en 

facultades que la comunidad tendría que realizar por sí misma, con lo cual 

hunde en el anonimato horizontal la responsabilidad en la toma de decisiones 

concretas, decisiones que ante un problema tan grave como el de la pobreza 

no pueden quedar supeditadas al espontaenísmo. Para esta tercera teoría, la 

acción del Estado parece seguirse naturalmente del poder instituyente de lo 

social; sin embargo, cuando la interpretación y conducción se disuelven en 

la organicidad, surge desde el punto de vista de la responsabilidad el proble-

ma del todos y nadie (8.2). Entonces, dado el concatenamiento necesario de 

la argumentación fichteana, la pobreza emerge como una línea de fuga capaz 

de subvertir y aniquilar todo el orden construido hasta esa instancia (§ 18); 

por ende, si el Estado no lo resuelve, todo el derecho natural se viene a pique. 

Y sólo el Estado puede resolverlo sin multiplicar el conflicto. Lo que se sigue 

de manera evidente, la contundencia de la centralidad del Estado, es justo lo 

que esta tercera perspectiva, deliberadamente o no, no llega a admitir.  

En líneas generales, en estas teorías se observa como inhibidor la dificul-

tad para captar el Estado como totalidad orgánica institucionalizada, y como 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 447 

 
 

actividad que necesariamente constituye, sustenta y alimenta, el espacio pú-

blico relacional. Allí brota la dificultad y, quizás también, allí se multiplican 

los fantasmas que señalamos al comienzo de este capítulo. Para matizar tal 

consecuencia, la teoría de la neutralización o relativización del concepto de 

Estado lo presenta como uno más, como entretejido con otros conceptos; por 

ejemplo, como un corolario (o un simple agregado) de lo social, y nada más. 

Con ello, la perspectiva retacea la reconstrucción invertida del Fundamento 

del derecho natural, sobre la cual insistimos una y otra vez: el regreso en las 

condiciones de posibilidad denotan que el Estado es el concepto fundamental 

sin el cual todo lo restante no podría subsistir más que frágilmente. Disolver 

la centralidad del Estado con el fortalecimiento de la organicidad social sería 

como seguir apostando a la superfluidad y borrar todos los argumentos que 

Fichte esgrime contundentemente para dar con la verticalidad fundante de la 

mera horizontalidad. Si todos esos argumentos son cruciales, y si únicamente 

a partir del Estado se logra una estabilización segura, e incluso una organici-

dad intensa, no se puede retroceder nuevamente al plano social para disolver 

el elemento institucional constitutivo sin desvirtuar el sentido de todo el pro-

cedimiento argumental de Fichte.    

Volviendo al caso del pobre, el sentido de justicia inherente al Estado 

bien organizado trasciende con mucho la sanción de la injusticia y la resolu-

ción arbitral de conflictos. En cuanto totalidad donde cada parte es lo que es 

en función de la relación horizontal y vertical (entre partes y con el todo), el 

Estado pone a cada uno en situación o en posesión, delimita las condiciones 

básicas para el poder-vivir de todos los miembros, y regula activamente u 

organiza –es decir, constituye– el espacio relacional. En esta perspectiva, si 

se sigue concibiendo al Estado como contrapuesto a y desgarrado de lo so-

cial, y como agente que interviene desde afuera y sobre el curso presunta-

mente natural del espacio económico, entonces se lo recrea como poder co-

activo que encauza las voluntades errantes y que espera el libre juego de lo 

particular para actuar esporádica y negativamente. Esto es, en efecto, lo que 

Fichte le critica al Estado moderno en su génesis (10.5): la pasividad, ausen-

cia o desentendimiento en la constitución del espacio común, y la consi-

guiente guerra explícita o implícita de todos contra todos. Además, si lo so-

cial y lo económico se ordenaran espontáneamente y en consonancia con el 

mejoramiento moral, se reinstalaría así el debate entre las dos teorías ante-

riores; pero si lo social y lo económico, en cuanto espacios de la mera hori-

zontalidad, requieren necesariamente un eje vertical de unificación –porque 

de la dinámica misma de la horizontalidad se sigue el conflicto y la fragmen-

tación–, entonces el Estado es la figura central de todo este proceso, y no se 

lo puede relativizar o neutralizar desde otros conceptos laterales.  

La visión universal permite equilibrar y constituir el sistema de relacio-

nes sociales y económicas con sentido igualitario. El poder-vivir del propio 

trabajo, la asistencia al pobre, la garantía respecto del futuro, el poner a cada 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

448 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

uno en su posición y asegurarla, la organización de la producción y del inter-

cambio hasta el más mínimo detalle –en suma, todo el abanico de acciones 

que conciernen a un Estado bien organizado (9.5)–, serían imposibles si el      

Estado fuera uno más y no el actor decisivo del entramado social; y, así, 

también sería imposible pensar al Estado independientemente de la totalidad 

de actividades que contiene, que posibilita y que delimita, al modo de una 

entidad trascendente y contrapuesta a lo social. Con esta última prevención, 

lo social y lo estatal en Fichte no se contraponen, sino que se amalgaman y, 

dado que la horizontalidad de las relaciones requiere unificación, conducción 

y organización, ella misma refleja que el Estado es el punto decisivo para su 

posibilidad de armonizar y conciliar recíprocamente a los particulares.      

    

11.3) LA CENTRALIDAD DEL CONCEPTO DE ESTADO 

 

Tanto en la revisión de los presupuestos iniciales como en la ponderación 

de las teorías sobre el Estado en Fichte ya se traslucen algunos aspectos de 

la perspectiva que intentamos sustentar y desarrollar en todo este libro. La 

cuestión sencilla, de partida e introductoria, qué es el Estado (1.3), permitió 

apuntalar tres rasgos específicos y transversales al desenvolvimiento metafí-

sico-jurídico: la unificación de lo múltiple, la configuración de un concepto, 

y la independencia del derecho respecto de la moral en cuanto fin alcanzable. 

Analicemos estos tres aspectos 

En primer lugar, la unificación de lo múltiple enlaza la problemática jurí-

dico-política directamente con la filosofía, y se vertebra con la dimensión 

horizontal-vertical. En segundo lugar, la configuración del concepto permite 

revertir la concepción negativa del Estado en una concepción positiva y con 

cierto estadio intermedio de unificación parcial o formal e incompleta, lo que 

a la vez proporciona un ámbito para la política como instancia de mediación 

entre lo racional y lo real. En tercer lugar, la distinción entre derecho y moral 

concierne a la especificidad y peso propio de lo político, a la cuestión siste-

mática y al énfasis en la práctica como actividad transformadora, desplazan-

do del foco de atención la concordancia absoluta e inalcanzable –que, de ser 

alcanzada, fundiría lo finito con lo infinito–.  

Según Fichte, el desafío jurídico-político consiste en la realización de un 

fin nítidamente alcanzable, en este mundo y en esta realidad, en un proceso 

de mejoramiento donde no se elimina lo sensible en lo inteligible, donde los 

miembros reunidos en comunidad no se aniquilan mutuamente sino que con-

servan su particularidad, y donde lo universal tiene que afrontar las articula-

ciones internas, esto es, la conjugación de libertades y limitaciones recípro-

cas y las posibilidades de acción estatal en ese entramado de relaciones. La 

articulación entre lo universal y lo particular arroja una figura clave y central, 

el Estado, cuya organización consiste en la reunión de múltiples voluntades 

referidas y contenidas en una voluntad común, y donde el espacio horizontal 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 449 

 
 

simultáneamente se vierte en un eje vertical de unificación, eje sin el cual la 

horizontalidad entra en un conflicto irresoluble. 

En los primeros capítulos de este libro insistimos en la cuestión de la 

unidad en la Doctrina de la Ciencia y en la distinción entre una concepción 

negativa y una concepción positiva del Estado. En la doble polémica con el 

dogmatismo y con el despotismo (capítulo 2) ya se observa tal desafío en 

torno del primer principio y en torno del articulado de un sistema basado en 

la libertad y en la accesibilidad al momento fundante. Esto no significa negar 

los límites, ni considerarlos inmodificables, sino captar el Yo actuante en su 

instancia originaria para dilucidar desde allí las posibilidades de transforma-

ción. Así, por ejemplo, las leyes del actuar que el Yo encuentra no son condi-

cionantes, sino que se legitiman desde la instancia soberana de auto-posición 

y auto-legislación. Y del mismo modo, la unidad no se deriva del ensamble 

de múltiples piezas fragmentarias, sino que proviene y se deduce de la capa-

cidad fundante que hace de lo múltiple un todo. Si esta unidad fundante no 

es un mero yo particular, sino la razón universalmente accesible, y si el yo-

particular surge de la contraposición con otros, entonces el despotismo se 

explica como la consagración de un esquema dogmático que oprime la liber-

tad individual y como la apropiación exclusiva de la Yoidad por parte del 

sector dominante. Pero esta imposición de la fuerza sobre la libertad (o de lo 

sensible sobre lo inteligible) está condenada a revertirse, por su negatividad 

intrínseca, a través del conflicto, la revolución o la reforma. Para Fichte, no 

hay unificación estable en base a la fuerza y la opresión. Luego, se perfilan 

dos modelos contrapuestos y el desarrollo histórico mediará en esa activa-

ción de lo racional. En otras palabras, Fichte no puede aplicar aquí un perfil 

determinista de realización de la libertad, porque eso contradice su propia 

visión filosófica; pero sí puede denunciar el espacio público, proclamar la 

igualdad ante la verdad, mostrar cuáles derechos son transferibles y cuáles 

no, instigar al descubrimiento del Yo puro y de la ley moral en la interioridad, 

etc. (como señalamos en el capítulo 3). Todo esto forma parte del intelectual 

socialmente comprometido que traza una perspectiva de transformación a 

partir de considerar que un orden injusto tiene que revertirse.  

El “sello” o la “chispa divina” que cada uno encuentra en su interior se 

complementa con otra estrategia para horadar el poder despótico-unilateral: 

la sociabilidad. Para que el libre dar y recibir conocimientos no sea sólo un 

intercambio exterior y alienable, o para que el pensamiento no quede encap-

sulado ante la legislación que prohíbe expresarlo, la relación social tiene que 

manifestarse constitutiva del sí-mismo, integrando lo sensible y lo espiritual. 

En este espacio horizontal se evidencia no sólo una posible armonización 

más allá del orden exterior, sino también un ámbito de acuerdo relacional en 

torno de la legitimación de un orden justo. La fundación de un nuevo Estado 

y la reversión de los parámetros negativos del sistema despótico, permiten 

trazar –dejando de lado algunos matices empíricos, históricos o propios de 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

450 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

la mediación– el tipo de vínculo que presupone la racionalidad: la elevación 

a lo universal y la coherencia con las leyes establecidas. La discordancia en-

tre los sujetos podrá provenir de la interpretación del contenido de la razón, 

pero la sociabilidad debería propiciar un ámbito de acuerdo, y la razón no 

puede ser distinta en cada uno. En esta reversión misma se perfilan por 

deducción los caracteres del Estado racional: libertad y limitación recíproca, 

participación, voluntad, igualdad, etc., junto con la necesidad de representa-

ción o transferencia de la potestad interpretativa del contenido racional y, 

consecuentemente, la responsabilidad. 

Desde luego, la conformación de un sistema social, jurídico y político, 

no se homologa directamente con la conformación de un sistema filosófico 

o del saber del saber (capítulo 4), de la misma manera que este sistema de 

interconexiones recíprocas bajo la órbita de un primer principio fundamental 

no se homologa exactamente al organismo natural. No obstante, la configu-

ración de un sistema que desde su punto soberano legitima la libertad y que 

deduce la interacción recíproca en el marco de una unidad fundante donde 

se dinamizan las limitaciones en función de la práctica, ofrece al menos una 

estructura básica para pensar lo jurídico-político en consonancia con lo filo-

sófico y metafísico. Sin un punto de unificación última inmanente y que re-

vierta sobre sí, la conciencia se dispersa en una secuencia infinita de condi-

cionales que concluye en la regresión al infinito, en el escepticismo o en el 

dogmatismo de un salto trascendente. Sólo con una instancia de auto-refe-

rencialidad se logra la unicidad interna. Pero esta unicidad inteligible con-

trasta con las limitaciones concretas que el ser racional finito afronta; así, la 

concordancia absoluta se erige en tarea práctica: llevar los conceptos o ideas 

a la realidad. Aunque la concordancia plena nunca se logre, el perfecciona-

miento abre ciertos fines alcanzables; por ejemplo, la realización de la comu-

nidad jurídica, que conjuga los principios de libertad, limitación y acción 

recíproca. La comunidad jurídica se distingue de la moral en cuanto presu-

pone la articulación de la particularidad y de lo sensible, es decir, contiene 

el desafío de conciliar voluntades que no son íntegramente puras y que po-

seen un anclaje en la finitud. Este concepto nos conduce al plano del derecho: 

una disciplina teórica y práctica que lleva a la aplicación los principios fun-

damentales de la Doctrina de la Ciencia (capítulo 5), que exige sintetizar 

libertad y limitación en los seres racionales finitos para lograr reunirlos en 

una voluntad común.  

En efecto, el punto de partida del Fundamento del derecho natural, la 

Yoidad, expresa la unidad sujeto-objeto e implica una abstracción, una eleva-

ción del particular a lo universal, que contrasta con el comienzo del concepto 

de derecho, la auto-posición del ser racional finito. No obstante, la exposi-

ción avanza regresivamente en condiciones hasta desembocar en la comuni-

dad de seres libres e iguales basada en la voluntad común; así, el ser racional 

finito vuelve sobre la instancia que lo posibilita. Y en la perspectiva de una 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 451 

 
 

filosofía que no ha de ser meramente formal o formulista, sino que debe mos-

trar su objeto y las condiciones de realización, la aplicación del concepto de 

derecho resulta esencial, más aun en cuanto Fichte decide excluir cualquier 

motivo moral para semejante realización. Esta distinción que atraviesa el De-

recho natural entero responde a los parámetros de una disciplina autónoma 

y de una filosofía que no se contenta con establecer fórmulas, sino que aspira 

a una transformación de la realidad. A la inversa, la instancia de aplicación 

tampoco se puede escindir de aquello que conceptualmente se propone apli-

car –esto es, el derecho conforme a la racionalidad–. Pero la pregunta clave 

aquí radica en cuál es el momento fundamental de unificación de lo múltiple, 

el momento sin el cual no podría realizarse el derecho, ni la ley, ni la comu-

nidad jurídica, ni todos los elementos que Fichte presenta en el entramado 

conceptual: la auto-posición, la actividad causal, el conocimiento del mundo, 

la exhortación, etc. Acorde a la deducción y al método sintético que descubre 

genéticamente las condiciones hasta no poder ir más allá, este momento tiene 

que develarse al interior del Fundamento del derecho natural. 

El punto de unificación, el fundamento del Fundamento, no se revela en 

la primera (el concepto de derecho) ni en la segunda sección (la aplicabilidad 

del concepto de derecho), o mejor, comienza a revelarse sobre el final de la 

segunda sección (capítulo 6). En la primera sección, el ser racional finito que 

se pone a sí mismo y que denota la actividad causal transformadora del mun-

do, contiene como raíz más íntima aquello que luego será fundamental para 

la articulación comunitaria, el querer o voluntad. Pero el ser racional finito 

no puede ponerse como tal sino a través de la aceptación de otros seres racio-

nales con los que establece relaciones recíprocas de exhortación, autolimita-

ción, diálogo, conocimiento, etc. El ser racional se hace a sí mismo desde la 

interrelación con sus semejantes. Y no podría ser racional si no fuera relacio-

nal, si no estuviera en un entramado de relaciones que lo involucran hasta en 

su interioridad, porque su propio sí-mismo requiere de reciprocidad, de ser-

puesto en relación, y esto no merma, sino que potencia la capacidad de reali-

zarse. En tal enlace en condiciones de igualdad se manifiesta la ley jurídica 

y surge una reunión incipiente donde prima lo común.  

En la medida en que la unificación meramente horizontal se extiende al 

infinito y deja sin definir una instancia vertical-fundante, la sociabilidad y el 

derecho están condenados a un cumplimiento sólo hipotético-problemático, 

pues la secuencia de condicionales no muestra una condición primera, y el 

enlace sistemático no conlleva necesidad. En la segunda sección, dedicada a 

la corporalidad y a la influencia recíproca, se suscita el mismo problema que 

en la primera; sin embargo el avance del proceder fichteano desenvuelve 

nuevas determinaciones que serán relevantes para el derecho originario. La 

delimitación del cuerpo propio, el punto de convergencia entre lo natural y 

lo cultural –con cierta preeminencia de lo segundo sobre lo primero–, 

permite no sólo configurar más detalladamente el concepto de persona, sino 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

452 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

también perfilar con precisión el ámbito de realización de la actividad o la 

esfera de libertad que será inviolable desde el punto de vista jurídico. El con-

cepto de derecho concluye así en la comunidad jurídica de seres libres y recí-

procamente limitados que actúan y se influyen mutuamente, que se tratan y 

se reconocen, que establecen ciertas instancias comunes y, en especial, que 

quieren vivir juntos y están dispuestos a ser coherentes con esta decisión. 

Ahora bien, expuestos los elementos, resta resolver cómo se realiza esta co-

munidad, y cómo se realiza necesariamente el derecho, hasta aquí desarro-

llado sólo de manera hipotético-problemática. 

Por lo tanto, en la estructura interna del Fundamento del derecho natural, 

la tercera sección, la aplicación del concepto de derecho, resulta ser esencial 

para lo expuesto en las primeras dos secciones. Sin la instancia de aplicación, 

desde la auto-posición del ser racional finito hasta la influencia recíproca y 

la comunidad hipotética, los elementos dispuestos sólo están enlazados de 

manera contingente y la filosofía sólo ha trazado un pensar formal. La instan-

cia de aplicación (capítulo 7) comienza con un parágrafo específico (§ 8) que 

anticipa el desarrollo ulterior: el derecho originario y el derecho de coacción 

se erigen como figuras a-estatales que permiten dilucidar, en un escenario 

ficcional, los derechos básicos de las personas. En el estado natural ficcional 

la persona despliega su actividad en el mundo sensible, es decir, trabaja cor-

poralmente y produce objetos, o al menos tiene la voluntad de poseerlos. 

Sobre los objetos se extiende un concepto de fin que pretende justificarlos 

como posesiones. Ahora bien, esta libertad se extiende indefinidamente, y 

aunque se puedan establecer acuerdos recíprocos, en la medida en que no se 

trasciende el plano de la horizontalidad, brotan situaciones conflictivas don-

de las partes en pugna reclaman para sí lo mismo, y ambas tienen razón y/o 

ninguna la tiene, por lo cual el conflicto se potencia y se torna irresoluble.  

Tanto la libertad concebida de manera exclusivamente individual como 

el presunto paliativo de la coacción se evidencian como dispositivos incapa-

ces para resolver el conflicto inherente a la simple horizontalidad. En efecto, 

el mecanismo de coacción para que el otro se someta a la ley jurídica y sea 

coherente, adolece del mismo problema del derecho originario: ante un even-

tual diferendo, ¿quién juzga? El bálsamo de la situación horizontal, la veraci-

dad o confianza en la palabra del otro y en el cumplimiento de la misma, se 

hunde permanentemente, incluso en un sistema de condicionalidades donde 

los sujetos prometen protegerse unos a otros por conveniencia propia. Por 

ende, lo que aspira a ser un acuerdo recíproco no hace más que potenciar el 

conflicto explícito o latente entre las partes en pugna. No hay manera de 

resolver la conflictividad mediante acuerdos parciales, sumisión sincera a la 

ley jurídica, aplicación moderada de las penas, promesas sobre el futuro, etc.; 

y no hay manera no porque las voluntades repentinamente sean malvadas y 

desconfiadas, sino porque de la sola particularidad no surge ninguna unifica-

ción consistente. Al ser siempre partes que ocasionalmente se erigen en juez 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 453 

 
 

y se arrogan la universalidad, el conflicto se manifiesta inherente al proceso. 

No se puede llevar a cabo una interpretación de la obra de Fichte sin atender 

a este momento fundamental y bisagra.  

Así, el derecho originario y el derecho de coacción extendidos al infinito 

y sin una delimitación desde la totalidad, se autodestruyen. En este contexto 

se explica la cita fundamental del Fundamento del derecho natural: no hay 

ningún derecho natural fuera del Estado y sin leyes positivas, el estado de 

naturaleza del hombre es el Estado.4 Ni el derecho originario ni el de coac-

ción pueden aplicarse realmente sin problematicidad. La única aplicación 

posible del derecho es dentro del Estado. Sólo dentro del Estado se elimina 

la problematicidad, y éste es el punto de partida del derecho. Sin Estado no 

hay derecho (y todo lo que esto implica). Y ¿en qué consiste el Estado? En 

una primera instancia, en la transferencia del poder y de la valoración jurídica 

de los particulares a un Tercero, que no es uno más de la serie, sino el que 

reúne exclusivamente esos atributos. De este modo, surge el Estado como 

árbitro que pone fin a las disputas y pacifica el escenario horizontal. Pero la 

sumisión voluntaria al Estado racional que concretiza la ley jurídica, la ley 

que todos los seres quieren si son racionales y coherentes, y la consumación 

de un poder soberano cuyo ejercicio signifique la realización de la ley, se 

consolidan con la reunión de todas las voluntades en Una, en un ser-común 

donde lo particular no está desgarrado y escindido, sino contenido y delimi-

tado en su interior, y donde sólo se extrae y particulariza si viola la ley o fue 

agredido y se convierte en parte de un conflicto. Por consiguiente, el Estado 

se presenta como la resolución del conflicto que se extiende indefinidamente 

en un plano horizontal, en cuanto genera desde sí una instancia de unifica-

ción, un sistema estable de mandato-obediencia, una sumisión voluntaria e 

integración de las partes en la totalidad, una voluntad que actúa y se realiza 

a través de leyes que producen hechos. El Estado significa actividad que 

deviene acto, en concordancia con lo establecido por los principios jurídicos, 

y en concordancia con el punto fontanal de la Doctrina de la Ciencia. 

Tenemos, entonces, el suelo de unificación firme del Fundamento del 

derecho natural y la concepción positiva del Estado en Fichte (capítulo 8). 

El mínimo de convergencia que la voluntad particular más escéptica y egoís-

ta tiene que aceptar se revierte ahora en la reunión de todas las voluntades en 

una voluntad común. Este pasaje se asemeja notablemente al de los tipos de 

Estado en Los caracteres de la edad contemporánea (1.3), donde todos se 

someten a todos no sólo negativamente y en una igualdad formal, sino nega-

tiva y positivamente en una igualdad con contenido. En el Estado intermedio 

(o a medias) entre el despótico y el plenamente racional, un sector obtiene 

una serie de prerrogativas sobre y en perjuicio de los demás, e intenta mante-

ner como estable una desigualdad que amenaza la consistencia del conjunto. 

                                                           
4 GNR § 15, GA I/3 432, FDN 222. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

454 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Por eso, la deducción del Estado no concluye en un punto de convergencia 

de intereses particulares, sino en la subsunción de lo particular en lo univer-

sal. Sin la verticalización no se solucionan los riesgos del despotismo de la 

minoría o de la mayoría, y de ahí se explica la necesaria transferencia del 

poder soberano a un ejecutivo responsable, con todas las atribuciones men-

cionadas, y del Eforato. Luego, Fichte abre todo un abanico de situaciones 

hipotéticas que bordean o llevan al límite la capacidad de reunión del Estado 

en eventuales escenarios de inestabilidad: el problema de la transparencia del 

Eforato que examina la aplicación de la ley, del interdicto y del dictamen de 

la comunidad, y del levantamiento del pueblo entero. En tales situaciones lo 

decisivo es dónde reside el poder de unificación y la legitimidad. Este último 

aspecto no resulta nada menor, ni para el ejecutivo intérprete de la voluntad 

común, ni para los éforos acusadores, ni para los rebeldes que incitan el 

levantamiento del pueblo entero.  

El Estado racional no constituye sólo una reunión de voluntades, sino 

también una modalidad en la conciliación. La estabilidad del Estado racional 

se expresa en la consistencia interna, en la organización de la totalidad (capí-

tulo 9). La secuencia de contratos –primero de propiedad, luego de protec-

ción– muestra el enlace negativo entre voluntades que únicamente se atienen 

a cuidar lo suyo; este enlace se revierte en la medida en que la parte se con-

sidera como parte de una totalidad, es decir, no de un compositum, sino de 

un totum. Y el enlace se tiene que revertir necesariamente, en la medida en 

que la racionalidad permea las subjetividades ya desde la exhortación y el 

reconocimiento, desde la influencia corporal recíproca y desde el organicis-

mo que entrelaza de manera incontenible cuando interesa a la voluntad egoís-

ta presupuesta como reticente al extremo. En rigor, el artificio del composi-

tum radica en que pretende soslayar los envolvimientos que atravesó el ser 

racional finito en el curso del derecho natural, como si de esa manera pudiese 

restituir una individualidad ficticia y ya reconfigurada. Desde el comienzo y 

hasta la plenitud del organicismo, lo social-institucional se manifiesta como 

totum.  

El Estado no se explica desde la compilación de fragmentos, sino desde 

la unidad fundante que posibilita y delimita cada una de sus partes vitales. 

Se trata de un sentido amplio de Estado, donde lo social no aparece contra-

puesto y separado, sino amalgamado en unidad. También este aspecto suele 

pasar desapercibido a las perspectivas habituales sobre el Estado en Fichte. 

Precisamente, la estabilidad del conjunto se relaciona con el poder-vivir del 

propio trabajo o actividad, un aspecto que concierne al particular pero que, 

en cuanto inserto en un conjunto, requiere de organización y de una visión 

del todo. Sin esta visión del todo y sin esta organización que el Estado lleva 

a cabo, la mera convivencia de actividades retorna al esquema problemático 

de la situación natural. Sin organización y sin estabilidad, fuera del Estado 

el individuo está minimizado y amenazado por todo tipo de necesidades. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 455 

 
 

La centralidad del Estado y su relevancia crucial respecto de lo social, de 

lo económico y de otros espacios similares, completa el panorama del Fun-

damento del derecho natural y se cristaliza en El Estado comercial cerrado 

(capítulo 10), donde el espacio relacional es el espacio de realización del 

poder público, y no una potestad que los particulares pueden alegar para sí o 

un vacío infinito donde cualquier interferencia desvirtúa el curso natural. De 

lo contrario, el igualitarismo jurídico-formal convive con una desigualdad 

material inadmisible, y en este aspecto reside –según Fichte– la principal 

debilidad de los Estados reales o a medias. Tal debilidad se agudiza en cuanto 

el Estado no asume como propia la estabilidad de los miembros que compo-

nen la totalidad, e incluso cuando no la asume de manera igualitaria. Así 

como la amalgama social-económica es esencial a la estabilidad del Estado, 

de la misma manera la constitución de la estabilidad particular y relacional 

es esencial a la centralidad del Estado. La identificación del comercio con la 

guerra de todos contra todos evidencia que el espacio relacional signado por 

una lógica particularista genera la descomposición y degradación del orden 

compartido. Por ende, si el Estado se desentiende de lo social y de lo econó-

mico, indirectamente contribuye a su propia destrucción. Y la propia corro-

sión del Estado implica la degeneración e inestabilidad del sistema de rela-

ciones sociales y de los particulares mismos. Sin Estado, todo lo relacional 

y lo particular se vuelve completamente inestable     . 

En suma, ni lo social meramente horizontal puede subsistir sin Estado, 

ni el Estado puede subsistir sin un organicismo social interno. Son dos caras 

de la misma moneda (como lo uno y lo múltiple, lo horizontal y lo vertical), 

inescindibles y fundamentales para la concepción racional del Estado. Por 

cierto, la centralidad estatal no significa que los otros conceptos no sean im-

portantes, pues está claro que sin seres racionales finitos, reconocimiento, 

influencia, derecho originario, etc., tampoco el Estado alcanzaría la estabili-

dad buscada. Pero todos estos conceptos e instancias sólo se sustentan de 

manera hipotético-problemática, y sucumben de inmediato ante la latencia o 

expresión del conflicto. Únicamente el Estado puede dar una respuesta con-

sistente a este mismo planteo; por consiguiente, únicamente el Estado garan-

tiza la armonización social, valiéndose de los otros conceptos y amalgaman-

do lo común en la inmanencia. Consumada esta interpretación sobre la filo-

sofía política de Fichte, esbozamos una mirada un poco más allá de las obras 

focalizadas. 

 

11.4) EL DEVENIR DE LA DOCTRINA DE LA CIENCIA EN 1800 

 

Con la “disputa del ateísmo”5 Fichte entra en desgracia, dado que no sólo 

pierde su puesto como profesor en Jena y con ello el sustento económico 

                                                           
5 Véase nuestro “La superstición dogmática”, op. cit., pp. 215-225. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

456 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

familiar, sino que también recibe la desautorización pública de Kant y carece 

del apoyo de sus colegas. El meteórico ascenso a la fama se revierte ahora 

en una vertiginosa condena al ostracismo. En este contexto, hacia 1800, para 

levantar el peso público de la acusación de ateísmo, además de escribir unos 

cuantos textos al respecto, Fichte evoca a Jacobi. Al modo de un salvavidas 

de hierro, en su Carta a Fichte (1799) Jacobi bautiza el significado histórico 

y filosófico de la Doctrina de la Ciencia, cuando dice que Fichte ha pecado 

contra la majestad del lugar supremo, que para él corresponde sólo al no-

saber.6 El problema de Fichte, según Jacobi, consiste en haber profanado lo 

Absoluto. 

Lo interesante del asunto es que, más allá de las desavenencias y contra-

tiempos, Fichte prosiguió elaborando y reelaborando su filosofía primera, la 

Doctrina de la Ciencia, hasta en sus últimos años; pero no siguió publicán-

dolas. Si en la etapa de Jena ya contábamos con una multiplicidad de obras 

y de referencias posibles (5.2) en torno del significante Doctrina de la Cien-

cia, también en el periplo posterior aparecen una multiplicidad de obras, y 

así como en el primer caso las agrupamos considerando una primera formu-

lación y una instancia de reelaboración a partir de un nuevo método, en este 

último caso podemos identificar esa misma secuencia de reelaboración prin-

cipalmente a partir de la Exposición (1801-2) y la Doctrina de la Ciencia de 

1804. Y pese a la advertencia de Jacobi, encontramos que Fichte continúa 

profanando lo Absoluto y que prosigue ordenando su pensamiento en los 

términos de horizontalidad-verticalidad que señalamos. 

La tríada fundamental de la Darstellung de 1801-2 concierne al ser, la 

libertad y el saber absoluto. En un escrito preparatorio –titulado Hacia la 

elaboración de la Doctrina de la Ciencia– Fichte afirma que la reunión entre 

los polos ser y libertad no se logra sino mostrando en el mismo desenvolverse 

que el saber es simultáneamente unidad y multiplicidad. Ya en el pensar-

Uno, el concebirse o aprehenderse, la conciencia es unidad y duplicidad, sa-

ber de sí y de lo otro de sí. El pensar se atraviesa a sí mismo pensándose, y 

en eso consiste la intuición intelectual. El saber “es mezcla de ser y liber-

tad”,7 que subsiste y que deviene o se expande en función de su propio para-

                                                           
6 Jacobi, F., Carta a Fichte, trad. V. Serrano, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), 

La polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, p. 504. Sobre 

este tema véase nuestro: “Absoluto y metafísica del Estado en Fichte (1804-1805)”, en 

Solé, M. J. – Gaudio, M. (eds.), Fichte en el laberinto del idealismo, Buenos Aires, RA-

GIF Ediciones, 2019, pp. 357-362. 
7 Fichte, J. G., Zur Ausarbeitung der Wissenschaftslehre, GA II/6 54. A este tema le de-

dicamos: “Concepto y Absoluto en el devenir de la Doctrina de la Ciencia de Fichte”, en 

López, D. – Gaudio, M. (comps.), Variaciones sobre temas del idealismo, Buenos Aires, 

RAGIF Ediciones, 2018, pp. 78-85, 90-105; y “La unidad teoría-práctica y su reformula-

ción en el desarrollo de la Doctrina de la Ciencia hacia 1801-2”, en Gaudio, M. – Palermo, 

S. (eds.), El idealismo en debate: teoría y práctica, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 

2021, pp. 175 ss.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 457 

 
 

sí. El saber hace suyo, interioriza al ser. Pero entonces, ¿cómo se produce la 

multiplicidad? La articulación surge en la medida en que ser y libertad son 

puestos como contrapuestos (dualidad horizontal) y a la vez contenidos bajo 

el fluir infinito de la luz pura (dualidad vertical), teniendo que dar cuenta de 

sí y de lo otro de sí. La conciliación entre ser y libertad se resuelve con la luz 

originaria “que sucede internamente de suyo y se ve a sí misma”, a partir de 

la cual aparece algo, “un ser para la libertad de la luz. Y éste sería justamente 

el orden absoluto, y esta luz el saber originario de este orden”.8 La libertad 

se concilia con el ser en la medida en que reconoce la vinculación o sujeción, 

los límites, el orden que ilumina la luz. Por eso, sentencia Fichte explicando 

la multiplicidad: “La separación de es, a la vez, una separación en”.9 La suje-

ción y la libertad se remiten mutuamente y sólo pueden existir en amalgama 

en una instancia común. 

Precisamente la no-referencialidad a algo extrínseco constituye el punto 

de partida de la Darstellung: “queremos aquí disolver toda forma de realidad 

y […] demostrar la realidad verdadera en el fundamento”.10 Disolver la cás-

cara dogmática del ser consiste en captar su unicidad simple e inmediata, que 

se articula con la multiplicidad en virtud del saber, que da cuenta de sí y de 

lo otro de sí. La Doctrina de la Ciencia, entonces, se erige en sistema que da 

cuenta del saber del saber, que se enajena y que engendra su objeto,11 esto 

es, “una unidad orgánica, una mezcla de la multiplicidad en unidad y difu-

sión de la unidad en la multiplicidad”, una mezcla/expansión donde “no se 

podría entender en absoluto aquel miembro de lo múltiple […] como aislado, 

en cuanto no es en absoluto para sí, sino que es sólo parte orgánica de una 

unidad, y sólo en la unidad puede ser entendible”, de modo que con el avance 

de la exposición “se explicarían incesantemente cada parte mediante todas y 

todas mediante cada una”.12 Con construcciones similares a las del escrito 

programático de 1794 (Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia), y que 

se mostraron tan relevantes para esclarecer la organicidad social al interior 

del Fundamento del derecho natural, la Exposición de 1801-2 muestra que 

la organicidad propia de la Doctrina de la Ciencia denota la articulación de 

lo uno y lo múltiple, tanto de manera horizontal (la conciencia que da cuenta 

de su objeto) como de manera vertical, o en los términos que Fichte comienza 

a elaborar desde aquí, Absoluto y manifestación. En el siguiente pasaje se 

cristaliza este doble movimiento:  

 

Ante todo, piense el lector lo Absoluto sin más como tal […]. En-

contrará, afirmamos, que se puede pensar sólo bajo los dos rasgos 

                                                           
8 Ibíd., GA II/6 63. 
9 Ibíd., GA II/6 70. 
10 Fichte, J. G., Darstellung der Wissenschaftslehre, GA II/6 130. 
11 Ibíd., GA II/6 139. 
12 Ibíd., GA II/6 141-142. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

458 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

siguientes: en parte, que es sin más lo que es, reposando sobre y 

en sí mismo absolutamente sin cambio ni titubeo, firme, perfecto 

y cerrado en sí; en parte, que es lo que es sin más porque es, desde 

sí mismo y mediante sí mismo, sin ninguna influencia extraña, por 

cuanto no hay ningún resto extraño que permanezca al lado de lo 

Absoluto […]. Podemos llamar a lo primero consistir absoluto, ser 

reposante, etc., y a lo último devenir absoluto, libertad.13 

 

Probablemente más aún que en la época de Jena, Fichte se adentra en lo 

Absoluto e insiste en su carácter completo, en su unicidad y cerrazón sobre 

sí, completitud desde la cual se desenvuelve internamente la multiplicidad, 

o el devenir, la libertad que concierne al plano de la manifestación. Lo múl-

tiple aparece expresamente como exposición de la interioridad de lo Abso-

luto. Desde luego, la tentación de homologar esta consistencia que subsiste 

por sí misma –el organismo que crece por dentro y que se intensifica como 

totum autosuficiente– con un texto tan próximo como El Estado comercial 

cerrado, resulta muy difícil de eludir. 

Pero prosigamos con la cuestión metafísica: en la Doctrina de la Ciencia 

de 1804 lo Absoluto, la verdad Una, se manifiesta a través del saber, que es 

a la vez genético y fáctico, interno y externo, en un camino que va de lo 

Absoluto a la manifestación y de la manifestación a lo Absoluto.14 La unidad 

orgánica capta simultáneamente la unidad y la separación o división, o lo 

uno y lo múltiple; y lo hace articulando, de un lado, la simplicidad de lo 

Absoluto con, del otro lado, lo fáctico. O de otra manera, lo hace cruzando 

inmanencia y emanencia: lo Absoluto no se revela como un más allá inac-

cesible (lo que significa que es inmanente), sino como la luz que ilumina el 

ver de la conciencia; pero tampoco se reduce a un más acá meramente sub-

jetivo, porque la verdad “se hace a sí misma por su propia fuerza”,15 y por 

eso Fichte marca la emanencia. La verdad se manifiesta por sí misma, y ahora 

la subjetividad surge más contundentemente como un resultado, como un 

punto donde la luz se proyecta y se torna Yo, conciencia, reflejo, etc. 

Con este brevísimo panorama,16 y sin pronunciarnos sobre el problema 

de la periodización de la producción filosófica de Fichte (el problema de la 

unicidad o de la ruptura en el devenir de la Doctrina de la Ciencia a partir de 

1800), resulta medianamente claro que, más allá del rotundo cambio termi-

nológico, nuestro filósofo sigue preocupándose y ocupándose de la articula-

ción entre lo uno y lo múltiple, quizás incluso con un estilo más metafísico 

del que mostraba en Jena. Lo Absoluto y la manifestación conforman el par 

                                                           
13 Ibíd., GA II/6 147. 
14 Fichte, J. G., Die Wissenschaftslehre (1804), FSW X 110-115. 
15 Ibíd., FSW X 124. 
16 Para una visión más amplia y profunda, pueden consultarse nuestros artículos citados 

en las notas anteriores. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 459 

 
 

conceptual con el que se conjugan la luz, la vida, y toda una gama de varia-

ciones terminológicas para dar cuenta tanto de la unidad como de la escisión. 

El asunto es que esta consideración metafísica también se cristaliza en la 

concepción jurídico-política, que analizamos en el siguiente apartado. 

Pero, antes de bosquejar la temática jurídico-política después de 1800, 

señalemos algunos aspectos sobre una cuestión más biográfica y de historia 

de la filosofía. Decíamos que Fichte cae en desgracia tras la disputa del ateís-

mo y que decide mantener sin publicar sus ulteriores lecciones sobre la Doc-

trina de la Ciencia. A esto se suma que en 1801 termina de explicitarse la 

ruptura con Schelling, quien ese mismo año también escribe una Exposición 

donde se opone con contundencia a Fichte; asimismo Hegel, por entonces 

estrechamente cercano a Schelling, publica la Diferencia entre los sistemas 

de filosofía de Fichte y Schelling. Más allá de la justicia o injusticia interpre-

tativas que se puedan esgrimir, los dos golpes fueron muy decisivos, no tanto 

porque revelaran la debilidades del sistema fichteano, sino sobre todo porque 

lograron sintetizar una clasificación y rotulación simplista pero pegadiza de 

los idealismos clásicos existentes. Y así Fichte quedó (mal) encapsulado en 

el idealismo subjetivo, un sayo que se repite hasta el hartazgo incluso en los 

manuales actuales (lo que no sería del todo grave si no fuera por lo que viene 

a continuación) y que atraviesa buena parte de la literatura filosófica de pri-

mer orden durante el siglo XX. El sayo que Schelling y Hegel legan sobre 

Fichte, junto con las extraordinarias obras de ambos, y más aún la del último 

que la del primero, llevaron a que la filosofía de Fichte pulule muy silencio-

samente durante buena parte del siglo XIX y el eclipse persista con tenacidad 

hasta la mitad del siglo XX. El envoltorio resolvió la catalogación y la per-

sistente ignorancia del contenido de esta filosofía. Desde la segunda mitad 

del siglo XX, la literatura especializada se ha encargado de recuperar y rees-

tablecer una interpretación de Fichte que no se vea eclipsada por las referen-

cias subsuntorias, principalmente desde Kant y desde Hegel. Con literatura 

especializada aludimos a los trabajos pioneros de Luigi Pareyson y después 

Giuseppe Duso en Italia, Martial Gueroult y Alexis Philonenko en Francia, 

Reinhard Lauth y su escuela en Alemania, por citar algunos nombres tan 

importantes para las generaciones que se iniciaron en las últimas décadas del 

siglo pasado y hasta la actualidad. En Latinoamérica se replica parcialmente 

el panorama: durante el siglo XIX circulan unas pocas traducciones oscuras, 

recién en la primera mitad del siglo XX se realizan traducciones más preci-

sas, y en todo este periplo las alusiones a Fichte se entraman con concep-

ciones previas que lo traen a colación de un determinado problema o asunto, 

y que sólo a partir de ahí se desenvuelve una reconstrucción más o menos 

fiel y más o menos profunda. Recién en la segunda mitad del siglo XX se 

publican libros especializados y centrados en Fichte: el de Bernabé Navarro, 

el de Rubens Rodríguez Torres Filho y La concepción fichteana del amor de 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

460 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Virginia López-Domínguez, que sigue trabajando estos temas (y, desde lue-

go, muchos otros) en la actualidad y que ha publicado recientemente Fichte 

o el Yo encarnado en el mundo intersubjetivo.  

Por tanto, pese al volumen de las investigaciones y al trabajo riguroso y 

detallado, junto con la publicación completa de la edición crítica de las obras 

de Fichte (entre 1962 y 2012) y un crecimiento sostenido de investigadores 

e investigadoras de muchas partes del mundo, la literatura especializada no 

ha tenido impacto (o lo ha tenido muy poco) en las filosofías de primer orden 

y/o en los manuales y textos de difusión. Jugando con una de las frases céle-

bres de la Primera introducción, podríamos decir que Fichte es todavía hoy 

un libro cerrado, donde lo que se ha dicho de él no es lo que él quiso decir, 

y lo que quiso decir aún resulta desconocido, desconocido para el público 

filosófico más amplio y para las modas que ocupan las primeras planas, es 

decir, desconocido para quienes quieren seguir desconociéndolo. 

 

11.5) EL ESTADO DESPUÉS DE EL ESTADO 

 

Con El Estado comercial cerrado madura y termina de cristalizarse la 

concepción jurídico-política de Fichte en la figura del Estado racional. Sin 

embargo, como observamos al comienzo (1.2), la temática del Estado prosi-

gue en obras posteriores, principalmente en Los caracteres de la edad con-

temporánea (1804-5), pero también ya antes en El destino del hombre (1800) 

en relación con el “gran Sí-mismo” que recupera la organicidad social de las 

Lecciones sobre el destino del sabio, y en Filosofía de la masonería (1802-

3), donde afirma:  

 

En particular, un Estado bien gobernado progresa en la legislación, 

en la administración, en las instituciones educativas, y mantiene 

siempre un oído atento a todas las propuestas y mejoras que pue-

dan plantearse. Un Estado semejante, en progreso hacia la perfec-

ción, nada puede emprender con los encargados de negocios inca-

paces de ver más allá de la estrecha esfera de su profesión y de su 

especialidad.17 

 

Este pasaje resulta crucial por varios motivos. En primer lugar, porque 

aquí Fichte enfatiza la especificidad de la mirada estatal, lo que en términos 

metafísicos significa que lo uno y lo múltiple se ubican a distinto nivel (la 

verticalidad que señalamos insistentemente), y lo que en términos prácticos 

                                                           
17 Fichte, J. G., Filosofía de la masonería, op. cit., p. 79. Para completar el panorama 

estatal de Los caracteres (1.2), además de los artículos ya remitidos en estos apartados, 

véase nuestro: “Génesis y concepto de Estado en Die Grundzüge de Fichte”, en Ferrer, 

D. (coord.), A filosofia da história e da cultura em Fichte, Coímbra, Universidad de 

Coímbra, 2019, pp. 111-145. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 461 

 
 

denota la necesidad de organización. La mirada estatal no puede ser reducida 

ni deducida de la horizontalidad o particularidad. En segundo lugar, el pasaje 

expresa también que el Estado, incluso el bien gobernado, tiene mucho por 

mejorar, lo que la perspectiva de la superfluidad suele menoscabar. En tercer 

lugar, que el progreso del Estado se relaciona directamente con la escucha, 

con lo que en su momento denominamos legitimidad u organicidad, es decir, 

atendiendo al impacto de sus medidas en el cuerpo social. En cuarto lugar, 

ese mejoramiento tiene en cuenta la cultura y la educación, los temas que 

aparecían como saliéndose del molde de El Estado comercial cerrado y que 

son retomados por Fichte, entre otras obras populares, en Los caracteres y 

en los Discursos a la nación alemana. Una ciudadanía activa, participativa, 

involucrada en los asuntos comunes, una subjetividad que constituye lo pú-

blico, etc., contrasta notablemente con el interés particular o sectorial inca-

paz de pensar lo universal, a saber, hacia el final del Fundamento del derecho 

natural los “caballeros de la industria” (9.7) y, ahora, los “encargados de los 

negocios”, seres subsumidos en la particularidad hasta el punto de que no 

necesitan ser egoístas para desenvolver una mirada sesgada. 

Ahora bien, una ciudadanía activa y un Estado bien gobernado no se 

condicen ni con la determinación de un mero poder coactivo, ni con una 

eticidad que presuntamente lo volvería superfluo, ni con una minimización 

o consideración de la administración de lo común como algo más –un mero 

nombre o función transferida–. Antes bien, una ciudadanía activa y un Esta-

do bien gobernado se condicen con la unidad entre gobernantes y gobernados 

que expresa el Estado absoluto de Los caracteres, como insistimos en su 

momento (1.3). Y aquello que funciona como conexión, y que Fichte detecta 

como elemento clave para el mejoramiento, es precisamente la educación, la 

formación de subjetividades. Se trata de un tema que está implícito en toda 

la obra de Fichte, pero que eclosiona en los Discursos, precisamente en el 

contexto de la invasión napoleónica.  

En esta obra Fichte sostiene –en consonancia con la crítica al Estado for-

mal o a medias de Los caracteres y de El Estado comercial cerrado– que un 

Estado conforme a la razón no se logra con disposiciones y desde cualquier 

materia existente, sino que tiene que formar y construir su propia materia, la 

nación acorde a tal Estado, para luego seguir en desarrollo.18 El Estado, para 

lograr una consistencia acorde a la racionalidad, tiene que producir y engen-

drar las subjetividades necesarias para un proceso que armonice lo social y 

lo coloque en el camino de la perfectibilidad. Desde luego, también en los 

Discursos Fichte desliza afirmaciones que darían lugar a una comprensión 

diferente del Estado, como si éste estuviese subordinado a otros conceptos 

                                                           
18 Fichte, J. G., Discursos a la nación alemana, FSW VII 353-354; trad. cit., p. 134. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

462 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

como pueblo, nación, o patria.19 Pero, si se analizan a fondo estos conceptos, 

y si se los pondera en relación, una vez más lo que emerge como fundamento 

último es el Estado. 

Así, por ejemplo, tras examinar el programa educativo mostrando algu-

nas coincidencias y discrepancias con Pestalozzi, Fichte se pregunta quién 

debe encargarse del plan de la nueva educación.20 En principio, desde un 

punto de vista histórico, ella no surgió del Estado, sino de la Iglesia, que 

desde la Reforma se concilió con el poder y con los asuntos mundanos y, por 

ende, expandió la educación popular con un motivo principalmente religioso. 

Mientras los estamentos más poderosos se ocuparon de la formación como 

de un asunto privado, y mientras el Estado se desentendió de la salvación de 

las almas, la educación popular mantuvo y acrecentó una perpetua decaden-

cia. Y prosigue Fichte: el Estado tiene razón en desembarazarse de la forma-

ción religiosa existente; sin embargo, la educación estatal es una necesidad 

impostergable de la vida en esta tierra. El desafío consiste, entonces, en con-

vencer al Estado de que su malestar proviene de un doble error, a saber, del 

descuido de su función pedagógica y del intento de cimentarse socialmente 

en ciudadanos ajenos a la religiosidad y a la moralidad:  

 

El Estado parece que ha creído hasta ahora que, cuanto más ilus-

trado, tanto más firme será para poder alcanzar, incluso sin ningu-

na religión y moralidad en sus ciudadanos, mediante la mera 

institución de coacción, su propio fin […]. Al menos de las nuevas 

experiencias él podría haber aprendido esto: que no es capaz [= de 

alcanzar su propio fin], y que precisamente por la carencia de reli-

gión y de moralidad es que ha llegado donde actualmente se en-

cuentra.21 

  

Un Estado que prescinde de la religión y de la moralidad resulta ser tan 

formal y artificioso como el Estado actual, real y empírico, que carece de 

amalgama y organicidad internas. Si se observa el argumento detenidamente, 

Fichte se propone subvertir el presupuesto según el cual el Estado no debería 

preocuparse de la formación, dado que ella se daría espontáneamente y por 

sí sola, o desde la mera sociabilidad, o desde el natural progreso de la ilustra-

ción, tal como pensaba en los escritos de revolución. Creer que la Ilustración 

haría su progreso independientemente del Estado explica para Fichte la deca-

dencia, la formalidad y la insuficiencia del Estado actual. Al creerse ilustra-

do, no sólo se vacía a sí mismo, sino también se coarta la consecución de su 

                                                           
19 Sobre esta cuestión puede consultarse nuestro: “People, Nation, State. The Ground in 

Fichte’s Addresses”, en Comparative and Continental Philosophy, 13 (1), Taylor & 

Francis, abril 2021. 
20 Fichte, J. G., Discursos a la nación alemana, FSW VII 428; trad. cit., p. 205. 
21 Ibíd., FSW VII 430-431; trad. cit., p. 207. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 463 

 
 

propio fin. De ahí que, de ser un resultado propio de la mera horizontalidad 

particular, ahora la educación se convierte en un tema de principal interés 

para la organicidad social-estatal del conjunto. Por tanto, quien debe encar-

garse de la ejecución del nuevo plan educativo no es otro que el Estado, y así 

educación y Estado se necesitan mutuamente.  

Ahora bien, la pregunta ineludible sería: ¿por qué reclama Fichte al Esta-

do la responsabilidad de la formación? ¿Por qué no la confía directamente a 

los grupos religiosos, a la buena fe de la moralidad, o a la sociedad misma? 

¿Por qué apela al Estado como sostén fundamental de la educación? No hay 

manera de responder estas preguntas desde las perspectivas de la coacción, 

de la superfluidad o de la consideración del Estado como un aspecto más del 

entramado conceptual. Nuevamente, estas preguntas revelan la esencialidad 

del Estado, que además no sólo puede subsistir –aunque no le convenga, 

dado que lo debilita considerablemente– sin formación, sin religión y sin 

moralidad, sino que también es la condición insuprimible para la realización 

de todos estos aspectos de la cultura. 

Para convencer al Estado de su necesaria responsabilidad sobre la edu-

cación, Fichte esgrime una serie de argumentos que se suceden con la misma 

contundencia del argumento anterior y genérico según el cual de la forma-

ción depende la amalgama y consistencia interna de un Estado que quiere 

superar la mera formalidad. Además de apelar al motivo económico (la edu-

cación reducirá todos los otros gastos del Estado y será el único gasto real-

mente importante; un argumento, por lo demás, muy recurrente en el curso 

del siglo XIX), sostiene que sólo a través de ella se logra mediar y articular 

adecuadamente el abismo entre instituciones y pueblo, hasta llegar a afirmar 

que: “únicamente la educación puede salvarnos de todos los males que nos 

oprimen”.22 

Lejos del espontaneísmo, lejos de la sociabilidad armónica, lejos de la 

eticidad avanzando por sí misma, lejos de la religión prometiendo una vida 

mejor sólo en el más allá, y lejos de la ilustración que progresaría solamente 

con dejar libre el espacio público, Fichte reclama del Estado el sostenimiento 

de la educación, un punto muy relevante para la época y para la posteridad. 

Y concluye: “El Estado, como regente (Verweser) supremo de los asuntos 

humanos, y como únicamente responsable ante Dios y ante su conciencia de 

la tutoría de los menores, tiene perfecto derecho a coaccionar a los últi-

mos”,23 es decir, a los menores y a los padres. Fichte no confía ni en el conta-

gio entre particulares, ni en aquellas instituciones que por su propia natura-

leza carecen de visión de lo universal. Por tanto, el Estado racional tiene que 

ser el único fundamento sobre el cual se construyan, mediante la formación 

                                                           
22 Ibíd., FSW VII 432; trad. cit., p. 208. 
23 Ibíd., FSW VII 436; trad. cit., p. 211.  



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

464 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

espiritual y la filosofía, el pueblo y la nación. El proyecto pedagógico conlle-

va un proceso infinito de perfeccionamiento, y mientras existan individuos y 

finitud, este proceso no se termina, y si se terminara, no sólo se disolvería el 

Estado, sino también la distinción entre Absoluto y manifestación, e incluso 

la realidad en devenir. 

 

11.6) EL LEGADO DE FICHTE 

 

Los cauces en los que se ramifica la filosofía de Fichte desde el momento 

de su producción hasta el presente son múltiples, y contiene distorsiones, 

recovecos, subterfugios, altibajos y resurgimientos. Como señalamos (11.4), 

la deformación predomina pese al enorme esfuerzo de la literatura especiali-

zada en la segunda mitad del siglo pasado, y volviendo al comienzo de este 

largo periplo (1.1), el hecho de que Fichte resulte significativo hoy para 

nuestra actualidad situada (incluso con lo problemática que pueda ser tal 

noción) y el hecho de que desde su concepción se desprenda una agenda de 

problemas que merecen ser pensados filosóficamente, no son casualidades. 

Las reactualizaciones poseen también una contracara, un decir respecto del 

lugar de la comprensión. El fermento revolucionario y fundacional, junto con 

el afán de organicidad sistemática e institucionalización, conllevan un men-

saje, un legado que hoy se visibiliza, capta y expresa, de otra manera. Por 

consiguiente, a modo de cierre proponemos esbozar algunos de esos cauces, 

centrándonos en la relevancia para un pensamiento situado. 

Más allá de todas las distinciones que se puedan establecer tanto respecto 

del romanticismo (en el sentido clásico, de fines del siglo XVIII en Alema-

nia) como respecto del idealismo absoluto de Hegel, resulta insoslayable que 

el idealismo fichteano alienta por debajo y muy estrechamente a ambas tesi-

turas, y lo mismo, aunque con más mediaciones, podría marcarse –hacia fi-

nes del siglo XIX y comienzos del XX– una notoria afinidad con el vitalismo 

y con la fenomenología. Por una parte, la influencia de Fichte hace eco en el 

romanticismo (en el sentido amplio, que recorre buena parte del siglo XIX), 

en el krausismo y en ciertas variantes del socialismo; se trata de un eco muy 

solapado, entrecortado por climas de época, por críticas, o por mediaciones. 

Por otra parte, a comienzos del siglo XX reaparece esporádicamente en al-

gunos ámbitos (por ejemplo, en el idealismo o neo-idealismo italiano, en la 

gesta de la antropología filosófica clásica alemana, en la Escuela de Frank-

furt, etc.), envuelto en el gran macro-clima del espiritualismo o vitalismo que 

se opone al positivismo decimonónico y a sus derivados o afines; de este 

resurgir nos interesa enfocar especialmente lo tocante a un posicionamiento 

situado, y más en concreto, a una eventual filosofía latinoamericana.  

En este sentido, aunque en el curso del siglo XIX Fichte no resulta muy 

conocido en Latinoamérica, no obstante hay resonancias que contienen un 

gran abanico que va desde el jacobinismo y la masonería, hasta el krausismo 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 465 

 
 

y el romanticismo. Cabe sospechar, también, la familiaridad o afinidad entre 

las ideas políticas de Fichte y la realidad política del Paraguay en la primera 

mitad del siglo XIX, un tema que hasta donde sabemos no ha sido estudiado. 

Por cierto, en comparación con este panorama, en las primeras décadas del 

siglo XX la filosofía de Fichte florece mucho más en la región, y en este 

punto quisiéramos detenernos brevemente en –y subrayar enfáticamente– la 

figura de Saúl Taborda.24 Pues Taborda evoca a Fichte en La crisis espiritual 

y el ideario argentino (1933) justamente como portador de un mensaje escla-

recedor para ese contexto histórico muy preciso, donde –dicho gramsciana-

mente– algo está pereciendo y lo nuevo todavía no adviene. En tal momento 

bisagra, Taborda recupera “El mensaje de Fichte”, y ese mensaje descansa 

en El Estado comercial cerrado, de donde destaca tres aspectos: todos son 

servidores del todo, el bienestar concierne a la nación, y la tierra es sagrada.25 

Si bien la posición de Taborda sobre el Estado es un tanto oscilante –dado 

que en cierta medida desconfía de la institución y critica la estatolatría, a la 

vez que entiende que solamente el Estado (en la medida en que quiebre la 

representación burguesa y sus ideales sesgados en la idoneidad y el naciona-

lismo) puede resolver el problema del atomismo moderno–, el matiz con el 

cual carga todo el mensaje de Fichte se condice plenamente con el espíritu 

que aquí sustentamos con insistencia, a saber, el organicismo. El Estado que 

Taborda tenía a la vista en el momento en que evoca a Fichte distaba mucho 

de acercarse a la racionalidad y, sin embargo, eso no le impide recuperar el 

sentido igualitarista y comunitario, para confrontar simultáneamente contra 

el liberalismo y la estatolatría. Esta lectura a contramarcha de la historia (o 

mejor, desprendida de los prejuicios que imponen los contextos y los intere-

ses ideológicos de turno) marca una diferenciación profunda con la agenda 

de la filosofía central. Y marca que no sólo es posible, sino también deseable 

y hasta cierto punto inevitable, realizar una interpretación desde un determi-

nado lugar. La compleja y profunda articulación –que Taborda encuentra en 

Fichte– entre Estado, pueblo y nación, adquiere un sentido muy distinto para 

nosotros, muy distante del que se sigue del falseamiento nacional-socialista 

y del propagandismo liberal. Probablemente el centro no haya podido salir 

de esta doble pinza, y quizás por eso se empeñe reiteradamente en subrayar 

                                                           
24 Para más consideraciones, pueden consultarse los artículos de Fichte en las Américas, 

op. cit., libro editado con S. Palermo y M. J. Solé, donde por ejemplo Virginia López-

Domínguez muestra la sintonía con distintas figuras de las revoluciones, María Jimena 

Solé la recepción en Juan Bautista Alberdi, Lucas Scarfia la afinidad con el romanticismo 

rioplatense, Christian Klotz se adentra en Raimundo de Farías Brito, Alberto Sandoval 

muestra la recuperación de Fichte en Ricardo Rojas, Paz Lamas en Alejandro Korn, y 

Santiago Napoli la centralidad de nuestro filósofo en Juan Domingo Perón. También se 

encuentran allí artículos sobre la circulación de Fichte en la segunda mitad del siglo XX 

y sobre debates actuales.   
25 Taborda, S., La crisis espiritual y el ideario argentino, Santa Fe, Universidad Nacional 

del Litoral, 1933, segunda edición: 1941, p. 27. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

466 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

las libertades individuales e incluso atenuar la organicidad y el afán de siste-

ma. Pero aquí, en lo remoto de la periferia, en la hora de Taborda y en nues-

tros días, contamos con otros traumas, con otros holocaustos y con otras 

raigambres telúricas, dramas propios que nos colocan frente a problemas 

como la identidad, la amalgama, la justicia social, la creación de lo nuevo, la 

liberación, la resignificación de las instituciones, etc. La misma dispersión 

que Taborda detecta con Fichte como un signo inequívoco de la modernidad 

–con sus respectivas consecuencias culturales, políticas, económicas y peda-

gógicas, por caso–, ahora en pleno siglo XXI se reconvierte en la neoliberali-

zación de todas las esferas, potenciada por la disposición de medios técnicos 

y la eclosión del capitalismo especulativo. Y la misma crisis que oficia como 

bisagra, se postula hoy como crisis de un modelo civilizatorio. 

Con esta orientación general, volvamos sobre una observación que Fich-

te realiza al pasar al comienzo de El Estado comercial cerrado: en un hipoté-

tico diálogo entre el filósofo apuntando a lo ideal y el político aferrado a lo 

real-empírico o a lo realista, el argumento de fondo para rechazar lo primero 

radica en el beneficio que Europa (y nótese que Fichte no distingue entre los 

países protagonistas y los restantes, precisamente porque considera que en 

mayor o en menor medida todos se beneficiaron) extrae de la colonización 

(10.1). Por lo tanto, el cierre del Estado significa la clausura de ese beneficio. 

Mientras que al político no podría interesarle dar tal paso, para los libertado-

res y para las repúblicas nacientes sería una decisión fundamental. El Estado 

comercial cerrado de Fichte cobra sentido, fuerza y más vigencia que nunca, 

en cuanto se lo lee desde el contexto de lugares periféricos, los que poco 

después de 1800 iniciarán un sueño emancipador cuya pugna se extiende 

durante todo el siglo XIX y cuyo sentido nos interpela hasta nuestros días, 

pues la emancipación sólo se ha logrado en algunos aspectos. En 1800, y en 

el siglo XXI, pasando por el colonialismo y el imperialismo, los pueblos 

periféricos son siempre los perdedores de la globalización moderna.  

Por eso, Fichte. No sólo por lo que propone, sino también porque expone 

todos los males que acecharán a la región en los tiempos subsiguientes. Las 

ínfulas del librecambismo decimonónico servirán para la continuación de la 

ruina colonial por otros medios, para el tabique y rivalidad entre naciones de 

la región, las decadencias de los distintos extractivismos, la persistente admi-

ración cultural hacia Europa y las dificultades para cimentar la unidad latino-

americana. Y, para colmo, todo esto en nombre de un liberalismo meramente 

nominal, caracterizado por los cercos, los oligopolios y las asimetrías. Pues 

curiosamente (o no) los acérrimos críticos del Estado y del cierre, son los 

mismos que apoyan la colonización, la conquista y el control de mercados 

ultramarinos, a los que agobian con consignas aperturistas y oligopolios, a la 

vez que bloquean con restricciones o aranceles (por mencionar lo más sua-

ve); es decir, aplican para sí (sea el sí-mismo de la empresa o de la nación) 

lo que les conviene y predican en la verba para los otros también lo que les 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 467 

 
 

conviene. En esta doble vara que disocia el para-sí, y en este punto de articu-

lación entre el colonialismo y el imperialismo, no podría verse mejor aquella 

definición marxiana del Estado como junta que administra los negocios de 

la burguesía. Recién a fines del siglo XIX y comienzos del XX se evidencian 

esas ficciones, esas dobleces, junto con el quiebre del discurso positivista y 

la siempre postergada ilusión del progreso. Pese a que en la segunda mitad 

del siglo XX el desarrollismo intentó resucitar estas ínfulas, traficando clan-

destinamente mayor dependencia y sumisión, para ese entonces la teoría de 

la dependencia y la filosofía de la liberación se erigían en robustas contra-

argumentaciones críticas. 

En esta perspectiva, en el transcurso del siglo pasado cobra hegemonía 

otra línea de dominación, bastante desgastada y perimida, pero que se pre-

senta como lo nuevo: el neoliberalismo, que en la región alcanzó dimensio-

nes incalculables desde su comienzo dictatorial. Independientemente de las 

diferencias teóricas que en efecto puedan trazarse respecto del liberalismo 

clásico –justo aquel contra el cual Fichte dirige sus dardos en 1800–, el neo-

liberalismo constituye una exacerbación estrafalaria de las ideas de Adam 

Smith. Se trata del engaño permeando hasta la microfísica de las relaciones 

y disolviendo cualquier instancia vinculante. En un contexto de asimetría y 

debilidad persistentes, o de otra manera, en un contexto de tres siglos de 

colonización y dos de independencia infructuosa, el neoliberalismo no podía 

sino hacer estragos. Y así fue. Trajo la guerra solapada (10.6) a nivel plane-

tario, anclado en un dogmatismo de vieja estofa y tendiendo a convertirse en 

religión, incluso con pretensiones explicativas y justificatorias de todas las 

esferas de la vida social. Aunque diferente en cada caso, la propagación 

neoliberal –desde el último cuarto del siglo pasado– no hizo más que ahondar 

la brecha ya existente entre poderosos y débiles, es decir, agrandar la asime-

tría; a la vez que tabicó internamente la comunidad para generar rivalidades 

interminables y azuzar odios clasistas. 

Dicho al pasar, resulta bastante curioso que la propuesta de Fichte en el 

Fundamento del derecho natural y en El Estado comercial cerrado parezca, 

ante cierta mirada ideologizada, una mera expresión de deseos o utopía irrea-

lizable. Aparte de lo que nuestro filósofo dice explícitamente al respecto, y 

aparte de si tuvo una aplicación fehaciente o aproximada en algún caso histó-

rico, cabe subrayar que el tan denostado “cierre” constituye el armazón con-

ceptual del proteccionismo, el mismo que el liberalismo decimonónico aplica 

exclusivamente para-sí a la vez que predica y exige apertura total a otros, los 

débiles, cuasi-coloniales y periféricos. Este doble criterio que ni el liberalis-

mo clásico ni el neoliberalismo pueden explicar sin contradecir sus princi-

pios y sin caer un idealismo mucho más abstracto que el que critican, implicó 

en la práctica histórica la consolidación de la enorme brecha entre los más 

poderosos y el resto. Y más curioso todavía resulta el grado de invisibiliza-

ción que toda esta dominación tiene en los lugares centrales. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

468 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

En consecuencia, la dominación atraviesa el concierto internacional mo-

derno-contemporáneo. Volviendo a la observación de Fichte, la reticencia a 

abandonar el colonialismo se acerca y estrecha fuertemente con una pers-

pectiva latinoamericana y poscolonial muy actual, que se podría sintetizar en 

el siguiente punto de partida o principio fundamental: no hay modernidad 

europea sin colonización. Este dato, tan minimizado especialmente en la his-

toria de la filosofía, no puede pasar desapercibido. Este dato nos obliga a 

repensar la contracara de la modernidad, lo ocultado por la revolución indus-

trial, el discurso iluminista del progreso o incluso el avance jurídico-político 

de los siglos XVIII y XIX y la Revolución Francesa. En este punto, ¿hasta 

dónde alcanza la racionalidad? ¿Son racionales solamente el europeo blanco 

o también el africano negro y –agregamos aquí– los originarios de Abya 

Yala? Esa pregunta que Fichte se formula en el corazón del Fundamento del 

derecho natural (6.6) recobra un nuevo sentido en este entramado. Esa pre-

gunta subyace el debate de Valladolid entre Bartolomé de las Casas y Ginés 

de Sepúlveda, y resulta fundamental para una configuración de la moderni-

dad, que precisamente dice erigirse como una vuelta antropocéntrica, que 

instituye una subjetividad fuerte y alza su fe en el progreso técnico y moral. 

Esa pregunta de Fichte nos permite trazar una modernidad otra, una moder-

nidad no-hegemónica o contra-hegemónica, incluso recuperando en Europa 

a figuras como Montaigne y Herder o el mismo Fichte. Pero, sobre todo, nos 

lleva a pensar de una manera completamente diferente la modernidad, esto 

es, ya no con sus adornos presuntamente inocentes como el hombre, la razón 

o el progreso, sino con todo el peso y la densidad que significan la conquista, 

la colonización y el sometimiento, y con todo el espesor que contrae el encu-

brimiento, como dice Enrique Dussel.26  

En este sentido, la organicidad cobra la fuerza del contrapunto, no sólo 

como crítica a la ilustración extensible a toda la modernidad eurocéntrica, 

sino también como vértice regenerador y fundacional. Ya no se trata del soli-

tario pensar ante la estufa, ni del terror de la guerra de todos contra todos, ni 

del mandato de obediencia unilateral, ni del pacto por conveniencia, ni de la 

sociabilidad nociva, ni del imperativo moral; con todo eso barre la influencia 

recíproca fichteana, enalteciendo la necesidad del “cuerpo de la madre”.27 La 

organicidad natural-cultural se presenta justamente como desafío frente a la 

desintegración, el disloque o ruptura del vínculo que condensa la moderni-

dad, y constituye una apuesta directa por la reconstrucción de la comunidad 

y de los vínculos que comprometen y entraman. En esto Fichte, junto con los 

románticos coetáneos, se ponen del otro lado, del lado contra-hegemónico 

de la modernidad, mostrando su carácter vacuo, ilusorio y domesticador. Que 

la posteridad los haya postrado en la larga noche en la que todos los gatos 
                                                           
26 Dussel, E., 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de la Moderni-

dad”, La Paz, Plural Editores, 1994. 
27 GNR § 6.Cor., GA I/3 381; FDN 167-168. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 469 

 
 

son pardos no significa sino que hoy, a partir de las grandes guerras del siglo 

XX y de los dispositivos de diverso cuño que atacan sistemáticamente la 

vida, idealistas y románticos generan luz y relieve (“la posibilidad de anhelos 

siempre renovados”,28 dice Kusch), y mucho más cuando se los observa des-

de los lastres más oscuros del llamado progreso, desarrollo o modernización 

capitalista. 

Ahora bien, el legado de Fichte no tendría razón de ser si, como suele 

suceder en ciertas corrientes actuales de filosofía latinoamericana, todas las 

reivindicaciones descoloniales y poscoloniales, tuvieran como eje –único o 

principal– destinatario de todas las críticas al Estado. Desde luego, la confor-

mación histórica del Estado en la región no está exenta de críticas. Pero en 

su significación filosófica más simple, como organización que produce una 

autoridad responsable (un múltiple que se hace Uno, con una cabeza visible), 

el Estado no es lo que liberales, criollistas u oligarcas hayan hecho instru-

mentalmente (contra las naciones o pueblos originarios, la afroascendencia 

y las diversidades), o al menos no es sólo eso, y aunque en alguna medida 

haya sido eso (un aparato al servicio de una élite que trata de superar infruc-

tuosamente el complejo de inferioridad, evocando una aristocracia farsesca), 

sobre todo es lo que puede ser otra cosa, el espacio de realización de la comu-

nidad en su sentido más llano, el pueblo. Pero, si como pedía José Martí, no 

hemos de quedarnos en una mirada aldeana,29 la organización desde abajo, 

la unidad del pueblo, tiene que ser enfocada desde un contexto más amplio. 

Justo es en este punto donde el flujo espontaneísta hace agua en su discurso 

maniáticamente anti-estatal, porque ni bien se amplía el foco, encontramos 

no sólo un mercado voraz dispuesto a absorber y corroer todos los tejidos 

sociales, sino también un escenario internacional de agudización de la desi-

gualdad y de avasallamiento de los derechos. Desconocer estos posiciona-

mientos geopolíticos (o también el financiamiento de los discursos circulan-

tes y profundamente anti-estatales) sería una manera muy suspicaz de hacer 

estallar por dentro al pensamiento situado. 

En este contexto, no basta con proclamar que solamente se trata de una 

crisis civilizatoria terminal, o la inminente disolución de todas las institu-

ciones conocidas hasta ahora y la apertura a un estado X, un misterio que 

conduciría a la armonía moral. Hoy la escatología y el apocalipsis proclama-

do suelen devenir expedientes, no ya de cambios profundos o de momentos 

                                                           
28 Kusch, R., “El caso Novalis” (1945), en Tasat, J. – Pérez. J. P. (coords.), Arte, estética, 

literatura y teatro en Rodolfo Kusch, Buenos Aires, Ediciones del Centro Cultural de la 

Cooperación y Eduntref, 2016, p. 66.  

29 “Cree el aldeano vanidoso que el mundo entero es su aldea, y con tal que él quede de 

alcalde, o le mortifique al rival que le quitó la novia o le crezcan en la alcancía los ahorros, 

ya da por bueno el orden universal, sin saber de los gigantes que llevan siete leguas en las 

botas y le pueden poner la bota encima”, Martí, J., “Nuestra América” (1891), en Sus 

mejores páginas, México, Porrúa, 2004, p. 113. 



CAPÍTULO 11 – La centralidad del Estado 

470 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

revolucionarios, sino más bien de recomposiciones ultraconservadoras. Este 

salto a la utopía negando la realidad conlleva más hipóstasis que proponerse 

hacer un Estado racional –contra el despotismo unilateral y arbitrario de los 

siglos anteriores y del neoliberalismo actual, y contra el indiferentismo libe-

ral (que a veces se dice también progresista) frente a la desigualdad, e incluso 

contra la mera dimensión coactiva–, la única guarida para los derechos, las 

libertades y la reconfiguración de los sectores más marginales y periféricos, 

frente a la voracidad del mercado y su codicia extrema. La comunidad orga-

nizada en sus múltiples articulaciones no puede darse el lujo de prescindir de 

hacer un Estado racional.   

 



471 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

Bibliografía 

 

 

 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 

1) OBRAS COMPLETAS  

–J. G. Fichtes sämmtliche Werke, Hrsg. I. H. Fichte, Berlín, W. de Gruyter, 

reed. 1971, compilado en Fichte im Kontext-Werke auf CD-ROM, Berlín, 

Karsten Worm, segunda edición: 1999. Indicamos con la sigla FSW, se-

guida del tomo en números romanos y la página en arábigos. 

–J. G. Fichte – Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissens-

chaften, Hrsg. R. Lauth, H. Jacob, M. Zahn, y otros, Stuttgart-Bad 

Cannstatt, Fromman-Holzboog, 1962-2012. Indicamos con la sigla GA: 

serie / tomo, en romanos y arábigos, respectivamente, seguido del núme-

ro de página. 

 

2) OBRAS PARTICULARES DE FICHTE
1
  

–Versuch einer Kritik aller Offenbarung (1792; 1795), en FSW V 9-174. 

–Zurückforderung der Denkfreiheit (1793), en FSW VI 1-35. 

–Beitrag zur Berichtigung der Urtheile des Publicums über die französische 

Revolution (1793), en FSW VI 37-288. 

–Recension des Aenesidemus (1794), en GA I/2 41-67. 

–Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre (1794), en GA I/2 107-163. 

                                                           
1 Citamos siguiendo las siglas de las obras completas (FSW o GA), en orden cronológico, 

e indicando al final entre corchetes si utilizamos alguna abreviatura específica para esa 

obra. 



Bibliografía 

472 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten (1794), en GA I/3 

23-74.  

–Ueber den Unterschied des Geistes und Buchstaben in der Philosophie 

(1794), en GA II/3 315-342.  

–Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794-5), en GA I/2 249-

451. [GWL] 

–Ueber Geist und Buchstab in der Philosophie (1795), en FSW VIII 270-

300.  

–Ueber Belebung und Erhöhung des reinen Interesse für Wahrheit (1795), 

en GA I/3 83-90. 

–Von der Sprachfähigkeit und dem Ursprung der Sprache (1795), GA I/3 

97-127. 

–Grundriss des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre (1795), en GA I/3 

129-208. 

–“Rezension: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf von I. 

Kant” (1796), en GA I/3 221-228. 

–Vergleichung des vom Hrn. Prof. Schmid aufgestellen Systems mit der 

Wissenschaftslehre (1796), en GA I/3 235-271. 

–Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre (1796-

7), en GA I/3 313-460; GA I/4 5-165. [GNR] 

–Wissenschaftslehre nova methodo – Halle (1796 ss.), en GA IV/2 17-266. 

[WLnm-H]  

–Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), en GA I/4 183-208. [EE] 

–Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), en GA I/4 209-269. 

[ZE] 

–Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1798), en GA I/4 

271-281. 

–Das System der Sittenlehre (1798), FSW IV 1-365. 

–Ueber den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung 

(1798), en FSW V 177-189. 

–Wissenschaftslehre nova methodo-Krause (1798-99), en GA IV/3 323-523. 

–Appellation an das Publicum (1799), en FSW V 191-238.  



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 473 

 
 

–Gerichtliche Verantwortungschriften gegen die Anklage des Atheismus 

(1799), en FSW V 239-303. 

–Rückerinnerungen, Antworten, Fragen (1799), en FSW V 335-373. 

–Die Bestimmung des Menschen (1800), en FSW II 165-319. 

–Der geschlossene Handelsstaat (1800), en FSW III 387-513. [GHS] 

–Aus einem Privatschreiben (1800), en FSW V 377-396. 

–Zur Ausarbeitung der Wissenschaftslehre (1801-2), en GA II/6 51-103. 

–Darstellung der Wissenschaftslehre (1801-2), en GA II/6 129-324. 

–Die Wissenschaftslehre [II-Vortag im Jahre 1804] (1804), en FSW X 87-

314. 

–Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters (1804-5), en FSW VII 1-256. 

–Ueber das Wesen des Gelehrten (1805), en FSW VI 347-448. 

–Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre (1806), en 

FSW V 397-580. 

–Reden an die deutsche Nation (1808), en FSW VI 257-502. 

–Das System des Rechtslehre (1812), en FSW X 493-652. 

–Das System der Sittenlehre (1812), en FSW XI 1-118. 

–StL = Die Staatslehre (1813), en FSW IV 367-600. 

 

3) TRADUCCIONES DE FICHTE 

–Primera y segunda introducción a la teoría de la Ciencia, trad. J. Gaos, 

Madrid, Revista de Occidente, 1934, reed. Sarpe, 1984. [IntroDC] 

–Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia, trad. B. Navarro, México, 

UNAM, 1963. 

–Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia, trad. J. Cruz Cruz, Buenos 

Aires, Aguilar, 1975. [FDC] 

–Los caracteres de la edad contemporánea, trad. J. Gaos, Madrid, Revista 

de Occidente, reedición 1976. 

–Reseña de «Enesidemo», edición bilingüe y traducción V. López-Domín-

guez – J. Rivera de Rosales, Madrid, Hiperión, 1982.  



Bibliografía 

474 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–Discursos a la nación alemana, trad. L. Acosta – M. Varela, Buenos Aires, 

Orbis – Hyspamérica, 1984. 

–Reivindicación de la libertad de pensamiento y otros escritos políticos, trad. 

F. Oncina, Madrid, Tecnos, 1986. 

–Doctrina de la Ciencia nova methodo, trad. J. Villacañas – M. Ramos, 

Valencia, Natán, 1987. [DCnm] 

–El Estado comercial cerrado, trad. J. Franco Barrio, Madrid, Tecnos, 1991. 

[ECC] 

–Fundamento del derecho natural según los principios de la Doctrina de la 

Ciencia, trad. J. Villacañas, F. Oncina y M. Ramos, Madrid, Centro de 

Estudios Constitucionales, 1994. [FDN] 

–“Reseña de Hacia la paz perpetua de Kant”, trad. F. Oncina, en Daimon. 

Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 373-381.  

–Exhortación a la vida bienaventurada, o la Doctrina de la Religión, trad. 

D. Innerarity – A. Ciria, Madrid, Tecnos, 1995.  

–Sobre la capacidad lingüística y el origen de la lengua, trad. R. Radl 

Philipp, Madrid, Tecnos, 1996. 

–Filosofía de la masonería, trad. F. Oncina, Madrid, Istmo, 1997. 

–Filosofía y estética, trad. M. Ramos – F. Oncina, Valencia, Universidad de 

Valencia, 1998. Incluye: Sobre el espíritu y la letra en la filosofía, pp. 

103-133; y Sobre la diferencia entre el espíritu y la letra en la filosofía, 

pp. 135-167 

–Sobre la esencia del sabio y sus manifestaciones en el dominio de la liber-

tad, trad. A. Ciria, Madrid, Tecnos, 1998. 

–Doctrina de la Ciencia de 1811, trad. A. Ciria, Madrid, Akal, 1999. 

–Algunas lecciones sobre el destino del sabio, edición bilingüe, trad. F. 

Oncina – M. Ramos, Madrid, Istmo, 2002. 

–Ensayo de una crítica de toda revelación, trad. V. Serrano, Madrid, Biblio-

teca Nueva, 2002. 

–Ética, trad. J. Rivera de Rosales, Madrid, Akal, 2005. 

–RIVERA DE ROSALES, J. – CUBO, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: 

Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009. Incluye: Sobre el funda-

mento de nuestra fe en un gobierno divino del mundo, trad. J. Rivera de 

Rosales, pp. 137-147; Apelación al público, trad. M. Jiménez, pp. 165-



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 475 

 
 

193; Escrito de justificación jurídica, trad. F. Oncina, pp. 195-247; 

Advertencias, respuestas, cuestiones, trad. S. Turró, pp. 249-274; De un 

escrito privado, trad. O. Cubo, pp. 275-287. 

–El destino del hombre, trad. J. Gallo Reyzábal, Salamanca, Sígueme, 2011. 

 

4) OTRAS FUENTES  

–ARISTÓTELES, Política, trad. M. Santa Cruz – M. Crespo, Buenos Aires, 

Losada, 2005. 

–HEGEL, G. W. F., Diferencia entre los sistemas de filosofía de Fichte y 

Schelling, trad. M. Paredes Martín, Madrid, Tecnos, 1990. 

----, Principios de la filosofía del derecho, o derecho natural y ciencia 

política, trad. J. L. Vermal, Barcelona, Edhasa, segunda edición 1999. 

–HOBBES, T., Leviatán, o la materia, forma y poder de una república ecle-

siástica y civil, trad. M. Sánchez Sarto, México, Fondo de Cultura Eco-

nómica, reimp. 1994. 

–JACOBI, F., Carta a Fichte, trad. V. Serrano, en Rivera de Rosales, J. – 

Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, Ma-

drid, Dykinson, 2009, pp. 503-544. 

----, Cartas sobre la doctrina de Spinoza al Sr. M. Mendelssohn, en AAVV, 

El ocaso de la Ilustración. La polémica del spinozismo, trad. M. J. Solé, 

Bernal, Universidad de Quilmes, 2013, pp. 119-235. 

–KANT, I., Gesammelten Schriften. Preussischen Akadamie der Wissens-

chaften, en Kant im Kontext-Werke auf CD-ROM, Berlín, Karsten Worm, 

1996. 

----, Crítica del juicio, trad. M. García Morente, México, Porrúa, reed. 1991. 

----, Metafísica de las costumbres, trad. A. Cortina Orts, Barcelona, Altaya, 

1996. 

----, Para la paz perpetua, trad. F. Rivera Pastor, México, Porrúa, reed. 1996. 

----, Filosofía de la historia. Qué es la Ilustración, trad. E. Estiú y L. Nova-

cassa, La Plata, Terramar, 2004 (incluye: “Idea de una historia universal 

desde el punto de vista cosmopolita”, “Respuesta a la pregunta ¿qué es 

la Ilustración?” y “Acerca del refrán: «Lo que es cierto en teoría, para 

nada sirve en la práctica»”). 



Bibliografía 

476 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–LOCKE, J., Segundo tratado sobre el gobierno civil, trad. C. Mellizo, Ma-

drid, Alianza, reimp. 1997. 

–MONTESQUIEU, B., Cartas persas, trad. M. R. Muñoz, México, Publicacio-

nes del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992. 

–PLATÓN, República, trad. A. Camarero, Buenos Aires, Eudeba, reimp. 

2008. 

–ROUSSEAU, J.-J., Discurso sobre el origen de la desigualdad entre los 

hombres, trad. J. López y López, Buenos Aires, Orbis – Hyspamérica, 

1984. 

----, El contrato social, trad. M. J. Villaverde, Barcelona, Altaya, 1993. 

–SCHILLER, F., Kallias. Cartas sobre la educación estética del hombre, trad. 

y notas de J. Feijóo y J. Seca, edición bilingüe, Barcelona, Anthropos, 

1990. 

–SCHMALZ, T., Das reine Naturrechts, Königsberg, F. Nicolovius, segunda 

edición: 1795. 

–SPINOZA, B., Ética demostrada según el orden geométrico, trad. Vidal Pe-

ña, Buenos Aires, Orbis – Hyspamérica, 1983. 

 

5) BIBLIOGRAFÍA 

 

–ACERBI A., “Fichte e Jacobi interpreti dell’«io pienso» di Kant. Auto-

coscienza, esistenza, persona”, en Leggere Fichte, vol. 3: “Fichte e suoi 

contemporanei”, EuroPhilosophie, Colección Fichte Online, 2008, pp. 

34-76. 

–ACOSTA, E., “L’annihilation de l’État à partir des concepts d’homme, de 

société et d’État dans les Leçons sur la destination du savant”, en 

Goddard, J.-Ch. – Rivera de Rosales, J. (eds.), Fichte et la politique, 

Milán, Polimetrica, 2008, pp. 401-413. 

----, “Nuestro Dios vive, el de ellos está muerto. El lugar de la polémica sobre 

el ateísmo en las lecciones sobre la Doctrina de la Ciencia de 1810”, en 

Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: 

Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, pp. 475-484. 

----, “Fichte y el Nacionalsolipsismo”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estu-

dios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, Colección Fichte Online, 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 477 

 
 

2010, pp. 11-32. También en: https://journals.openedition.org/ref/317 

(visto 01-07-2023). 

----, Schiller versus Fichte. Schillers Begriff der Person in der Zeit und 

Fichtes Kategorie der Wechselbestimmung im Widerstreit, Ámsterdam / 

Nueva York, Rodopi, 2011. 

----, “Sobre las determinaciones del término No-Yo en el periodo de Jena de 

la filosofía de J. G. Fichte”, en López, D. M. – Yuan, M. – Lammertyn, 

C. (comps.), Experiencia y concepto. Intensidades clásicas y tensiones 

contemporáneas, Santa Fe, Ediciones de la Universidad Nacional del Li-

toral, 2011, pp. 209-216. 

----, “Fichte: acerca del compromiso social del intelectual. Una aproxima-

ción genealógica”, en Revista de estud(i)os sobre Fichte [en línea], n° 8, 

2014, URL: http://ref.revues.org/508 (visto 11-10-2023). 

----, “La deducción de las categorías en el Fundamento de toda la doctrina 

de la ciencia de J. G. Fichte: ¿radicalización de un motivo kantiano?”, 

en Gaudio, M. – Solé, M. J. (eds.), Fichte en el laberinto del idealismo, 

Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2019, pp. 111-155. 

–ALTMAN, M., “The significance of the other in moral education: Fichte on 

the birth of subjectivity”, en History of Philosophy Quarterly, Vol. 25, 

n° 2, 2008, pp. 175-186. 

–AMERIKS K. – STOLZENBERG J., Der Begriff der Staates, Internationales 

Jahrbuch des Deutschen Idealismus n° 2, Berlín, W. de Gruyter, 2004.   

–ANTUÑA, F., “El carácter des-introductorio de la Doctrina de la Ciencia”, 

en Éndoxa: series filosóficas, Madrid, UNED, 2012, pp. 457-470. 

–ARRESE IGOR, H., “El derecho de coacción como garantía del concepto de 

derecho”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, 

EuroPhilosophie, 2010, pp. 69-89. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/320 (visto 04-05-2023). 

----, “Acerca de la influencia de la teoría del Estado de Johann G. Fichte en 

la ética de Hermann Cohen”, en Diánoia, vol. LVI, n° 66, 2011, pp. 141-

164. 

----, “El ámbito de la libertad individual en la teoría fichteana del derecho 

natural de 1796/1797”, en Acosta, E. (ed.), Revista de estudios sobre 

Fichte, vol. 2, EuroPhilosophie, 2011, pp. 28-43. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/342 (visto 04-05-2023) 

https://journals.openedition.org/ref/317
http://ref.revues.org/508
https://journals.openedition.org/ref/320
https://journals.openedition.org/ref/342


Bibliografía 

478 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–ARTOLA, J. M., “Religión y teología en el origen del pensamiento filosófico 

de Fichte”, en Market, O. – Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del 

idealismo alemán, Madrid, Complutense – UNED, 1996, pp. 181-194. 

–ASMUTH, Ch., “Logik, Sprache, Wissenschaftslehre: Jena (1794) – 

Erlangen (1805) – Berlin (1812)”, en Fichte-Studien, n° 34, 2009, pp. 

325-341. 

–BARBERO SANTOS, M., “Concepto de la pena en el primer Fichte”, en 

Market, O. – Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del idealismo 

alemán, Madrid, UNED y Editorial Complutense, 1996, pp. 159-165.  

–BARRIO, J. F., “Estudio preliminar” a Fichte, J. G., El Estado comercial 

cerrado, trad. J. F. Barrio, Madrid, Tecnos, 1991, pp. IX-XXII. 

–BATSCHA, Z., Gesellschaft und Staat in der politischen Philosophie Fichtes, 

Frankfurt, Europäische Verlagsanstalt, 1970. 

–BAUMANNS, P., Fichtes ursprünglichen System. Sein Standort zwischen 

Kant und Hegel, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1972. 

----, Fichtes Wissenschaftslehre. Probleme ihres Anfangs, Bonn, Bouvier 

Verlag Herbert Grundmann, 1974. 

–BAUR, M., “Fichte’s Impossible Contract”, en Breazeale, D. – Rockmore, 

T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 11-25. 

–BISOL, B., “Der Leib ist ein Bild des Ich. Transzendentalphilophische 

Grundlegung der Leblichkeit bei J. G. Fichte”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), 

Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität 

– Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 45-64. 

–BOWMAN, C. – ESTES, Y., J. G. Fichte and the atheism dispute (1798-1800), 

Londres, Ashgate Publishing, 2010. 

–BREAZEALE, D., “Kant, Fichte and «The Interests of Reason»”, en Daimon. 

Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 81-98. 

----, “Der fragwürdige »Primat der praktischen Vernunft« in Fichtes Grund-

lage der gesamten Wissenschaftslehre”, en Fichte-Studien, n° 10, 1997, 

pp. 253-271.  

----, “The «Mixed Method» of Fichte’s Grundlage des Naturrechts and the 

Limits of transcendental Reellephilosophie”, en Breazeale, D. – Rock-

more, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognition. New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 117-137. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 479 

 
 

–CLARKE, J., “Fichte and Hegel on Recognition”, British Journal for the 

History of Philosophy, 17 (2), 2009, pp. 365-385. 

–CRUZ CRUZ, J., La subjetividad como manifestación de lo absoluto, Na-

varra, Eunsa, 2003. 

–DAMIANI, A., “Autoridad política y soberanía popular en el joven Fichte”, 

en Revista científica de UCES, vol. XVI n° 1, 2012, pp. 38-47. 

----, “Trabajo y ciudadanía en la filosofía política de Fichte”, en Isegoría. 

Revista de Filosofía Moral y Política, n° 48, 2013, pp. 285-304. 

----, “República y trabajo en Fichte”, AAVV, Actas del segundo simposio de 

filosofía moderna, Rosario, Editorial de la Universidad Nacional de 

Rosario, 2014, pp. 20-35. 

----, “La rectificación de la república moderna: Rousseau en los escritos del 

joven Fichte”, en Revista de Ciencia Política, vol. 35, n° 22, 2015, pp. 

393-408. 

–DE ALMEIDA CARVALHO, J. M., “Introducción histórica”, en Rivera de 

Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: Fichte y su 

época, Madrid, Dykinson, 2009, pp. 13-132. 

–DE JESÚS, V., “Ensayo de una nueva exposición de la Doctrina de la 

Ciencia – Un fragmento de filosofía”, en Éndoxa: series filosóficas, Ma-

drid, UNED, 2012, pp. 481-520. 

–DE PASCALE, C., “La teoria e la practica del diritto”, en Daimon. Revista de 

Filosofía, n° 9, 1994, pp. 275-289. 

----, “Res publica”, en Goddard, J.-Ch. –Rivera de Rosales, J. (eds.), Fichte 

et la politique, Milán, Polimetrica, 2008, pp. 165-175. 

----, “Geselligkeit und Gesellschaft bei Fichte”, trad. del italiano: S. Mon-

hardt, en i-lex. Scienze Giuridiche, Scienze Cognitive e Intelligenza arti-

ficiale, revista cuatrimestral [en línea], n° 17, 2012, pp. 318-338. URL: 

www.i-lex.it (visto 05-04-2015). También disponible en: Jahrbuch der 

Juristischen Zeitgeschichte, vol. 13, no. 1, 2012, pp. 120-139. 

URL: https://doi.org/10.1515/jjzg-b.2012.13.1.120 (visto 30-06-2023). 

–DIERKSMEIER, C., “Der Staat und die Wirtschaft. Fichtes politische Ökono-

mik”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über 

Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 111-132. 

–DÜSING, E., Intersubjektivität und Selbstbewusstsein, Köln, Dinter, 1986. 

http://www.i-lex.it/
https://doi.org/10.1515/jjzg-b.2012.13.1.120


Bibliografía 

480 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

----, “Das Problem der Individualität in Fichtes früher Ethik und Rechts-

lehre”, en Fichte-Studien n° 3, 1991, pp. 29-50. 

–DUSO, G., “Libertà e Stato in Fichte: la teoria del contratto sociale”, en 

Duso, G. (comp.), Il contratto sociale nella filosofia politica moderna, 

Milán, Franco Angeli, reimp. 1998, pp. 273-309. 

----, Contraddizione e dialettica nella formazione del pensiero fichtiano, 

Urbino, Argalia, 1974. 

–DUSSEL, E., 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de 

la Modernidad”, La Paz, Plural Editores, 1994. 

–ESTES, Y., “Fichte’s Hypothetical Imperative: Morality, Right, and Philo-

sophy in de Jena Wissenschaftslehre”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. 

(eds.), Rights, Bodies and Recognition. New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 59-70. 

–FONNESU, L., “La società concreta. Considerazioni su Fichte e Hegel”, en 

Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 231-248. 

----, “Die Aufhebung des Staates bei Fichte”, en Fichte-Studien, n° 11, 1997, 

pp. 85-98. 

–FRISCHMANN, B., “Die Herausbildung des Sozialstaatsdenkens im neuzeit-

lichen Kontraktualismus von Hobbes bis Fichte”, en Zeitschrift für 

philosophische Forschung, 60:4, 2006, pp. 554-589. 

–FUSARO, D., “L’aporia dello Stato in Fichte. L’egemonia della politica 

sull’economia come reazione all’epoca della compiuta peccaminosità”, 

en Giornale Critico di Storia delle Idee, Año 3, n° 5, 2011, pp. 105-131. 

URL: http://www.giornalecritico.it/GCSInumerouno.htm (visto 02-02-

2016). Caducado este link, se encuentra disponible en GCSI – Anno 3, 

n° 5, pp. 105-131: https://dokumen.tips/documents/laporia-dello-stato-

in-fichte-legemonia-della-politica-105-gcsi-.html (visto 27-10-2023). 

----, Idealismo e prassi. Fichte, Marx e Gentile, Génova, Il nuovo melangolo, 

2013. 

–GAUDIO, M., “La dialéctica en el cuerpo propio de Fichte”, en Revista de 

filosofía y teoría política. Anexo Actas de las Vº Jornadas de Investiga-

ción en filosofía, La Plata, Departamento de Filosofía de la Universidad 

Nacional de La Plata, 2004. [En línea]. Disponible en: 

http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.96/ev.96

.pdf (visto 02-06-2007; revisitado 15-09-2023). 

http://www.giornalecritico.it/GCSInumerouno.htm
https://dokumen.tips/documents/laporia-dello-stato-in-fichte-legemonia-della-politica-105-gcsi-.html
https://dokumen.tips/documents/laporia-dello-stato-in-fichte-legemonia-della-politica-105-gcsi-.html
http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.96/ev.96.pdf
http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.96/ev.96.pdf


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 481 

 
 

----, “Historia y legitimación de la racionalidad en Fichte”, en II Congreso 

Internacional de filosofía de la historia. Reescritura de la memoria 

social (CD Rom) Bs. As., Cátedra de Filosofía de la Historia de la 

Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2007, 

s/ pp. 

----, “El espíritu por la letra. Reflexiones sobre la estética en J. G. Fichte”, 

en Boletín de estética, Programa de Estudios de Filosofía del Arte del 

Centro de Investigaciones Filosóficas, Buenos Aires, Año III, nº 4, 2008, 

pp. 19-38. URL: https://boletindeestetica.com.ar/index.php/boletin/issue/view/22 

(visto 18-09-2023).  

----, “El idealismo trascendental de Fichte”, en López, D. M. (comp.), 

Experiencia y Límite. Kant Kolloquium (1804-2004), Santa Fe, Edicio-

nes de la Universidad Nacional del Litoral, pp. 178-185. 

----, “El estado natural del hombre es el Estado”, en Revista de estudios sobre 

Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, pp. 33-68. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/324 (visto 30-07-2023). 

----, “La superstición dogmática: Fichte en la disputa del ateísmo”, en Pulley, 

R. –Martínez Sáez, N. (comps.), Lenguaje, voluntad e igualdad en la 

sociedad moderna: homenaje a J.-J. Rousseau. Actas de las III Jornadas 

Nacionales de Filosofía Moderna, Mar del Plata, Universidad Nacional de Mar 

del Plata, 2012, pp. 215-225. URL: https://docs.google.com/viewer?srcid=0B-

cGzvOC5fCyNzM1OFllWW1pV28&pid=explorer&efh=false&a=v (visto 09-

06-2015).  

----, “Lo inteligible y lo sensible. Consideraciones sobre el § 13 de la Doc-

trina de la Ciencia nova methodo”, en Rivera de Rosales, J. –Cubo, O. 

(eds.), Éndoxa: Series Filosóficas, n° 30, Comentario colectivo: la Doc-

trina de la Ciencia nova methodo de Fichte (1796-1799), Madrid, Uni-

versidad Nacional de Educación a Distancia, 2012, pp. 273-298, URL: 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4134153 (visto 24-11-

2015). 

----, “Uno y todo: del romanticismo al organicismo de Fichte”, en Revista de      

Estud(i)os sobre Fichte [en línea], n° 9, URL: http://ref.revues.org/552 

(visto 24-11-2015). 

----, “Spinoza en Fichte: derecho originario, ley jurídica y libertad”, en Solé, 

M. J. (ed.), Spinoza en debate, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2015, pp. 

131-154. 

https://boletindeestetica.com.ar/index.php/boletin/issue/view/22
https://journals.openedition.org/ref/324
https://docs.google.com/viewer?srcid=0B-cGzvOC5fCyNzM1OFllWW1pV28&pid=explorer&efh=false&a=v
https://docs.google.com/viewer?srcid=0B-cGzvOC5fCyNzM1OFllWW1pV28&pid=explorer&efh=false&a=v
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4134153
http://ref.revues.org/552


Bibliografía 

482 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

----, “El idealismo de Fichte como «kantismo bien entendido»: dispersión, 

unidad y Yoidad”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en línea], n° 

10, 2015, URL: http://ref.revues.org/613 (visto 05-01-2016). 

----, “«Los filósofos modernos son todos dogmáticos». Fichte y el idealismo 

en confrontación”, en Solé, M. J. – Lerussi, N. (eds.), En busca del 

idealismo. Las transformaciones de un concepto, Buenos Aires, RAGIF 

ediciones, 2016, pp. 105-127.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/13 (visto 

10-10-2023). 

----, “La unidad sistemática y los principios de la Doctrina de la Ciencia de 

Fichte”, en López, D. M. (comp.), Ciencia, sistema e idealismo. Investi-

gaciones y debates, Santa Fe, Ediciones de la Universidad Nacional del 

Litoral, 2016, pp. 177-194.  

----, “Los elementos filosóficos de El Estado comercial cerrado de Fichte”, 

Cadernos de Filosofia Alemã: Critica e Modernidade, vol. 21 nº 2, San 

Pablo-Brasil, diciembre 2016, pp. 31-47.  

URL: http://revistas.usp.br/filosofiaalema/article/view/123990/120155; 

DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2318-9800.v21i2p31-47 (visto 21-

12-2016). 

----, “La génesis de la intersubjetividad en la Reivindicación de Fichte”, en 

Thémata. Revista de Filosofía, Ediciones de la Universidad de Sevilla, 

nº 56, 2017, pp. 83-102. DOI: 10.12795/themata.2017.i56.4. URL: 

http://institucional.us.es/revistas/themata/56/4.%20Gaudio.pdf (visto 12-

04-2018).  

----, “Prólogo” (en colaboración con D. M. López), en López, D. M. – Gau-

dio, M. (comps.), Variaciones sobre temas del idealismo, Buenos Aires, 

RAGIF Ediciones, 2018, pp. 7-17.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/14 (visto 

10-10-2023). 

----, “Concepto y Absoluto en el devenir de la Doctrina de la Ciencia de 

Fichte”, en López, D. – Gaudio, M. (comps.), Variaciones sobre temas 

del idealismo, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2018, pp. 71-110. URL: 

https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/14 (visto 10-10-

2023). 

----, “Prólogo” (en colaboración con M. J. Solé y D. J. Ferreyra), en Gaudio, 

M. – Solé, M. J. – Ferreyra, D. J. (eds.), Los caminos cruzados de Spino-

za, Fichte y Deleuze, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2018, pp. 6-11. 

http://ref.revues.org/613
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/13
http://revistas.usp.br/filosofiaalema/article/view/123990/120155
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2318-9800.v21i2p31-47
http://institucional.us.es/revistas/themata/56/4.%20Gaudio.pdf
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/14
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/14


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 483 

 
 

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/1 (visto 

10-10-2023). 

----, “Génesis y concepto de Estado en Die Grundzüge de Fichte”, en Ferrer, 

D. (coord.), A filosofia da história e da cultura em Fichte, Coímbra, 

Ediciones de la Universidad de Coímbra, 2019, pp. 111-145. DOI: 

https://doi.org/10.14195/978-986-26-1751-1 (visto 15-03-2020). 

----, “Presentación” (en colaboración con M. J. Solé), en Solé, M. J. – Gau-

dio, M. (eds.), Fichte en el laberinto del idealismo, Buenos Aires, RA-

GIF Ediciones, 2019, pp. I-IV.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/15 (visto 

10-10-2023). 

----, “Absoluto y metafísica del Estado en Fichte (1804-1805)”, en Solé, M. 

J. – Gaudio, M. (eds.), Fichte en el laberinto del idealismo, Buenos 

Aires, RAGIF Ediciones, 2019, pp. 357-398.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/15 (visto 

10-10-2023). 

----, “El concepto de Estado en el Fundamento del derecho natural de 

Fichte”, en Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 36 (2), 

2019, pp. 383-406. DOI: https://doi.org/10.5209/ashf.64453. URL: 

https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/64453 (visto 01-

06-2019).  

----, “La centralidad de la educación en los Discursos de Fichte”, en Ca-

dernos de Filosofia Alemã: Critica e Modernidade, vol. 25 (2), San Pa-

blo-Brasil, 2020, pp. 67-84.  

URL: https://www.revistas.usp.br/filosofiaalema/article/view/166171 

(visto 22-11-2020). 

 

----, “People, Nation, State. The Ground in Fichte’s Addresses”, en 

Comparative and Continental Philosophy, 13 (1), Taylor & Francis, abril 

2021. URL: https://doi.org/10.1080/17570638.2021.1915110 (visto 20-

5-2021).  

----, “Presentación” (en colaboración con S. Palermo), en Palermo, S. – 

Gaudio, M. (eds.), El idealismo en debate: teoría y práctica, Buenos 

Aires, RAGIF Ediciones, 2021, pp. 9-13.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/19 (visto 

10-10-2023). 

----, “La unidad teoría-práctica y su reformulación en el desarrollo de la 

Doctrina de la Ciencia hacia 1801-2”, en Palermo, S. – Gaudio, M. (eds.), 

https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/1
https://doi.org/10.14195/978-986-26-1751-1
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/15
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/15
https://doi.org/10.5209/ashf.64453
https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/64453
https://www.revistas.usp.br/filosofiaalema/article/view/166171
https://doi.org/10.1080/17570638.2021.1915110
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/19


Bibliografía 

484 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

El idealismo en debate: teoría y práctica, Buenos Aires, RAGIF Edicio-

nes, 2021, pp. 166-205.  

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/19 (visto 

10-10-2023). 

----, “Prólogo” (en colaboración con S. V. Palermo y M. J. Solé), en Gaudio, 

M. – Palermo, S. V. – Solé, M. J. (eds.), Fichte en las Américas, Buenos 

Aires, RAGIF Ediciones, 2021, pp. 9-12. 

----, “El Fichte de Taborda. Idealismo y crítica de la modernidad”, en Gau-

dio, M. – Palermo, S. V. – Solé, M. J. (eds.), Fichte en las Américas, 

Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2021, pp. 241-262. 

----, “Los contratos y el Estado orgánico en Fichte”, en López, D. – Gaudio, 

M. (comps.), Moral, derecho y política en Fichte. En recuerdo de Héctor 

Arrese Igor, Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2022, cap. 5, pp. 109-139. 

URL: https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/20 (visto 

10-10-2023). 

----, “Fichte frente al colonialismo y la colonialidad”, en Di Iorio, G – Sa-

bater, N. – Scarfia, L. (comps.), Caminos cruzados de la política: Spi-

noza, Fichte, Deleuze, y la filosofía argentina, Buenos Aires, RAGIF 

Ediciones, en prensa. 

–GEISMANN, G., “Fichtes «Aufhebung» des Rechtsstaats”, en Fichte-Stu-

dien, n° 3, 1991, pp. 86-117. 

–GIRNDT, H. (Hrsg.), Selbstbehauptung und Anerkennung. Spinoza – Kant – 

Fichte – Hegel, Sankt Augustin, Academia Verlag, 1990. 

----, “Die Nova Methodo zwischen der Grundlage von 1794 und der Wissen-

schaftslehre von 1804”, en Fichte-Studien, n° 16, 1999. 

–GODDARD, J.-Ch., “El destino religioso del hombre en la filosofía de Fich-

te”, trad. V. Serrano, en Market, O. – Rivera de Rosales, J. (coords.), El 

inicio del idealismo alemán, Madrid, Complutense – UNED, 1996, pp. 

221-236. 

–GRAY, R., “Economic Romanticism: Monetary Nationalism in J. G. Fichte 

and A. Müller”, en Eighteenth-Century Studies, vol. 36 n° 4, 2003, pp. 

535-557. 

–GROSS, S., “Handelsstaat versus Globalisierung. Anmerkungen zu J. G. 

Fichtes «Geschlossnem Handelsstaat»”, en Información Filosófica, V 

11, 2008, pp. 201-215. 

https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/19
https://ragifediciones.com.ar/index.php/re/catalog/book/20


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 485 

 
 

–HAHN, K., Staat, Erziehung und Wissenschaft bei J. G. Fichte, Múnich, 

Verlag Beck, 1969. 

–HIENZ, M. – BINKELMANN, C., “«der innigste Vereinungspunct der Natur 

und der Vernunft». Untersuchungen zu Fichtes Eherechts”, en Heinz, M. 

– Doyé, S. (Hrsg.), Geslechterordnung und Staat. Legitimationsfiguren 

des politischen Philosophie (1600-1850), Berlín, Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie n° 27, 2012, pp. 251-270. 

–HOFFMANN, T. S., “Staat der Freiheit – freier Staat. Deduktion, Imagination 

und Begriff objektiver Freiheit bei Fichte und Hegel”, en Ameriks, K. –

Stolzenberg, J. (Hrsg.), Der Begriff der Staates, Internationales Jahr-

buch des Deutschen Idealismus n° 2, Berlín, W. de Gruyter, 2004, pp. 

221-247. 

–JAKL, B., “Der Staat und der Bürgervertrag. Fichtes Grundlegung der poli-

tischen Gemeinschaft”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum 

Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 

2011, pp. 47-66. 

–JAMES, D., “Applying the concept of right: Fichte and Babeuf”, History of 

political thought, vol. XXX n° 4, 2009, pp. 647-677. 

----, Fichte’s Social and Political Philosophy. Property and Virtue, Cam-

bridge, Cambridge University Press, 2011. 

----, “Conceptual Innovation in Fichte’s Theory of Property: The Genesis of 

Leisure as an Object of Distributive Justice”, en European Journal of 

Philosophy, vol. 23, 2012, edición electrónica. 

–JANKE, W., Fichte. Sein und Reflexion. Grundagen der kritischen Vernunft, 

Berlín, W. de Gruyter, 1970. 

----, “Fichte en Jena: tempestad y fuego del espíritu”, trad. H. Vázquez, 

“Introducción” a Fichte, J. G., Doctrina de la Ciencia nova methodo, 

trad. J. Villacañas – M. Ramos, Valencia, Natán, 1987, pp. V-XXII. 

----, “Limitative Dialektik. Überlegungen im Anschluss an die Methoden-

reflexion in Fichtes Grundlage 1794/95”, en Fichte-Studien n° 1, 1990, 

pp. 9-24.  

----, “Anerkennung. Fichtes Grundlegungen des Rechtsgrundes”, en Kant-

Studien, LXXXII, 1992, pp. 197-212. 

–KAHLO, M. (Hrsg.), Fichtes Lehre vom Rechtsverhältnis. Die Deduktion 

der §§ 1-4 der “Grundlage des Naturrechts” und ihre Stellung in der 

Rechtsphilosophie, Frankfurt, V. Klostermann, 1992. 



Bibliografía 

486 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–KERVEGAN, J.-F., “O estado di direito no idealismo alemão: Kant, Fichte, 

Hegel”, trad. V. Castilho Moreira, en Doispontos. Revista dos Departa-

mentos de Filosofia da Universidade Federal do Paraná e da Univer-

sidade Federal de São Carlos, Curitiba, vol. 4, n° 1, 2007, pp. 107-135. 

–KINLAW, J., “Political Obligation and the Imagination in Fichte’s Natur-

recht”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and 

Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, 

Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 166-183. 

----, “Practical Rationality and Natural Right: Fichte and Hegel on Self-

Conception within a Relation of Natural Right”, en Breazeale, D. –

Rockmore, T. (eds.), Fichte, German Idealism and Early Romanticism, 

Fichte-Studien-Supplementa Bd. 24, Ámsterdam/New York, 2010, pp. 

207-226. 

–KLOC-KONKOLOWICZ, J., “Gegenseitige Anerkennung als Grundlage des 

Rechtstaates: Kant und Fichte”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), Transzendental-

philosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität – Anerkennung, 

Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 250-261. 

----, “Plfanze, Tier, Mensch. Konstruktionen des Personseins bei Fichte und 

Hegel”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. 

Leiblichkeit – Interpersonalität – Anerkennung, Bielefeld, Transcript 

Verlag, 2007, pp. 389- 401. 

–KÜHN, M., J. G. Fichte. Ein deutscher Philosoph (1762-1814). Biographie, 

München, Verlag C. H. Beck, 2012. 

–KUSCH, R., “El caso Novalis”, en Tasat, J. –Pérez, J. P. (coords.), Arte, 

estética, literatura y teatro en Rodolfo Kusch, Buenos Aires, Ediciones 

del Centro Cultural de la Cooperación y Eduntref, 2016, pp. 59-66. 

–LA VOPA, A., Fichte. The Self and the Calling of Philosophy. 1762-1799, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2001. 

–LAUTH, R., “Idea total de la filosofía”, en La filosofía de Fichte y su signi-

ficación para nuestro tiempo, trad. B. Navarro, México, UNAM, 1968, 

pp. 5-50. 

----, “La significación de la filosofía fichteana para nuestro tiempo”, en La 

filosofía de Fichte y su significación para nuestro tiempo, trad. B. Nava-

rro, México, UNAM, 1968, pp. 51-76. 

----, “Genèse du «Fondement de toute la Doctrine de la science» de Fichte a 

partir de ses «Méditations personnelles sur l’Elementarphilosophie»”, en 

Archives de Philosophie, n° 34, 1971, pp. 51-79. 



Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 487 

 
 

–LÓPEZ DOMÍNGUEZ, V. – RIVERA DE ROSALES, J., “Introducción” a Fichte, 

J. G., Reseña de «Enesidemo», trad. V. López Domínguez – J. Rivera de 

Rosales, Madrid, Hiperión, 1982, pp. 9-26. 

–LÓPEZ DOMÍNGUEZ, V., La concepción fichteana del amor, Buenos Aires, 

Sudamericana, 1982. 

----, “Sociedad y Estado en el pensamiento de Fichte”, en Anales del semi-

nario de Historia de la filosofía, V, Madrid, Complutense, 1985, pp. 111-

121. 

----, “Fichte o la revolución por la filosofía”, en Revista de Filosofía, 3ª 

época, vol. VI n° 9, Madrid, Complutense, 1993, pp. 139-150. 

----, “Individuo y Comunidad: reflexiones sobre el eterno círculo fichteano”, 

en Daimon, n° 9, Murcia, 1994, pp. 211-227. 

----, “El cuerpo como símbolo: la teoría fichteana de la corporalidad en 

Jena”, en López Domínguez, V. (ed.), Fichte 200 años después, Madrid, 

Complutense, 1996, pp. 125-141. 

----, “Political Realism in Idealism: Fichte versus Hegel and their Different 

Versions of the Foundation of Right”, en Breazeale, D. –Rockmore, T. 

(eds.), Fichte, German Idealism and Early Romanticism, Fichte-Studien-

Supplementa Bd. 24, Ámsterdam/Nueva York, 2010, pp. 227-241. 

----, Fichte o el Yo encarnado en el mundo intersubjetivo, Buenos Aires / 

México, RAGIF Ediciones / UNAM, 2020. 

–MANFREDI, F., “Filosofia della religione in J. G. Fichte”, en Annali del 

Dipartamento de Filosofia, n° 8, 2002, pp. 129-162. 

–MARTÍ, J., Sus mejores páginas, México, Porrúa, 2004. 

–MARTIN, W., “Is Fichte a Social Contract Theorist?”, en Breazeale, D. – 

Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on 

Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 

1-10. 

–MARTINS DA CUNHA, J., Juízo moral, história e revolução em Kant e 

Fichte, São Paulo, Universidade de São Pablo, Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Tesis Doctoral, 2007. 

----, “Intersubjetividade e modo de exposição no ‘primeiro’ Fichte”, Revista 

de Estudios sobre Fichte, n° 2, EuroPhilosophie Editions, 2011, pp. 6-

27. También en: https://journals.openedition.org/ref/336 (visto 10-10-

2023). 

https://journals.openedition.org/ref/336


Bibliografía 

488 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–MAUREIRA, M., “Nihilismo del idealismo. Jacobi frente a Fichte”, en 

Acosta (ed.), Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, 

Colección Fichte Online, 2010, pp. 154-174. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/328 (visto 10-10-2023).  

–MAUS, I., “Die Verfassung und ihre Garantie: das Ephorat (§§ 16, 17 und 

21)”, en Merle, J.-Ch. (ed.), J. G. Fichte. Grundlage des Naturrechts, 

Berlín, Akademie Verlag, 2001. 

–MERLE, J.-Ch., “Fichte’s economic philosophy and the current debate 

concerning distributive justice”, en Daimon. Revista de Filosofía, n° 9, 

1994, pp. 259-273. 

---- (ed.), J. G. Fichte. Grundlage des Naturrechts, Berlín, Akademie Verlag, 

2001.  

----, “O direito di propiedade em Fichte”, en Revista de Estud(i)os sobre 

Fichte, n° 5, 2012. URL: http://ref.revues.org/246 (visto 03-05-2015). Se 

trata de una traducción colectiva de “Le droit de proprieté chez Fichte”, 

en Bienenstock, M. – Crampe-Casnabet, M. (dirs.), Dans quelle mesure 

la philosophie est practique – Fichte, Hegel, ENS Editions, 2000, pp. 

119-130 

–MERRILL, B., “Fichte’s Materialism”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. 

(eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 107-116. 

–MOGGACH, D., “Freedom and Perfection: The German Debates on the State 

in the Eighteenth Century”, en Canadian Journal of Political Science, 

42:4, 2009, pp. 1003-1023. 

–MOHR, G., “Recht und Staat bei Fichte”, en Handbuch Deutscher Idealis-

mus, Hrsg. H. Sandkühler, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2005, pp. 187-

194. 

–MORUJÃO, C., “Controversias teológicas y divergencias políticas en la 

génesis del Atheismusstreit”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), 

La polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 

2009, pp. 309-323. 

–NAKHIMOVSKY, I., The Closed Commercial State. Perpetual Peace and 

Commercial Society from Rousseau to Fichte, New Jersey, Princeton 

University Press, 2011.  

–NAVARRO, B., El desarrollo fichteano del idealismo trascendental de Kant, 

México, UNAM y Fondo de Cultura Económica, 1975. 

https://journals.openedition.org/ref/328
http://ref.revues.org/246


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 489 

 
 

–NEUHOUSER, F., “Fichte and the Relationship between Right and Morality”, 

en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Fichte: Historical Contexts / 

Contemporary Controversies, New Jersey, Humanities Press, 1994, pp. 

158-180.  

----, “Introduction”, a J. G. Fichte, Foundations of Natural Right, trad. M. 

Baur, Cambridge, Cambridge University Press, 2000, pp. vii-xxviii. 

–NOMER, N., “Fichte and the Idea of Liberal Socialism”, The Journal of 

Political Philosophy, vol. 13 n° 1, 2005, pp. 53-73. 

----, “Fichte and the Relationship between Self-Positing and Rights”, en 

Journal of the History of Philosophy, vol. 48, n° 3, 2010, pp. 469-490. 

–NUZZO, A., “The Role of the Human Body in Fichte’s Grundlage des 

Naturrechts (1796-97)”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, 

Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s Foundations of 

Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 71-89. 

–ONCINA, F., “Estudio preliminar” a su traducción de Fichte, J. G., Reivindi-

cación de la libertad de pensamiento y otros escritos políticos, Madrid, 

Tecnos, 1986, pp. IX-XXXIII. 

----, “Maimon y Fichte: una interpretación postkantiana de la filosofía prác-

tica del criticismo”, en Muguerza, J. – Rodríguez Aramayo, R. (eds.), 

Kant después de Kant, Madrid, Tecnos, 1989, pp. 369-402. 

----, “La recepción de la Crítica del juicio en el jacobinismo kantiano: luces 

y sombras en el camino hacia una teoría democrática de la Ilustración”, 

en Rodríguez Aramayo, R. – Vilar, G. (eds.), En la cumbre del criticis-

mo. Simposio sobre la Crítica del juicio de Kant, Barcelona, Anthropos, 

1992, pp. 169-216. 

----, “Para la paz perpetua de Kant y el Fundamento del derecho natural de 

Fichte: encuentros y desencuentros”, en Daimon. Revista de Filosofía, 

n° 9, 1994, pp. 323-339. 

----, “El iusnaturalismo agónico: la teoría fichteana del contrato”, en López 

Domínguez, V. (ed.), Fichte 200 años después, Madrid, Complutense, 

1996, pp. 75-97. 

----, “El tempo del derecho de Fichte en Jena: el ritmo de la ley jurídica”, 

Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, Valparaíso-Chile, n° XXI, 

1999, pp. 317-334. 



Bibliografía 

490 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

----, “Democratismo y ateísmo en Lessing y Fichte”, en Rivera de Rosales, 

J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, 

Madrid, Dykinson, 2009, pp. 291-307. 

----, “Introducción a la traducción de la Nueva Deducción del Derecho Natu-

ral de Schelling”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte, n° 3, Euro-

Philosophie Editions, 2011, pp. 125-143. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/403 (visto 10-10-2023). 

–PAREYSON, L., Fichte, Torino, Edizioni di Filosofia, 1950. 

–PERRINJAQUET, A., “Individuum und Gemeinschaft in der WL zwischen 

1796 und 1800“, en Fichte-Studien, n° 3, 1991, pp. 7-28. 

–PHILONENKO, A., Métaphysique et politique chez Kant et Fichte, París, 

Vrin, 1997. 

–PRENDAS SOLANO, J., “Entre Revolución y Restauración: El Estado comer-

cial cerrado de J. G. Fichte”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en 

línea], n° 7, 2013. URL: https://journals.openedition.org/ref/459 (visto 

10-10-2023). 

–RADRIZZANI, I., Vers la Fondation de l’Intersubjectivité chez Fichte, París, 

Vrin, 1993. 

–RAMETTA, G., “Diritto e potere in Fichte”, en Duso, G. (ed.), Il potere. Per 

la storia della filosofia politica moderna, Roma, Carocci, 1999, pp. 275-

296; trad. cast. S. Mattoni, en Duso, G. (ed.), El poder: para una historia 

de la filosofía política moderna, México, Siglo XXI, 2005, pp. 224-240. 

–RAMOS, M. – ONCINA, F., “Introducción” a Fichte, J. G., Filosofía y estética, 

trad. M. Ramos – F. Oncina, Valencia, Universidad de Valencia, 1998, 

pp. 13-101. 

----, “Introducción” y “Notas” a Fichte, J. G., Algunas lecciones sobre el 

destino del sabio, trad. M. Ramos – F. Oncina, Madrid, Istmo, 2002, pp. 

7-32, 42-45, 50-57, 68-75, 128-135, 146-149, 154-160. 

–RAMPAZZO BAZZAN, M., “Persönlichkeit und Denkfreiheit. Ein Beitrag zur 

Entstehung des Urrechtsbegriffs bei Fichte”, en Asmuth, Ch. (Hrsg.), 

Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Interpersonalität 

– Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 377-387. 

----, “L’Eforato in Johann Gottlieb Fichte”, en AAVV, Leggere Fichte, vol. 

II: Filosofia practica e dintorni teorici: antropologia, etica, diritto, 

politica, religione, estetica, París, EuroPhilosophie Editions, 2008, pp. 

80-103. 

https://journals.openedition.org/ref/403
https://journals.openedition.org/ref/459


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 491 

 
 

----, “«Kant» contro Kant nella Dottrina del diritto di Fichte”, en Akten des 

XI Internationalen Kant-Kongress: Kant und die Philosophie in welt-

bürgerlicher Absicht, Bd. 5, Bacin, S. –Ferrarin, A. –La Rocca, C. –

Ruffing, M. (Hrsg.), Berlín, W. De Gruyter, 2013, pp. 831-843. 

–REISS, S., Fichtes “Reden an die Deutsche Nation” oder: vom Ich zum Wir, 

Berlín, Akademie Verlag, 2006. 

–RENAUT, A., Le système du droit. Philosophie et droit dans la pensée de 

Fichte, París, PUF, 1986. 

----, “L’État Fichtéen. Sur quelques apories du Républicanisme”, en Goyard 

Fabre, S. (ed.), L’État moderne. 1715-1848, París, Vrin, 2000, pp. 259-

276.   

–RIEDEL, M., “Fichtes zweideutige Umkehr der naturrechtlichen Begriffs-

bildung”, en Zeitschrift für philosophische Forschung, XXXI, 1977, pp. 

5-18. 

–RIVERA DE ROSALES, J., “El primer principio en Fichte”, en Market, O. –

Rivera de Rosales, J. (coords.), El inicio del idealismo alemán, Madrid, 

UNED – Complutense, 1996, pp. 63-102. 

----, “La relevancia ontológica del sentimiento en Fichte”, en López Domín-

guez, V. (ed.), Fichte 200 años después, Madrid, Complutense, 1996, pp. 

45-73. 

----, “Las dificultades del teísmo desde el punto de vista trascendental”, en 

Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el ateísmo: 

Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, pp. 357-390. 

----, “Las diferentes funciones del cuerpo (Leib) en la Doctrina de la Ciencia 

nova methodo de Fichte”, en Di Sanza, S. –López, D. M. (comps.), El 

vuelo del búho. Estudios sobre filosofía del idealismo, Buenos Aires, 

Prometeo, 2013, pp. 115-133. 

----, “Presentación” a Fichte, J. G., Primera y Segunda Introducción. Doc-

trina de la Ciencia nova methodo, trad. E. Acosta y J. Rivera de Rosales, 

Madrid, Xorki, 2016, pp. 9-34.  

–ROCKMORE, T., Fichte, Marx, and the German Philosophical Tradition, 

Southern Illinois University Press (ebook), 1980. 

----, “Is Marx a Fichtean?”, en Philosophy & social criticism, vol. 36 n° 1, 

2010, pp. 93-104. 

–RODRIGUEZ TORRES FILHO, R., O espírito e a letra: a crítica da imaginaçao 

pura em Fichte, San Pablo, Editora Ática, 1975. 



Bibliografía 

492 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–ROHS, P., Johann Gottlieb Fichte, Múnich, Verlag Beck, 2° ed. corregida 

2007. 

–SANTORO, Th., “La religión como condición de posibilidad del sistema de 

la filosofía trascendental”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La 

polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, 

pp. 441-448. 

----, “Intuição Intelectual e Fundamentação do Conhecimento no Ensaio de 

una nova Exposição da Doutrina-da-Ciência”, en Acosta, E. (ed.), Revista 

de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, Colección Fichte Online, 

2010, pp. 90-111. También en: https://journals.openedition.org/ref/330 (visto 

10-10-2023). 

–SAUTER, M. J., “Las luces a prueba”, trad. L. Sanz, en, Istor. Revista de 

Historia, n° 19, 2004, pp. 31-48.  

URL: http://www.istor.cide.edu/archivos/num_19/dossier2.pdf (visto 

15-08-2015). 

----, Visions of the Enlightenment. The Edict on Religion of 1788 and the 

Politics of the Public Sphere in Eighteenth-Century Prussia, Leiden, 

Brill, 2009, cap. 4: “Conscience and Rhetoric of Freedom”, pp. 105-140. 

–SCHOTTKY, R., Untersuchungen zur Geschichte der staatsphilosophischen 

Vertragstheorie im 17. und 18. Jahrhundert (Hobbes, Locke, Rousseau 

und Fichte). Mit einem Beitrag zum Problem der Gewalteinteilung bei 

Rousseau und Fichte, en Fichte-Studien-Supplementa, Ámsterdam / 

Atlanta, Rodopi, 1962; reed. 1995. 

----, “Rechtsstaat und Kulturstaat bei Fichte. Eine Erwiderung”, en Fichte-

Studien, n° 3, 1991, pp. 118-152. 

----, “Das Problem der Gewaltenteilung bei Rousseau und Fichte”, en Dai-

mon. Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 289-322. 

----, “Staatliche Souveränität und individuelle Freiheit bei Rousseau, Kant 

und Fichte”, en Fichte-Studien, n° 7, 1995, pp. 119-142. 

–SCHWEMBER, F., La libertad como fundamento de la propiedad en la filo-

sofía del derecho de Kant y Fichte, Servicio de Publicaciones de la 

Universidad de Navarra, tesis doctoral, 2011. 

----, “Occupatio, reconocimiento y propiedad en Grundlage des Naturrechts 

de Fichte (1796)”, en Revista de Estud(i)os sobre Fichte, n° 5, 2012 [en 

línea], URL: http://ref.revues.org/248 (visto 03-05-2015). 

https://journals.openedition.org/ref/330
http://www.istor.cide.edu/archivos/num_19/dossier2.pdf
http://ref.revues.org/248


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 493 

 
 

–SENIGAGLIA, Ch., “Die Strukturen der Intersubjetivität beim frühen Fichte”, 

en Asmuth, Ch. (Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leib-

lichkeit – Interpersonalität – Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 

2007, pp. 163-177. 

----, “Geist und Natur in Fichtes Ethik”, en H. Girndt (Hrsg.), »Natur« in der 

Transzendentalphilosophie, Berlín, Duncker & Humblot, 2015, pp. 201-

217. 

–SERRANO, V., “Las tres «Reseñas» de Fichte del otoño de 1793”, en Anales 

del seminario de historia de la filosofía, n° 11, Madrid, Complutense, 

1994, pp. 171-184. 

----, “Reflexiones acerca del papel de las Eigne Meditationen para la forma-

ción del sistema transcendental de Fichte”, en Daimon. Revista de filo-

sofía, n° 9, 1994, pp. 39-49. 

----, “Introducción”, a Fichte, J. G., Ensayo de una crítica de toda revelación, 

trad. V. Serrano, Madrid, Biblioteca Nueva, 2002, pp. 13-38. 

----, Metafísica y filosofía trascendental en el primer Fichte, Valencia, Uni-

versidad Politécnica de Valencia, 2004. 

----, “El sentido de la disyuntiva entre Dios y la nada en el contexto de la 

polémica del ateísmo”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La 

polémica sobre el ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, 

pp. 487-502. 

----, “Vida, naturaleza y nihilismo afectivo en Fichte”, en Anales del Semi-

nario de Historia de la Filosofía, vol. 30, n° 1, Madrid, Universidad 

Complutense, 2013, pp. 91-106. 

----, “Un paso en el lento ascenso hacia la DC. Introducción a J. G. Fichte, 

Reseña de Creuzer”, en Revista de estud(i)os sobre Fichte [en línea], n° 

9, 2014, URL: http://ref.revues.org/564 (visto 15-08-2015). 

–SHELL, S., “«A Determined Stand»: Freedom and Security in Fichte’s 

Science of Right”, en Polity, vol. 25 n° 1, 1992, pp. 95-121. 

–SIEP, L., Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter-

suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Friburgo / Múnich, 

Karl Alber, 1979. 

----, Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt, Suhrkamp, 

1992. 

http://ref.revues.org/564


Bibliografía 

494 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

----, “Staat und Kirche bei Fichte und Hegel”, en Beierwalters, W. – Fuchs, 

E. (Hrsg.), Symposion J. G. Fichte, Múnich, Verlag der Bayerischen 

Akadamie der Wissenschaften, 2009, pp. 47-63.  

–SOLÉ, M. J., “La intervención de F. H. Jacobi en la polémica sobre el 

ateísmo: la «Doctrina de la Ciencia» como un spinozismo perfeccio-

nado”, en Rivera de Rosales, J. – Cubo, O. (eds.), La polémica sobre el 

ateísmo: Fichte y su época, Madrid, Dykinson, 2009, pp. 449-462. 

----, “Jacobi contra Fichte. El Mesías de la razón pura”, en Acosta, E. (ed.), 

Revista de estudios sobre Fichte, vol. 1, EuroPhilosophie, Colección 

Fichte Online, 2010, pp. 175-192. También disponible en: 

https://journals.openedition.org/ref/332 (visto 10-10-2023). 

----, “Necesidad, libertad y filosofía en Fichte. Una lectura de la Primera 

Introducción a la Doctrina de la Ciencia de 1797”, en Éndoxa: series 

filosóficas, Madrid, UNED, 2012, pp. 433-456. 

----, “La polémica del spinozismo. Antecedentes, desarrollos y consecuen-

cias”, Estudio preliminar a AAVV, El ocaso de la Ilustración. La polé-

mica del spinozismo, selección de textos, traducción y estudio preliminar 

de M. J. Solé, Bernal, Universidad de Quilmes, 2013, pp. 9-112. 

–STOLZENBERG, J., “Fichtes Satz «Ich bin». Argumentanalytische Über-

legungen zu Paragraph 1 der Grundlage der gesamten Wissenschafts-

lehre von 1794/95”, en Fichte-Studien, n° 6, 1994, pp. 1-34. 

----, “Fichtes Deduktionen des Ich 1804 und 1794”, en Fichte-Studien, n° 30, 

2006, pp. 1-13. 

–TABORDA, S., La crisis espiritual y el ideario argentino, Santa Fe, Univer-

sidad Nacional del Litoral, 1933, segunda edición: 1941. 

–TAFANI, D., “Diritto, coazione e pena in Fichte”, Verifiche, XXXII, n° 3-4, 

2004, pp. 249-291.  

–THIELE, U., Fichtes Rechtslehre von 1796 zwischen vorkantischen und 

kantischen Naturrechts, Berlín, Duncker & Humblot, 2002.  

–VERWEYEN, H., Recht und Sittlichkeit in J. G. Fichtes Gesellschaftslehre, 

Friburgo / Múnich, K. Alber 1975. 

–VERZAR, A., Das autonome Subjekt und der Vernunftstaat. Eine systemat-

isch-historische Untersuchung zu Fichtes “Geschlossenem Handel-

staat” von 1800, Bonn, Bouvier Verlag, 1980. 

–VILLACAÑAS, J., “Fichte y los orígenes del nacionalismo alemán moderno”, 

en Revista de estudios políticos (nueva época), n° 72, 1991, pp. 129-172. 

https://journals.openedition.org/ref/332


Fichte y el Estado 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 495 

 
 

----, “La experiencia de la revolución en Fichte: de la Ilustración a la 

teocracia”, en Bello, E. (ed.), Filosofía y revolución, Murcia, Universi-

dad de Murcia, 1991, pp. 197-240. 

----, “Fichte y el derecho natural: de la constitución social de la individua-

lidad a la categoría política de nación”, estudio introductorio a Fichte, J. 

G., Fundamento del derecho natural según los principios de la Doctrina 

de la Ciencia, trad. J. Villacañas – F. Oncina Coves – M. Ramos, Madrid, 

Centro de Estudios Constitucionales, 1994, pp. 13-100. 

----, “Ser y Existir: la estrategia de Fichte contra el Nihilismo”, en Daimon. 

Revista de Filosofía, n° 9, 1994, pp. 135-154. 

----, “Fichte, el Estado y el derecho internacional”, en López Domínguez, V., 

(ed.), Fichte 200 años después, Madrid, Editorial Complutense, 1996, 

pp. 99-116. 

----, La nación y la guerra. Confederación y hegemonía como formas de 

concebir Europa, Murcia, DM, 1999. 

–VODRET, P., “L’impostazione logica della teoria dei princìpi nella 

Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre e il rapporto con una possi-

bile ontologia”, en AAVV, Leggere Fichte, vol. I, París, EuroPhilosophie 

Editions, 2008, pp. 33-56. 

–VON MANZ, H. G., “The Universality of Human Rights and the Sovereignty 

of the State in Fichte’s Doctrine of Right”, en Breazeale, D. – Rockmore, 

T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 184-194. 

----, “Freiheit und Eigentum. Fichtes aussermoralische Begründung des 

Rechts”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte 

über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 27-46. 

–VORMBAUM, T., Einführung in die moderne Straftrechtsgeschichte, Berlín, 

Springer Verlag, tercera edición: 2015. 

–WAIBEL, V., “On the Fundamental Connection between Moral Law and 

Natural Right in Fichte’s Contribution (1793) and Foundations of 

Natural Right (1796/97)”, en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), 

Rights, Bodies and Recognition. New Essays on Fichte’s Foundations of 

Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 45-58. 

–WEISS, M. B., “Der Staat und die bürgerliche Gesetzgebung. Fichtes Theo-

rie der öffentlichen Gewalt”, en Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel 

zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, Baden-Baden, 

Nomos, 2011, pp. 67-90. 



Bibliografía 

496 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

–WILLIAMS, R., Recognition. Fichte and Hegel on the Others, Nueva York, 

State University of New York Press, 1992. 

----, “Recognition, Right and Social Contract”, en Breazeale, D. – Rockmore, 

T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: New Essays on Fichte’s 

Foundations of Natural Right, Hampshire, Ashgate, 2006, pp. 26-44. 

–WILLMS, B., Die totale Freiheit. Fichtes politische Philosohpie, Köln und 

Opladen, Westdeutscher Verlag, 1967. 

–WOOD, A., “Fichte’s Intersubjetive I”, en Inquiry, vol. 49 n° 1, 2006, pp. 

62-79. 

----, The Free Development of Each. Studies on Freedom, Right and Ethics 

in Classical German Philosophy, Nueva York, Oxford University Press, 

2014.  

–ZÖLLER, G., Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity 

of Intelligence and Will, Cambridge, Cambridge University Press, 1998. 

----, “Die Einheit von Intelligenz und Wille in der WL nova methodo”, en 

Fichte-Studien, n° 16, 1999, pp. 91-114. 

----, “Fichte’s Foundations of Natural Right and the Mind-Body Problem”, 

en Breazeale, D. – Rockmore, T. (eds.), Rights, Bodies and Recognitions: 

New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Hampshire, 

Ashgate, 2006, pp. 90-106. 

----, “Die Zweite Person. Fichtes systematischer Beitrag”, en Asmuth, Ch. 

(Hrsg.), Transzendentalphilosophie und Person. Leiblichkeit – Inter-

personalität – Anerkennung, Bielefeld, Transcript Verlag, 2007, pp. 125-

145. 

----, “Einleitung: Freiheit, Gleichheit, Gemeinschaftlichkeit. Fichte über 

Ursprung, Möglichkeiten und Grenzen des Staates”, en Zöller, G. 

(Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und 

Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 11-15. 

----, “Der Staat und das Reich. Fichtes politische Geschichtsphilosophie”, en 

Zöller, G. (Hrsg.), Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, 

Recht und Gesetz, Baden-Baden, Nomos, 2011, pp. 189-205. 



497 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

 
Agradecimientos 

 
 

 

A mis viejxs, a lxs que todos los días extraño tanto. A mis hermanxs, que 

de una u otra manera siempre me han bancado. A mi compañera de las mayo-

res alegrías, y sostén imprescindible en las tormentas. A mi pequeña, que me 

regala la luz inquieta y la esperanza vital.  

A esa institución de pertenencia tan compleja y difícil, la Facultad de 

Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires y, en su concepto, a la 

educación pública en su conjunto, apuntalamiento estatal sin el cual muchos 

de nuestros proyectos quedarían archivados. Al impulso de dos compañerxs 

y amigxs que terminaron ocupando el lugar de directora y co-director: Jime-

na Solé y Julián Ferreyra; sin ellxs nada de esto hubiera sido posible. Al 

Grupo de Investigación sobre el Idealismo, lugar de encuentro, debate y pro-

fundización de amistades. A la Asociación Latinoamericana de Estudios so-

bre Fichte, con el querido Emiliano Acosta como propulsor; y a la Red Ibé-

rica de Estudios sobre Fichte, con Jacinto Rivera de Rosales, que se nos ha 

ido tan prontamente. Ambos espacios me permitieron conocer y articular con 

muchxs colegas de distintos lugares, además de compartir momentos memo-

rables. 

Fichte y el Estado proviene estructuralmente de una tesis doctoral (Fa-

cultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2016), pero 

se ramifica mucho más allá. El primer contacto con Fichte lo tuve en las 

clases de Filosofía Política de Jorge Dotti y a partir de la lectura de la Ciencia 

de la Lógica de Hegel, sospechando que allí había algo más de lo que se 

decía. La tríada dottiana –Hobbes, Hegel y Schmitt– en su doble veta meta-

físico-política, ha influido de manera inconmensurable en la gesta interpre-

tativa que volcamos aquí. Guardo un entrañable recuerdo de Jorge Dotti, 

quien junto con Alberto Damiani, y con otro querido compañero de ruta que 

ha partido en estos últimos años, Héctor Arrese Igor, conformaron el jurado 

de la tesis. Las ideas de esta investigación comenzaron a germinar con el 

artículo “El estado de naturaleza es el Estado” (2010) publicado en el primer 

número de la Revista de Estud(i)os sobre Fichte. En todos estos años, la acti-

vidad académica me permitió conocer en congresos y jornadas –en varias 

ocasiones organizados por las redes institucionales mencionadas– a muchas 

de las personas que he leído y citado, que realizaron traducciones y que se 

dedicaron a estos temas, de las cuales siempre he aprendido algo.  



Agradecimientos 

498 ––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Y quiero agradecer especialmente a los ámbitos que desde 2015 forman 

parte de (y nos forman, y con-forman) nuestras actividades: Ideas, revista de 

filosofía moderna y contemporánea, y RAGIF Ediciones, proyectos colec-

tivos que nos llenan de orgullo y energía, que nos hacen sentir parte de algo 

más grande que nos abriga y contiene; y, dentro de estos colectivos, al editor 

responsable de este libro, Gonzalo Santaya, por su trabajo inestimable, sus 

comentarios y sus palabras de aliento. 

Por último, uno no hace nada solo. Uno solo no es más que una abstrac-

ción. Y esto no es mera retórica anti-meritocracia, sino la más cruda realidad. 

Siempre somos parte de un entramado que nos significa y delimita, y que 

configura más o menos críticamente el desde dónde actuar y pensar. Pero, en 

las redes del organicismo, tampoco podemos dejar de actuar, ni transferir ni 

reemplazar. Somos elementos vitales entrelazados recíprocamente. Por eso, 

también gracias a vos, o a usted, lector y lectora, por seguir y vitalizar esta 

conversación. 




	Sin título



